
 

Viva Vox Dei 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

De illustratie op de omslag, in de stijl van de Ecuadoraanse kunstschilder Oswaldo 

Guayasamin, beeldt de christelijke gemeente uit, die leeft in het ‘Woord des Heeren’ 

(Hebreeuws) en ‘het profetisch Woord’ (Grieks). 

 

 

J.H. van Doleweerd  

Viva Vox Dei - Over de betekenis van de autopistie van de Schrift voor zending en 

Schriftuitleg in de gereformeerd bevindelijke traditie 

 

© B.V. Uitgeverij De Banier, 2012 

Omslagillustratie: J.H. van Doleweerd 

Vormgeving omslag: Janneke Paalman 

ISBN 978 90 336 33133 

NUR 712 

 

www.debanier.nl 

 

Alle rechten voorbehouden. 

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd 

gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, 

mechanisch, door fotokopieën, opnamen of op welke andere wijze dan ook, zonder 

voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgever. 

 



 

 

 
 

VRIJE UNIVERSITEIT 

 
 

 

 

Viva Vox Dei 
 

Over de betekenis van de autopistie van de Schrift voor zending en Schriftuitleg 

in de gereformeerd bevindelijke traditie 

 
 

 

 

 

 

ACADEMISCH PROEFSCHRIFT 
 

ter verkrijging van de graad Doctor aan 

de Vrije Universiteit Amsterdam, 

op gezag van de rector magnificus 

prof.dr. L.M. Bouter, 

in het openbaar te verdedigen 

ten overstaan van de promotiecommissie 

van de Faculteit der Godgeleerdheid 

op vrijdag 29 juni 2012 om 11.45 uur 

in de aula van de universiteit, 

De Boelelaan 1105 

 
 

 

 

 

 

 

 

door 

 

Jan Hendrik van Doleweerd 

 

geboren te Zeist 

 

  



 

 

 

 

promotoren: prof.dr. M.E. Brinkman 

prof.dr. J.H. de Wit 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

Inhoudsopgave  

 

Voorwoord ................................................................................................................................. 9 

Hoofdstuk 1 Introductie ........................................................................................................... 11 

1.1 Beschrijving van het probleem ....................................................................................... 12 

1.2 Vraagstelling en vooronderstelling ................................................................................ 14 

1.3 Een beknopte toelichting ................................................................................................ 15 

1.4 Wetenschappelijke relevantie ......................................................................................... 18 

1.5 Onderzoeksopzet ............................................................................................................ 19 

1.6 Nadere uitwerking van de problematiek ........................................................................ 20 

Hoofdstuk 2 Het (gereformeerd) hermeneutische speelveld .................................................... 23 

2.1 Inleiding ......................................................................................................................... 23 

2.2 Hermeneutiek, een verkenning ....................................................................................... 23 

2.2.1 Begripsverkenning .................................................................................................. 23 

2.2.2 Terreinverkenning ................................................................................................... 24 

2.3 Tekst, lezer en context in de gereformeerde hermeneutiek ............................................ 26 

2.3.1 De Tekst .................................................................................................................. 27 

2.3.2 De lezer ................................................................................................................... 43 

2.3.3 De context ............................................................................................................... 52 

2.4 Evaluatie ......................................................................................................................... 56 

2.4.1 Hermeneutische parameters .................................................................................... 56 

2.4.2 Drie spanningsvelden .............................................................................................. 57 

2.5 Conclusie ........................................................................................................................ 60 

Hoofdstuk 3 De Schrift in de gereformeerde zending van de zestiende tot en met de 

eenentwintigste eeuw ............................................................................................................... 61 

3.1 Inleiding ......................................................................................................................... 61 

3.2 De Schrift en zending in de gereformeerd bevindelijke traditie (algemeen) ................. 62 

3.2.1 Zending en de gereformeerde orthodoxie in de zestiende en zeventiende eeuw .... 62 

3.2.2 De Bijbel en de ongeoefende lezer in de gereformeerd bevindelijke traditie ......... 67 

3.2.3 Zending en de VOC en WIC ................................................................................... 68 

3.2.4 De geschiedenis van het onderwijs ......................................................................... 72 

3.2.5 Zending: de opkomst van de genootschappen in de achttiende eeuw ..................... 75 

3.2.6 De ontwikkeling van zending tot en met de twintigste eeuw .................................. 77 

3.2.7 Evaluatie .................................................................................................................. 79 

3.3 De Schrift en zending in de gereformeerd bevindelijke traditie (thematisch) ............... 80 

3.3.1 Statenvertaling en Maleise vertaling ....................................................................... 80 

3.3.2 Het Seminarium Indicum van Antonius Walaeus ................................................... 85 



 

 

3.3.3 De puriteinse zending bij John Eliot (1604-1690) .................................................. 88 

3.3.4 Johan Herman Bavinck (1895-1964) ...................................................................... 93 

3.3.5 Evaluatie .................................................................................................................. 97 

3.4 De Schrift en zending in de twintigste en eenentwintigste eeuw: Edinburgh 1910 en 

2010 ...................................................................................................................................... 97 

3.4.1 Edinburgh 1910 ....................................................................................................... 98 

3.4.2 Edinburgh 2010 ..................................................................................................... 102 

3.4.3 Evaluatie ................................................................................................................ 104 

3.5 Terugblik: de Schrift in de zending van de zestiende tot en met de eenentwintigste eeuw

 ............................................................................................................................................ 105 

3.6 Conclusie ...................................................................................................................... 108 

Hoofdstuk 4 De hermeneutische betekenis van de autopistie ................................................ 111 

4.1 Inleiding ....................................................................................................................... 111 

4.2 Autopistie en de pneumatologische aspecten ............................................................... 111 

4.2.1 Begripsverkenning ................................................................................................ 111 

4.2.2 Terreinverkenning ................................................................................................. 113 

4.2.3 De Sitz im Leben van de autopistie ...................................................................... 114 

4.3 De autopistie van de Schrift in de gereformeerd bevindelijke traditie ........................ 116 

4.3.1 In de gereformeerde belijdenissen ......................................................................... 116 

4.3.2 In de gereformeerd bevindelijke traditie ............................................................... 119 

4.3.3 Evaluatie ................................................................................................................ 124 

4.4 De pneumatologische aspecten van de Schrift ............................................................. 126 

4.4.1 In de gereformeerde belijdenissen ......................................................................... 126 

4.4.2 In de gereformeerd bevindelijke traditie ............................................................... 128 

4.4.3 Evaluatie ................................................................................................................ 136 

4.5 De autopistie in hermeneutisch kader .......................................................................... 139 

4.5.1 Stelregels ten aanzien van de autopistie ................................................................ 139 

4.5.2 Zes hermeneutische parameters ............................................................................ 142 

4.5.3 Conclusie ............................................................................................................... 145 

Hoofdstuk 5 Ecuadoraanse lezers en de bevindelijk gereformeerde aanpak ......................... 147 

5.1 Inleiding ....................................................................................................................... 147 

5.2 Het leesonderzoek ........................................................................................................ 148 

5.2.1 De setting ............................................................................................................... 148 

5.2.2 Het Woord ............................................................................................................. 149 

5.2.3 De soteriologische spits ......................................................................................... 153 

5.2.4 De bedding van de kerk ......................................................................................... 158 

5.2.5 De toe-eigening ..................................................................................................... 160 

5.2.6 Evaluatie ................................................................................................................ 166 



 

 

5.3 De bevindelijk gereformeerde aanpak .......................................................................... 168 

5.3.1 J. van Bruggen ....................................................................................................... 169 

5.3.2 W.C. Meeuse ......................................................................................................... 172 

5.3.3 A. Moerkerken ...................................................................................................... 174 

5.3.4 Lessen bij de Bron ................................................................................................. 176 

5.3.5 Evaluatie ................................................................................................................ 176 

5.4 Conclusie ...................................................................................................................... 179 

Hoofdstuk 6 Het theoretisch raamwerk van Tekst, lezer en context ...................................... 181 

6.1 Inleiding ....................................................................................................................... 181 

6.2 Het theoretisch raamwerk: de Tekst ............................................................................. 183 

6.2.1 Een eeuwige Auteur .............................................................................................. 185 

6.2.2 Een universele referentie ....................................................................................... 187 

6.2.3 Verklaren, interpreteren en toepassen ................................................................... 189 

6.3 Theoretisch raamwerk: de lezer ................................................................................... 192 

6.3.1 De leesmethode: veelzijdig lezen .......................................................................... 194 

6.3.2 De leesattitude: onderworpen aan de Schrift ......................................................... 196 

6.3.3 Het cultureel referentiekader ................................................................................. 197 

6.4 Theoretisch raamwerk: de context ............................................................................... 199 

6.4.1 De kerk als leesgemeenschap ................................................................................ 200 

6.4.2 ‘Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte’ ................................................................ 201 

6.4.3 De confessionele erfenis ........................................................................................ 202 

6.5 Conclusie ...................................................................................................................... 204 

Hoofdstuk 7 Viva Vox Dei ..................................................................................................... 207 

7.1 Vraagstelling en vooronderstelling .............................................................................. 207 

7.2 Kerkelijke toepassingen ............................................................................................... 209 

7.3 Missionaire toepassingen ............................................................................................. 210 

7.4 Slotbeschouwing .......................................................................................................... 212 

Summary ................................................................................................................................ 215 

Resumen ................................................................................................................................. 227 

Bibliografie ............................................................................................................................. 237 

Register van persoonsnamen .................................................................................................. 251 

Register van zaken ................................................................................................................. 255 

Curriculum vitae ..................................................................................................................... 261 

 
 

 

 



 

 

  



9 

 

Voorwoord 
 

Dit onderzoek is geschreven tegen de achtergrond van een traditie met een rijke Schriftuitleg. 

Ik groeide op in een bevindelijk gereformeerd gezin. Vanaf mijn geboorte maak ik deel uit 

van een traditie met een levende Schriftuitleg in de zondagse prediking. Een traditie waarin 

het brandende braambos, waar Mozes in de woestijn voor stond toen hij de HEERE ontmoette, 

kan staan voor prikkelachtige, stekelige mensen en waarin de moor uit Psalm 87 gelijk staat 

aan de zwarte zondaar in elke willekeurige huidskleur. Waarin gebeurtenissen die Jakob in 

zijn leven meemaakte in de plaatsen Bethel en Pniël, standen kunnen zijn in het genadeleven 

van een christen. Een traditie waarin men kan horen zeggen dat de moorman uit Ethiopië 

gelukkig geen romans las maar de Bijbel, en dat de godvruchtige Hanna, moeder van Samuël, 

haar kinderen niet achter de video zette, maar opvoedde in de vreze des Heeren en ze in Gods 

huis bracht. 

 

Maar naast deze levende en actuele Schriftuitleg constateer ik bij velen uit deze traditie een 

reserve ten aanzien van het persoonlijk Bijbellezen. De leiding van de kerk is huiverig voor 

groepen die de Bijbel lezen, maar zich onttrekken aan het gezaghebbend spreken van de kerk. 

Aan de eettafel wordt in menig huisgezin de Bijbel gelezen op een reciteerachtige wijze, 

zonder stil te staan bij de betekenis van de woorden. Voor het zoeken naar de betekenis wordt 

de lezer verwezen naar betrouwbare Bijbelcommentaren. Ook de kanttekeningen bij de 

Statenvertaling worden veelvuldig aanbevolen als uitlegregels bij de tekst. Aandacht voor de 

persoonlijke Schriftinterpretatie is er veel minder, al komt er de laatste jaren wel aandacht 

voor de persoonlijke omgang met de Schrift. 

 

Mijn belangstelling voor de grote eigen zeggingskracht van de Schrift ontstond in de periode 

dat ik werkzaam was in Ecuador.
1
 Daar rijpte de gedachte dat de Bijbel in de missionaire 

praktijk meer vertrouwen en aandacht zou moeten krijgen dan men vanuit de gereformeerd 

bevindelijke traditie gewoon was haar te geven. Juist door veelvuldig met Ecuadoranen de 

Bijbel open te doen en elkaars interpretatie te delen, werd duidelijk hoe rijk de Schrift sprak 

in het leven van concrete mensen en hoe God Zijn genade aan hen betoonde. Deze ervaringen, 

waarbij het overtuigend spreken van God door Zijn Woord in de concrete levensgeschiedenis 

en culturele context van mensen samengingen, hebben mij ertoe aangezet de hermeneutische 

kaders van mijn traditie aan nader onderzoek te onderwerpen. 

 

In dit voorwoord wil ik de lezer expliciet duidelijk maken dat ik dit onderzoek gedaan heb, in 

persoonlijke verbondenheid aan de kerkelijke stroming die aangeduid wordt met de naam 

bevindelijk gereformeerden. Theologische bezinning is niet mogelijk zonder daar de eigen 

gesitueerdheid bij te betrekken. Ik hecht er waarde aan dat de lezer dit vooraf weet, zodat deze 

zelf kan beoordelen of ik de valkuilen van subjectieve vooringenomenheid enerzijds en 

objectieve vervreemding anderzijds vermeden heb. Ik hoop dat ik erin geslaagd ben 

persoonlijke betrokkenheid en kritische distantie vruchtbaar met elkaar te verbinden. 

 

In mijn jonge jaren speelden we met de buurtkinderen vaak ‘spoorzoekertje’. De zoekers 

moesten wachten. Enkelen van ons gingen gewapend met een krijtje vooruit. Op de stoep 

tekenden zij aanwijzingen. De speurders vertrokken na de afgesproken wachttijd. De route die 

gelopen moest worden, was onbekend. Bij elk kruispunt werd daarvan iets opgeklaard. Totdat 

het einde was bereikt en we elkaar weer vonden. Het onderzoek laat zich begrijpen als dit 

                                                 
1
  K. van der Zwaag, ‘“Waar de Bijbel opengaat, werkt de Geest”, Jan van Doleweerd keert na tien jaar 

zendingswerk terug naar Nederland.’ In: Reformatorisch Dagblad, 17 maart 2005, 17. 



10 

 

spelletje. De doelstelling was duidelijk en de omgeving afgebakend. Maar vooraf was niet 

bekend wat ik op mijn weg zou tegenkomen. Het terrein van de hermeneutiek is breed en 

diep. In dit onderzoek wordt een route bewandeld die oude en nieuwe paden aan elkaar 

verbindt.  

 

Het schrijven van een dissertatie naast een volledige baan vraagt om volharding en blijvende 

interesse. Ze werden allereerst gevoed door de liefde voor Christus en Zijn Woord. Verder 

was er de onmisbare steun van velen in mijn omgeving. Een aantal van hen wil ik met name 

noemen. Allereerst ben ik mijn promotoren prof. dr. Martien Brinkman en prof. dr. Hans de 

Wit veel dank verschuldigd. Onder hun leiding werd de weg die ik eerst tastend ging tot een 

begaanbaar pad. Hun commentaar was inhoudelijk en scherpzinnig, hun begeleiding 

persoonlijk en bemoedigend. Direct daarna denk ik aan de stimulerende bijdrage van mijn 

vrouw Wilma, en de kinderen. Zij hebben mij vele weekenden en vakantieperioden moeten 

afstaan aan dit onderzoek. Ik dank hen voor hun geduld, hun stimulerend, kritisch en soms 

speels commentaar, maar vooral voor hun liefde. 

Verder denk ik met dank aan drs. Paul Eikelboom, dr. Dick Kroneman en drs. Bert Terlouw 

die enkele versies van het manuscript van ter zake doende opmerkingen voorzagen. Dank ben 

ik ook verschuldigd aan de Ecuadoraanse broeders en zusters die participeerden in een 

leesonderzoek en aan het Deputaatschap voor de Zending van de Gereformeerde Gemeenten 

dat in 2006 toestemming gaf om hier tijdens een werkbezoek uitvoering aan te geven. Mr. 

Corine van Toor-van Essen ben ik zeer erkentelijk voor het aanbrengen van taalkundige 

correcties. Collega Arie Elshout dank ik voor het verzorgen van de Engelse samenvatting. 

Zonder de genadegaven van gezondheid, welbevinden en inspiratie zou dit onderzoek niet zijn 

geschreven. Daarom: soli Deo gloria. 

 



11 

 

Hoofdstuk 1 Introductie 
 

 

Dit onderzoek richt zich op de gereformeerd bevindelijke traditie en dan specifiek op haar 

Bijbelopvatting waarin de autopistie centraal staat. Autopistie verwijst naar de eigenschap van 

de Schrift die te omschrijven is als de zelfovertuiging die bij de lezer of hoorder ervan leidt 

tot geloof. De autopistie houdt in dat de Bijbel het waard is geloofd of vertrouwd te worden 

op grond van haar eigen spreken. Wij onderzoeken in hoeverre deze eigenschap van betekenis 

kan zijn voor zending en Schriftuitleg, zonder dat de band met de kerk en haar belijdenissen 

wordt verwaarloosd en zonder dat de positie van de lezer uit het oog wordt verloren. Hierbij 

denken wij vooral aan situaties waarbij nieuwe lezers op andere plaatsen in de wereld de 

Bijbel uitleggen. 

 

De gereformeerde traditie in het algemeen en de bevindelijk gereformeerden in het bijzonder
1
 

hechten vanouds veel waarde aan het sola Scriptura en het gezag van de Bijbel, als het 

geïnspireerde Woord van God.
2
 De gereformeerden van deze traditie evenals de meeste 

andere Nederlandse gereformeerden hanteren als uitgangspunt voor geloof en leven naast de 

Bijbel de Drie Formulieren van Enigheid, te weten: de Heidelbergse Catechismus, de 

Nederlandse Geloofsbelijdenis en de Dordtse Leerregels. Bovendien leggen zij grote nadruk 

op de noodzaak van een persoonlijke beleving van het geloof. De leer moet door bevinding 

gekend worden. Samengevat draait het bij de bevindelijk gereformeerden om Bijbel, 

belijdenis én bevinding. 

 

Deze bevindelijk gereformeerden voelen zich nauw verwant met de theologen uit de 

gereformeerde orthodoxie. De aanduiding ‘gereformeerde orthodoxie’ verwijst in dit verband 

naar de calvinistische, theologische traditie die zich sinds de zeventiende eeuw in 

overeenstemming met de besluiten van de synode van Dordrecht in 1618 en 1619 

                                                 
1
  Zie voor een uitgebreide beschrijving van de bevindelijk gereformeerden: C.S.L. Janse, Bewaar het pand. 

De spanning tussen assimilatie en persistentie bij de emancipatie van de bevindelijk gereformeerden. 

Houten: Den Hertog 1985 (2
e
 dr.); A. van der Meiden, Welzalig is het volk: bĳgewerkt en uitgebreid portret 

van De zwarte-kousenkerken. Baarn: Ten Have,1981 (5
e
 dr.); J.P. Zwemer, In conflict met de cultuur. De 

bevindelijk gereformeerden en de Nederlandse samenleving in het midden van de twintigste eeuw. Kampen: 

De Groot Goudriaan 1992; H. Stoffels, Als een briesende leeuw. Orthodoxe-protestanten in de slag met de 

tijdgeest. Kampen: Kok 1995. J. Meurs-Lambregts, Loslaten…? Of vasthouden! Tussenrapportage 

jeugdonderzoek tussen eigentijd(s) en traditie. Woerden: Jeugdbond Gereformeerde Gemeenten 2006, 7; 

F.A. van Lieburg (red.), Refogeschiedenis in perspectief: opstellen over de bevindelĳke traditie. 

Heerenveen: Groen 2007. Historisch gezien is het van belang om onderscheid te maken tussen de 

gereformeerd bevindelijke traditie in het algemeen, en tussen bepaalde verbijzonderingen en versmallingen 

van de traditie, zoals de Nadere Reformatie, het gereformeerd piëtisme (zeventiende en achttiende eeuw), 

en de traditie die door Janse sociologisch is afgebakend en aangeduid wordt met de term ‘bevindelijk 

gereformeerden’ (sinds de negentiende eeuw). Kenmerkend voor de laatste groep is onder andere dat men 

zich inzake het geestelijk leven met de Bijbel oriënteert op de schrijvers uit de Nadere Reformatie en de 

Engelse en Schotse oudvaders, een grote nadruk legt op de persoonlijke beleving van het heil waarbij de 

noodzaak van wedergeboorte door de werking van Gods Geest een belangrijk punt is en zich door een 

strikte, wettische levenswandel onderscheidt van andere tradities. De Nadere Reformatie kan worden 

beschouwd als een zelfstandige Nederlandse gereformeerde vroomheidsbeweging. Zie W. van ’t Spijker in: 

W. van ’t Spijker (e.a.), Oude Schrijvers. Een kennismaking. Houten: Den Hertog 1997, 12. 
2
  In het vervolg zullen we het woord ‘Bijbel’ alsook de equivalenten hiervan zoals ‘Woord van God’, ‘het 

Boek’, ‘de Schrift’ of ‘de Tekst’ met een hoofdletter weergeven. We gebruiken de woorden door elkaar. De 

aanduiding ‘Schrift’, overeenkomend met het Engelse woord ‘Scripture’ wordt in de gereformeerde 

orthodoxie en theologie veelvuldig gebruikt. Het woord ‘Tekst’ sluit meer aan bij de moderne 

hermeneutiek. De algemene aanduiding is: ‘Bijbel’. We gebruiken de diverse equivalenten tegen de 

achtergrond van de bronnen die we raadplegen.  



12 

 

ontwikkelde en die gekenmerkt wordt door gehoorzaamheid aan de heilige Schrift, in 

gebondenheid aan de oecumenische symbolen en de gereformeerde geloofsbelijdenissen.
3
 

Ondanks alle verscheidenheid in de overlevering, zijn de theologen van de gereformeerde 

orthodoxie onderling verbonden door hun overeenstemming in visie op de Bijbel, de leer van 

de genade en de kerk. In dit onderzoek houden we deze traditie en de theologen na dit tijdvak 

die zich daarop baseren, als gezaghebbend en geven we haar de aanduiding ‘gereformeerd 

bevindelijke traditie’ mee.
4
 

 

 

1.1 Beschrijving van het probleem 
 

Voor de bevindelijk gereformeerden is het spreken van de kerk over de Bijbel van invloed op 

de uitleg ervan, maar de Bijbel wordt toch voluit gezien als het Woord van God dat het bewijs 

over haar gezag van zichzelf heeft. De Bijbel is autopistos, van of in zichzelf overtuigend. 

Lezers mogen in de Bijbel Gods stem horen, die hen bij de naam roept en weet wie ze zijn, in 

welke omstandigheden zij ook verkeren. Geen geschrift ‘hoe heilig zij ook is geweest’ wordt 

met de Bijbel gelijk gesteld.
5
 Gereformeerde theologen uit de bevindelijke traditie hangen de 

opvatting aan van de autopistie van de Schrift, namelijk dat de Bijbel niet wordt geloofd en 

gehoorzaamd op het getuigenis van een mens of van de kerk, maar geheel en al op het 

getuigenis van God zelf zoals verwoord in de Schrift.
6
 Volgens deze opvatting heeft de 

Schrift een grote eigen zeggingskracht. Het is geen opgelegd gezag, maar het gezag komt op 

uit de Schrift. Eeuwenlang was de Schrift er en sprak zij met gezag tot de lezers en daarmee 

tot de kerk.  

 

Inmiddels is in ruim 2500 talen (een deel van) de Bijbel beschikbaar. In 2025 talen wordt 

gewerkt aan een Bijbelvertaling.
7
 In de eenentwintigste eeuw lezen miljoenen mensen elke 

dag de Bijbel. Het is een ongekend populair boek in de wereld. Dit alles tot grote vreugde van 

de Bijbelliefhebbers en in het bijzonder ook van de bevindelijk gereformeerden die aan de 

                                                 
3
  Deze beweging wordt aangemerkt als een internationale beweging, waaraan Nederlandse, Zwitserse, 

Duitse, Franse, Engelse en Schotse theologen hebben bijgedragen. De gereformeerde orthodoxie wordt 

onderscheiden in drie perioden: de vroege, de hoge en de late orthodoxie. De vroege orthodoxie (ca. 1565-

1640) is de periode van het ontstaan van de (nationale) belijdenisgeschriften. In de hoge orthodoxie (ca. 

1640-1725) ontstaat er een bredere theologische synthese waarin diverse polemieken leiden tot scherpere 

formuleringen. De Nadere Reformatie valt in deze periode. In de late orthodoxie (na 1725) krijgt de meer 

of minder gevormde traditionele gereformeerde theologie een vervolg. Zie hiervoor W. van ’t Spijker, 

‘Gereformeerde orthodoxie’ in: Theologia Reformata, 53 (2010), 212-230. Een standaardwerk over de 

gereformeerde orthodoxie is: R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics. The Rise and 

Development of Reformed Orthodoxy, ca. 1520 to ca. 1725. Grand Rapids: Michigan 2006.  
4
  We laten in dit onderzoek de opvattingen van theologen die zich niet baseren op de gereformeerde 

orthodoxie en hiermee niet direct in gesprek zijn, buiten beschouwing. Vanwege de leesbaarheid gebruiken 

we voor de gereformeerde orthodoxie en de theologen uit de negentiende tot en met de eenentwintigste 

eeuw die zich op deze traditie baseren bij elkaar genomen de verkorte aanduiding ‘gereformeerd 

bevindelijke traditie’. We kiezen niet voor de benaming ‘bevindelijk gereformeerde traditie’ omdat dit 

verwarring kan opleveren met de sociologische groepering die aangeduid wordt met bevindelijk 

gereformeerden. Zie noot 2. 
5
  Nederlandse Geloofsbelijdenis (NGB) art. 7. Het woord ‘lezer’ gebruiken we in dit onderzoek in een ruime 

betekenis: iedereen die de Bijbel leest en interpreteert hetzij persoonlijk, hetzij met de bedoeling deze voor 

anderen te vertolken. 
6
  H. van den Belt, Autopistia. The Self-Convincing Authority of Scripture in Reformed Theology. Faculty of 

Theology, Leiden University 2006 Dissertation, 12; officiële uitgave: Belt, H. van den, The Authority of 

Scripture in Reformed Theology: Truth and Trust. Leiden: Brill 2008. Zie ook H. van den Belt, 

Betrouwbaar getuigenis. Het Geestelijk gezag van de Bijbel. Heerenveen: Groen 2010, 89. 
7
  Er worden zo’n 6860 talen gesproken in de wereld. Zie www.wycliffe.nl/asp/wat_stat.asp?Selcategorie=mt. 



13 

 

Bijbel groot gezag toeschrijven. Echter, er is ook een andere kant. De wereldwijde 

gemeenschap van Bijbellezers zorgt voor een veelheid aan interpretaties. Deze veroorzaakt 

verlegenheid en verwarring. De boodschap die een Latijns-Amerikaans, Afrikaans of 

Aziatisch christen in de Bijbel vindt, is niet in alles dezelfde als die van de zendingswerker of 

missionair werker die zich rekent tot de bevindelijk gereformeerden.
8
 De uitleg die nieuwe 

lezers aan een Bijbelgedeelte geven, kan zelfs haaks staan op de interpretatie van oude lezers. 

Nieuwe lezers uit Latijns-Amerika, Afrika of Azië kunnen rijkdommen ontdekken die vreemd 

zijn aan de traditie van de moeder- of zusterkerk. Christenen aan de andere kant van de wereld 

worden soms op geheel andere wijze vertroost door diezelfde Bijbel en geven op gelijke 

vragen andere antwoorden.  

 

In de theorie en de praktijk van de bevindelijk gereformeerde zending zijn ten aanzien van het 

instructie geven over het lezen van de Schrift grosso modo twee benaderingen gangbaar: óf 

men draagt de eigen Tekstinterpretatie of die van zijn traditie over aan de nieuwe lezers, óf 

men verlegt de aandacht van de inhoud van de Schrift naar de geloofsleer.
9
 In het eerste geval 

wordt de eigen exegetische werkwijze, lezing en interpretatie van de missionair werker door 

middel van een uitgebreide en langdurige instructie overgedragen aan de jonge kerk waarbij 

de missionair werker zichzelf plaatst tussen de Schrift en de nieuwe lezers. In het andere 

geval krijgen het onderwijs in de (gereformeerde) geloofsleer en de theologische uitleg van de 

Schrift veel aandacht. Beide benaderingen kenmerken zich door een houding van bewaren en 

verdedigen van de eigen zienswijze en interpretatie en leiden niet tot het creëren van een 

directe toegang tot de Schrift voor nieuwe lezers. De rijkdom van de Schrift wordt ingeperkt 

en de opvatting van de autopistie genegeerd. Immers vanuit gereformeerd theologisch 

oogpunt geldt voor de christelijke kerk in Latijns-Amerika, Afrika of Azië hetzelfde als voor 

de westerse kerk, namelijk dat het geloof gebaseerd moet zijn op de Bijbel zelf en niet op de 

overtuiging van de missionair werker of de kerk. Waar de Bijbel opengaat, overtuigt de 

Heilige Geest de lezer binnen de eigen context van zijn of haar bestaan van de inhoud. 

 

De hierboven geschetste verlegenheid en verwarring zijn algemeen. Door de sterke groei van 

onderwijs en een toenemende beschikbaarheid van vertalingen is de Bijbel toegankelijk voor 

‘ordinary readers’ en wordt zij op veel plaatsen in de wereld en onder zeer uiteenlopende 

omstandigheden gelezen. Naast oude en beproefde leestradities ontstaan nieuwe. De 

doorgaande stroom van nieuwe interpretaties en benaderingen schept verwarring. Het lijkt dat 

                                                 
8
  Ik gebruik het woord ‘zending’ in een van de betekenissen zoals weergegeven door Van Dale: (prot.) de 

werkzaamheden van zendelingen en kerken onder niet-christenen; zendingswerk. Voor zending wordt ook 

de uitdrukking ‘missionaire praktijk’ gebezigd en voor zendingswerker ‘missionair werker’. 
9
  Er is nog weinig onderzoek gedaan naar de praktijk van bevindelijk gereformeerde zending. In de meest 

actuele handboeken voor gereformeerde zending zijn het omgaan met de Schrift en de hermeneutische 

vragen die daarmee verband houden, geen zwaarwegende thema’s. Vgl. J.P. Versteeg (e.a.), Gij die eertijds 

verre waart…. Een inleiding in de Gereformeerde zendingswetenschap. Utrecht: De Banier 1978. C.J. 

Haak, Metamorfose. Intercultureel begeleiden van kerken in een niet-christelijke omgeving. Zoetermeer: 

Boekencentrum 2002. C.J. Haak, Gereformeerde Missiologie & Oecumenica. Beknopt overzicht aan het 

begin van de 21
e
 eeuw. A.D. Zwolle: De Verre Naaste 2005. J.H. van Doleweerd (red.), Gij zult Mijn 

getuigen zijn. Zending in bijbels perspectief. Houten: Den Hertog 2006. Hoewel er geen empirisch 

onderzoek gedaan is naar deze bewering zijn er voldoende aanwijzingen die haar ondersteunen. In de 

curricula van Bijbelscholen en theologische opleidingen die uit de zendingen van diverse gereformeerde 

kerken van de vorige eeuw voortkwamen, is veel plaats ingeruimd voor vakken als Oude en Nieuwe 

Testament, Exegese en Dogmatiek. De inhoud van de leerstof bestaat (nog) hoofdzakelijk uit in de lokale 

taal vertaalde werken die oorspronkelijk door de zendingstheologen zelf gebruikt werden en uit hun traditie 

stammen. Ook de vele initiatieven gericht op het vertalen van oude en nieuwe theologische werken uit de 

gereformeerd bevindelijke traditie, zoals Bijbelcommentaren en dogmatische werken, geven onderbouwing 

aan deze stelling. 



14 

 

de Bijbel de bescherming van de uitlegtradities is kwijtgeraakt en iedereen met haar kan doen 

wat men wil.
10

  

 

De gereformeerd bevindelijke traditie belijdt de autopistie van de Schrift. Het gaat dan om 

een eigenschap die vooral in verband is gebracht met het gezag en de betrouwbaarheid van de 

Schrift. Echter, wij denken dat het concept van de autopistie ook van betekenis is voor de 

hermeneutiek en voor de missionaire praktijk waarin mensen uit verschillende culturen de 

Bijbel lezen. Hermeneutiek zien we in dit onderzoek als de theorie van de uitleg en 

interpretatie van teksten en dan in het bijzonder de Bijbel. In dit onderzoek zoeken wij naar 

een waardering van de autopistie voor de hermeneutische praktijk van het Bijbellezen. Een 

nadere bezinning op de toepassing van de autopistie lijkt aan de ene kant een heersen van de 

traditie over de Bijbel te kunnen tegengaan en lijkt aan de andere kant te kunnen voorkomen 

dat de Bijbel wordt misbruikt voor persoonlijke doeleinden van lezers en lezersgroepen. We 

denken dat de vooronderstelling van de autopistie kan helpen om in de hermeneutische 

praktijk het juiste midden te bewaren tussen traditie (lezen door de bril van de kerk) en 

onbegrensdheid (lezen vanuit ervaring en intuïtie). De opvatting van de autopistie brengt de 

Tekst, de lezer met zijn of haar culturele en situationele kenmerken en de context van de 

traditie van de kerk op een bepaalde wijze met elkaar in verband en verheldert de 

randvoorwaarden waaronder goed Bijbellezen ‘tussen de culturen’ kan plaatsvinden. De 

autopistie werkt dan corrigerend naar tradities, waarin de ‘ordinary readers’ niet de plaats 

hebben die zij verdienen en corrigeert leestradities – ook de traditie waarin de autopistie is 

beleden – op te veel Tekst-, mens- of traditienadruk. Een meer uitgewerkte visie op de 

autopistie, ingebed in het bredere verband van de hermeneutiek, kan daarom de rijkdom van 

de Schrift, waarin God Zelf getuigt, de binding aan de belijdenis
11

 die eigendom is van de 

gemeenschap die kerk heet en de inbreng van de lezer met elkaar helpen verenigen. Dit 

onderzoek wil hieraan een bijdrage leveren. De autopistie van de Schrift lijkt een 

hermeneutisch missiologisch potentieel te bevatten dat nog niet vruchtbaar is gemaakt voor de 

praktijk van het Bijbellezen in allerlei culturen in de eenentwintigste eeuw. 

 

 

1.2 Vraagstelling en vooronderstelling  
 

De centrale vraag van dit onderzoek is hoe de gereformeerde opvatting van het sola Scriptura, 

in het bijzonder die van de autopistie van de Schrift van betekenis kan zijn voor zending en 

Schriftuitleg, zonder de band met de kerk en haar belijdenissen te verwaarlozen en zonder de 

positie van de lezer uit het oog te verliezen.  

 

De vooronderstelling in dit onderzoek luidt dat de autopistie in de (gereformeerde) 

hermeneutiek een grotere rol kan spelen en tegenwicht kan bieden tegenover enerzijds te grote 

                                                 
10

  We gaan in dit onderzoek voorbij aan het feit dat alfabetiseringswerk, Bijbelvertaalwerk, Scripture Use en 

Scripture Engagement een belangrijke rol spelen in het meer recente zendingswerk. Deze ontwikkelingen 

vinden vooral plaats in interkerkelijke organisaties zoals Wycliffe Bijbelvertalers, SIL International en 

United Bible Societies. Zie ook www.scripture-engagement.org.  
11

  Het gaat in dit onderzoek dan om belijdenisgeschriften die in de gereformeerd bevindelijke traditie gezag 

hebben: de oecumenische belijdenissen, de Heidelbergse Catechismus, de Nederlandse Geloofsbelijdenis, 

de Dordtse Leerregels en de Westminster Confessie met de Grote en de Kleine Catechismus. Aan de 

Westminster Confessie wordt zowel in de Engelstalige gereformeerd bevindelijke traditie als daarbuiten 

groot gezag toegeschreven. De Westminster Confessie wordt door Muller getypeerd als ‘undoubtedly the 

greatest confessional document written during the age of Protestant Scholasticism’. R.A. Muller, Post-

Reformation Reformed Dogmatics. The Rise and development of Reformed orthodoxy, ca. 1520 to ca. 1725, 

Vol. I, Grand Rapids: Michigan 2006, 87. 



15 

 

aanspraken uit de traditie van de kerk en anderzijds een onbegrensde interpretatieruimte van 

de lezer. Daartoe zal – zo luidt de vooronderstelling – de pneumatologische dimensie van de 

autopistie sterker ontwikkeld moeten worden.  

 

 

1.3 Een beknopte toelichting 
 

De autopistie van de Schrift wordt in artikel 5 van de Nederlandse Geloofsbelijdenis 

verbonden aan drie elementen, namelijk dat de Schrift van God is, dat de Heilige Geest 

hiervan getuigenis in het hart geeft en dat de Bijbel daarvan het bewijs in zichzelf heeft. In dit 

onderzoek gaat het vooral om de geestelijke, pneumatologische kant, namelijk dat de Heilige 

Geest in de harten van de gelovigen er getuigenis van aflegt dat de Schrift uit God is en 

daarom betrouwbaar is met het oog op ons heil.  

 

De autopistie is in dit onderzoek in de eerste plaats nauw verbonden aan de door de Heilige 

Geest geïnspireerde Bijbel. Zij rust op de overtuiging dat de Schrift van God is.
12

 

 

Testimonium Spiritus Sancti 

In de tweede plaats is de autopistie nauw verbonden aan het getuigenis van de Heilige Geest 

in de gelovige. Van den Belt constateert aan de hand van historisch onderzoek dat de vraag 

van de relatie tussen de autopistie en het getuigenis van de Geest moeilijk is te beantwoorden. 

Maar over het algemeen ontstaat de neiging om de autopistie als de objectieve kwaliteit van 

de Schrift te zien en het getuigenis van de Geest als de subjectieve. Zelf voert hij een pleidooi 

voor een intieme relatie tussen de autopistie van de Schrift en het testimonium van de Heilige 

Geest. De relatie tussen autopistie en getuigenis benadrukt de persoonszijde van de autoriteit 

van de Schrift. God spreekt nooit in een vacuüm. Hij spreekt altijd tot mensen, in hun eigen 

context. Hij noemt hen bij hun naam. Hij weet wie ze zijn en houdt Zijn oog op hen. Bij dat 

spreken vervult de Heilige Geest een belangrijke rol. Het getuigenis van de Schrift dient als 

middel.
13

 Als we deze lijn doortrekken, maakt de pneumatologische kant van de autopistie de 

Schrift tijdbetrokken en relevant om onder zeer verschillende omstandigheden gelezen te 

worden. Zij is verbonden met wat we de bevindelijke kant van het lezen van de Schrift 

kunnen noemen. De gelijkenis van de verloren zoon in Lukas 15 kan de Ecuadoraanse Angela 

in de sloppenwijk Isla Trinitaria in Guayaquil zo aangrijpen door het getuigenis van de 

Heilige Geest dat deze weerklank vindt in haar hart en uitwerking heeft in haar persoonlijke 

situatie. Dit kan tevens gebeuren met de Nederlander Frits, woonachtig in het buitengebied 

van de Flevopolders. Even actueel en even contextueel. Beiden door God aangesproken in 

Zijn Woord, maar tegelijkertijd geheel verschillend. 

 

Een heilige algemene christelijke kerk  

In de derde plaats is de autopistie nauw verbonden met de kerk die de Schrift als ‘uit God’ 

erkent. Immers, de kerk wordt gezien als de bedding van waaruit de Bijbel tot anderen komt, 

als een moeder die haar kinderen onderwijst in de waarheid, ook al wil zij dat de kinderen 

zelfstandig gaan lezen. In de geloofsbelijdenis van Nicea belijdt de kerk één heilige, algemene 

christelijke kerk. De christelijke kerk heeft vanaf het begin van haar bestaan beleden één kerk 

te zijn, ‘samengevoegd en verenigd met hart en wil in één zelfden Geest, door de kracht van 

                                                 
12

  Zie bijvoorbeeld 2 Tim. 3:16vv; 2 Petr. 1:19-21.  
13

  H. van den Belt, Autopistia, 330-331. De Nederlandse Geloofsbelijdenis brengt het als volgt onder 

woorden: ‘En wij geloven zonder enige twijfel al wat daarin begrepen is; en dat niet zozeer omdat de kerk 

ze aanneemt en voor zodanig houdt, maar inzonderheid omdat ons de Heilige Geest getuigenis geeft in 

onze harten dat zij van God zijn’ (Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 5). 



16 

 

het geloof’.
14

 Het is dezelfde Geest Die in de geschiedenis de kerk door het Woord heeft 

geschapen. Daarom heeft het Woord geen autorisatie nodig van de zijde van de kerk, ook al 

ontvangen we het Woord wel in de bedding van de kerk. We hebben hier te maken met een 

onontkoombare paradox. Aan de ene kant belijden we het sola Scriptura en de autopistie. Aan 

de andere kant worden het gezag van de Schrift en de eerbied voor de Schrift ons bijgebracht 

door vertegenwoordigers van de kerk (via onze ouders en onderwijzend personeel en via de 

prediking, catechese of vereniging), die dat willen doen in gehoorzaamheid aan de Schrift. 

 

Uiterlijke bewijzen van het Schriftgezag 

Hoewel de Nederlandse Geloofsbelijdenis er in artikel 5 niet op ingaat, heeft de autopistie 

ook te maken met de uiterlijke bewijzen van het Schriftgezag. Het majesteitelijke karakter van 

de Schrift, de vervulling van de voorzeggingen daarin, het karakter van de openbaring en de 

getuigenissen van de martelaren kunnen worden gezien als uiterlijke bewijzen van haar 

goddelijke oorsprong. Bewijzen vanuit en over de Schrift staan echter niet op zichzelf. Het 

getuigenis van de Heilige Geest is nodig om deze effectief te maken. Voor wie niet gelooft, is 

nog niets vervuld. Hoewel in de context van de gereformeerde orthodoxie de bewijzen vooral 

rationeel zijn, kunnen bijvoorbeeld in de context van de zending andere bewijzen als dromen, 

visioenen en gebedsverhoringen relevant gevonden worden om aan de Bijbel goddelijk gezag 

toe te kennen. 

 

Bij het beantwoorden van de vraag hoe het sola Scriptura vruchtbaar gemaakt kan worden 

voor zending en Schriftuitleg, ligt de focus in dit onderzoek op de pneumatologische kant van 

de autopistie in Tekst, lezer en context (waaronder de kerkelijke traditie) en niet op die van de 

uiterlijke bewijzen van het Schriftgezag. Van belang is vooral het proces van interpretatie dat 

in de lezer plaatsvindt. We komen hiermee op het terrein van de hermeneutiek en de exegese 

en leggen een verbinding tussen de autopistie – vooral betrekking hebbend op het gezag van 

de Schrift – en het lezen en interpreteren van de Bijbel. De onderzoeksvraag wordt gesteld 

tegen de achtergrond van de hermeneutische praktijk van Bijbellezers in andere culturele 

contexten. In dit onderzoek zal de relatie worden gelegd tussen de autopistie en de concrete 

leespraktijk. 

 

De hermeneutische driehoek: Tekst, lezer en context 

Dit onderzoek concentreert zich op drie belangrijke van elkaar te onderscheiden variabelen in 

het hermeneutisch proces: de tekst, de lezer en de context. Onder de tekst verstaan wij hier de 

Bijbeltekst, de canon. Daarom spreken we meestal over Tekst. Daarnaast onderscheiden we de 

variabele van de lezer. Deze lezer nemen wij in algemene zin: iedereen die zich zelfstandig de 

toegang verschaft tot de Bijbel met de bedoeling de tekst te begrijpen en toe te passen op 

eigen leven of dat van anderen. De lezer kan in ons schema zowel betrekking hebben op de 

eigenschappen van het individu als op die van een groep lezers. De derde variabele wordt 

aangeduid met het woord ‘context’. Het woord ‘context’ heeft hier de betekenis van kader, 

denkraam of traditie waarin de Schrift wordt ontvangen en uitgelegd. In dit hermeneutisch 

onderzoek gaat de belangstelling vooral uit naar de historische en actuele lees- en 

uitleggemeenschap van de Schrift – eenvoudig aangeduid met het woord ‘kerk’ – en de 

hermeneutische betekenis ervan. Het gaat om hen die het Woord hebben ontvangen en 

geïnterpreteerd. Het is de kerk die in haar omgang met het Woord zich over de inhoud heeft 

uitgesproken en in belijdenisgeschriften en commentaren een erfenis heeft nagelaten.
15

  

                                                 
14

  Vgl. Apostolische Geloofsbelijdenis, art. 9, Geloofsbelijdenis van Nicea en Nederlandse Geloofsbelijdenis 

art. 27. 
15

  In dit onderzoek gaat het om deze drie aspecten of variabelen in samenhang. Dat houdt een zekere reductie 

in ten aanzien van de processen die alleen te maken hebben met Tekst, of lezer of (kerkelijke) context. 



17 

 

 

De woorden ‘context’ en ‘contextueel’ worden door Bijbelwetenschappers en hermeneuten 

ook gebruikt om de culturele invloed op het lees- en interpretatieproces aan te duiden.
16

 In dit 

onderzoek zal tevens aandacht zijn voor de invloed van culturele achtergronden van de 

lezer.
17

 Omdat in het hermeneutische verband van dit onderzoek het woord ‘context’ een 

andere gedachte-inhoud heeft, maken we in dit onderzoek vooral gebruik van aanduidingen 

zoals cultureel referentiekader, culturele omstandigheden en culturele achtergronden.
18

 

 

De Bijbel als Woord Gods 

De verzameling canonieke geschriften van de Bijbel hebben in dit onderzoek de aanduiding 

‘Woord van God’ en ‘heilige Schrift’. Met deze uitdrukkingen is bedoeld te zeggen dat de 

Bijbel zoals deze in een grote verscheidenheid aan teksten is overgeleverd, als de stem van de 

sprekende God wordt gezien en dat zij meer is dan een menselijke reactie op de openbaring 

van God in de geschiedenis. Dat de overgeleverde canonieke geschriften Woord Gods worden 

gevonden en als een onverbrekelijke eenheid worden gezien, betekent overigens niet dat de 

gereformeerd bevindelijke traditie negeert dat de Bijbel een boek is, dat voor het tot deze 

samenstelling kwam over veel schijven gelopen heeft.
19

 Het bestuderen van de Bijbeltekst en 

haar achtergronden neemt in het geheel van de exegetische arbeid van een gereformeerd 

bevindelijk theoloog een belangrijke plaats in. Deze aandacht gaat samen met de overtuiging 

dat de Bijbel Woord Gods is. Met de Nederlandse Geloofsbelijdenis wordt beleden dat God 

‘knechten, profeten en apostelen geboden heeft Zijn geopenbaarde Woord bij schrift te 

stellen; en dat Hij Zelf met Zijn vinger de twee tafelen van de wet heeft geschreven en dat wij 

daarom zulke geschriften heilige en goddelijke Schriften noemen’.
20

  

 

Dit onderzoek richt zich op de vragen aan de kant van het receptieproces van de Bijbel. 

Vragen over de betekenis van de autopistie in de ontstaansgeschiedenis en de canonisering 

van de Bijbel blijven buiten het gezichtsveld.
21

 

 

Gereformeerde hermeneutiek 

Hermeneutiek zien we in dit onderzoek als de theorie van de uitleg en interpretatie van 

teksten en dan in het bijzonder de Bijbel. Als we de aanduiding ‘gereformeerd’ hieraan 

toevoegen, moet het gelezen worden als een gereformeerde visie op de uitleg en interpretatie 

                                                 
16

  Zie bijvoorbeeld A. Lanser, ‘De groep als context. De groepsdynamische dimensie van het hermeneutisch 

proces’ in: J.H. de Wit (red.), Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel gelezen. Zoetermeer: 

Meinema 2004, 111-130. 
17

  Cultuur als een raamwerk van zin- en betekenisgeving en perceptueel venster (vgl. 6.3.3). 
18

  Context en contextualiteit zijn complexe concepten. In de regel wordt binnen de taalwetenschappen 

onderscheid gemaakt in schrijverscontext, tekstcontext, lezerscontext, leescontext en taalcontext. Vgl. A. 

Beard, Text and Context. London: Routledge 2001.We hebben het woord ‘context’ hier niet willen 

vervangen door ‘kerk’ omdat dan onwillekeurig te veel aandacht zou uitgaan naar het instituut kerk en de 

vertegenwoordigers ervan. Het woord ‘traditie’ beperkt zich te veel tot ‘overlevering’ en is daarom 

evenmin geschikt. 
19

  E. Talstra, ‘Woord van God en Woord-vooraf. Op zoek naar de bijbel tussen brevet en brevier’ in: C. van 

der Kooi, E. Talstra en J.H. de Wit, Het uitgelezen boek. Opstellen over de bijbel als het Woord van God. 

Zoetermeer: Meinema 1995, 11-29. 
20

  NGB art. 3. 
21

  Het ligt voor de hand te veronderstellen dat er een sterke analogie bestaat tussen het productieproces en het 

receptieproces. De autopistie speelt ongetwijfeld aan de kant van het ontstaan van de geschriften waaruit de 

canon is samengesteld en de historische wording van de Schrift een rol van betekenis. Vgl. E. Talstra, 

‘Text, Tradition, Theology’ in: E. van der Borght and P. van Geest (Eds.) Strangers and Pilgrims on Earth. 

Essays in Honour of Abraham van de Beek. Leiden - Boston: Brill 2012, 326-327. Zie ook: C. Houtman, 

De Schrift wordt geschreven. Op zoek naar een christelijke hermeneutiek van het Oude Testament. 

Zoetermeer: Meinema 2006, 190-193. 



18 

 

van de Schrift. Het gereformeerde zit dan in de vooronderstelling, namelijk een hermeneutiek 

gebaseerd op de opvattingen over de Schrift van theologen uit de gereformeerd bevindelijke 

traditie.
22

 

 

In dit onderzoek wordt exegese – het zoeken naar wat de oorspronkelijke schrijver bedoeld 

heeft met de tekst, en wat de eerste lezers eruit begrepen zullen hebben – niet gelijk 

geschakeld aan hermeneutiek. Exegese is voor ons een van de meerdere activiteiten die een 

rol spelen in het interpretatieproces. 

 

In de tweede helft van de twintigste eeuw is men van diverse zijden op zoek gegaan naar een 

actualisering van de gereformeerde hermeneutiek. Deze bezinning heeft nog niet geleid tot 

een brede consensus.
23

 Het draaide om de vraag hoe de Schrift in deze tijd op een 

gereformeerde wijze aan de orde gesteld kan worden. De achtergrond van de vraag was de 

groeiende verlegenheid over het omgaan met de Schrift in een sterk veranderde omgeving.  

 

Adres 

Dit onderzoek heeft verschillende adressen. In de eerste plaats richt het zich tot de kring van 

de bevindelijk gereformeerden en degenen onder hen die in de zending werkzaam zijn. In de 

tweede plaats richt het zich tot allen die zich over de grenzen van hun eigen cultuur 

bezighouden met het lezen van de Bijbel. In de derde plaats heeft het onderzoek een 

boodschap voor allen die zich bezighouden met hermeneutische vraagstukken rondom de 

Bijbel. 

 

 

1.4 Wetenschappelijke relevantie 
 

Het onderzoek sluit nauw aan bij het actuele onderzoek naar zowel de autopistie van de Bijbel 

in de postmoderne cultuur als het onderzoek naar de inculturatie van de Bijbelse boodschap in 

andere culturen, intercultureel Bijbellezen en de thematiek van de hermeneutiek als 

gereedschap voor inculturatie.
24

 Het onderzoek wil bijdragen aan de theorievorming over de 

plaats en functie van de Schrift in de missionaire praktijk, in het bijzonder aan die van het 

intercultureel Bijbellezen.  

 

                                                 
22

  M. Wisse maakt onderscheid tussen descriptieve en normatieve hermeneutiek. ‘Een descriptieve 

hermeneutiek houdt zich bezig met de reflectie op wat in interpretatiepraktijken daadwerkelijk plaatsvindt, 

terwijl een normatieve hermeneutiek gericht is op het ontwikkelen van normatieve regels voor de 

interpretatiepraktijk.’ Passen we deze definitie toe op dit onderzoek, dan gaat het hier om een beschrijving 

van een normatieve hermeneutiek. M. Wisse, Scripture between Identity and Creativity. A Hermeneutical 

Theory Building upon four Interpretations of Job. Between Utrecht: Ars Disputando 2003, 258. 
23

  Feitelijk is er nooit sprake geweest van dé gereformeerde hermeneutiek. De discussie over gereformeerde 

hermeneutiek werd in 1987 ingezet met een artikel van C. Graafland, ‘Op zoek naar een gereformeerde 

hermeneutiek’ in: Kontekstueel, 1 (1986), 6-14; C. Graafland, ‘Vragen rondom een/de gereformeerde 

hermeneutiek’ in: Kontekstueel, 4 (1987), 23-35. Graafland achtte het een belangrijke opgave om 

verbindingen te leggen tussen ‘vaststaande traditie en contemporaine ervaring’. Van recenter datum is de 

studie van B. Loonstra, De Bijbel recht doen. Bezinning op gereformeerde hermeneutiek. Zoetermeer: 

Boekencentrum 1999. Het boek was bedoeld als een vervolg op het eerder door hem geschreven De 

geloofwaardigheid van de bijbel. Zoetermeer: Boekencentrum 1994.  
24

  H. van den Belt, Autopistia; M.E. Brinkman, De niet-westerse Jezus. Jezus als bodhisattva, avatara, 

goeroe, profeet, voorouder en genezer. Zoetermeer: Meinema 2007; D.J. Ndegwah, Biblical Hermeneutics 

as a Tool for Inculturation in Africa: A Case Study of the Pökot People of Kenya. Nairobi: Creations 

Enterprises 2007; J.H. de Wit (red.), Through the Eyes of Another. Intercultural Reading of the Bible. 

Indiana: Elkhart 2004.  



19 

 

Het onderzoek exploreert in de context van de gereformeerde theologiebeoefening diverse 

nieuwe aspecten. Het eerste nieuwe aspect is een compositie van de gereformeerde 

hermeneutiek aan de hand van de indeling Tekst, lezer en context (Hoofdstuk 2). Het tweede 

nieuwe aspect is een kritische reflectie op de gereformeerde zendingsgeschiedenis ten aanzien 

van het gebruik van de Schrift (Hoofdstuk 3). Het derde aspect is de verbrede invulling van 

het begrip autopistie door het te verbinden aan de opvatting over het werk van de Heilige 

Geest en het te gebruiken als de grondslag van de hermeneutische driehoek Tekst, lezer en 

context (Hoofdstuk 4). Het laatste nieuwe aspect is de transpositie van de gereformeerde 

hermeneutiek naar de eenentwintigste eeuw, waarin de aandachtsverschuiving van kerk naar 

individu is verdisconteerd (Hoofdstuk 5 en 6). 

 

Als het gaat om de reflectie op de betekenis van de Schrift in de ontwikkeling van de 

gereformeerde missiologie, is er sprake van een vacuüm. Het gebrek aan reflectie in veel 

missiologische literatuur op het gebruik van de Bijbel in zending is een kwetsbare plek. Het 

onderzoek is extra relevant voor de bevindelijk gereformeerden, een stroming in de kerk die 

veel waarde toekent aan het zelfgetuigenis van de Schrift in relatie tot de persoonlijke 

verwerking daarvan.  

 

 

1.5 Onderzoeksopzet 
 

De vooronderstelling dient in dit onderzoek als een beginpunt van de ontwikkeling van een 

prescriptief hermeneutisch model dat een handreiking kan bieden voor het lezen van de 

Schrift. Gelet op de variabelen Tekst, lezer en context en de nauwe relatie tussen theorie en 

praktijk past een aanpak waarin diverse disciplines uit de theologische wetenschappen 

(systematische theologie, praktische theologie, kerk- en zendingsgeschiedenis, missiologie) 

met elkaar worden verenigd. De procedure die hierbij wordt gevolgd is: theologische 

afbakening, zendingshistorisch onderzoek, herijking hermeneutisch kader, actuele 

hermeneutische casus, theorievorming en evaluatie van vooronderstelling en vraagstelling. 

Hieruit volgt dat dit onderzoek systematisch en thematisch is en niet bestaat uit de weergave 

van de posities van een aantal auteurs. We maken gebruik van een groot aantal auteurs, onder 

andere uit de gereformeerd bevindelijke traditie. We hebben gestreefd naar een zo nauwkeurig 

mogelijke weergave van hun gedachten en dit zoveel mogelijk verantwoord in de voetnoten, 

maar we gebruiken hun werk om onze eigen vragen te beantwoorden. Het is met deze 

methodiek onvermijdelijk dat we hun gedachten enigszins uit de context lichten waar zij hun 

oorsprong hadden en toepassen op een gebied waar de betreffende auteurs mogelijk nooit aan 

gedacht hebben. 

 

Het onderzoek begint met een algemene beschrijving van de hermeneutische parameters zoals 

deze in de gereformeerd bevindelijke traditie zijn onderschreven. Het gaat hierbij om het 

definiëren en actualiseren van het (gereformeerd) hermeneutische speelveld met het oog op de 

hermeneutische variabelen (bijbel)Tekst, lezer en context. Centraal staat hierbij de vraag: Wat 

zijn de parameters van het hermeneutische speelveld van de gereformeerd bevindelijke 

traditie?  

 

Hoofdstuk 3 is een illustratie hoe de uitgangspunten van het in hoofdstuk 2 beschreven 

concept in de geschiedenis van de gereformeerde zendingspraktijk zijn terug te vinden. In dit 

hoofdstuk onderzoeken we in hoeverre de gereformeerde hermeneutiek en de hieraan 

verbonden Schriftvisie een rol heeft gespeeld in de zending tot en met de eenentwintigste 

eeuw. 



20 

 

 

Na deze diepteboring doen we in hoofdstuk 4, op zoek naar een adequaat hermeneutisch 

model, nader onderzoek naar de betekenis van de opvatting van de autopistie van de Schrift. 

Wat is in de gereformeerd bevindelijke traditie de betekenis van de autopistie van de Schrift 

en welk licht laat de leer van de Heilige Geest hierover schijnen? In dit hoofdstuk verbreden 

we de vooronderstelling van de autopistie van de Tekst naar de lezer en de context en 

voorzien we de hermeneutische driehoek van parameters.  

 

In hoofdstuk 5 spiegelen we onze driehoek aan de leespraktijk van ongeoefende Bijbellezers 

in de Ecuadoraanse context. We onderzoeken met enkele belangrijke kernvragen uit onze 

parameters hoe spontane Bijbellezers in een missionaire situatie (Ecuador) de gelijkenis van 

de verloren zoon lezen. Voor een gelijkenis is gekozen omdat een gelijkenis extra uitnodigt 

om te interpreteren. Voor deze perikoop is gekozen omdat hierin een sterke tekening van 

personen voorkomt waarmee de lezer wordt gestimuleerd zich te identificeren. In het tweede 

deel van dit hoofdstuk behandelen we de hermeneutische aanpak zoals deze onder de 

bevindelijk gereformeerden gangbaar is. We confronteren deze werkwijze met de leespraktijk 

in de missionaire context.  

 

In hoofdstuk 6 beschrijven we het theoretisch raamwerk van ons model met het oog op de 

toepassing ervan voor zending en Schriftuitleg in de eenentwintigste eeuw. 

 

Het onderzoek wordt in hoofdstuk 7 afgerond. De uitkomsten worden samengevat en in 

verband gebracht met de vraagstelling en de vooronderstelling. Is de autopistie waarin het 

sola Scriptura van de gereformeerd bevindelijke traditie en het Bijbellezen vanuit het 

hermeneutisch model van Tekst, lezer en context pneumatologisch verenigd zijn een vitaal 

hermeneutisch uitgangspunt voor zending en Schriftuitleg in de eenentwintigste eeuw? Het 

hoofdstuk sluit af met enkele praktische toepassingen voor de kerk en het missionaire 

werkveld, en een beschrijving van de status quo van de gereformeerde hermeneutiek. 

 

 

1.6 Nadere uitwerking van de problematiek 
 

De eigen levensgeschiedenis, culturele omstandigheden en religieuze traditie zijn van invloed 

op het interpreteren van een Bijbeltekst. Een lezer zoekt naar herkenningspunten. Leest hij
25

 

over Jozef die in de put geworpen wordt, dan denkt hij aan vergelijkbare situaties in zijn eigen 

herinnering. Als hij leest over het meer van Galilea en hij is er zelf geweest, dan komen de 

beelden van zijn vaartocht over het meer naar boven. Levensgeschiedenis en ervaringen van 

blijdschap en droefheid spelen een rol bij het lezen van Bijbelteksten. Daarnaast is de 

culturele context van invloed op het lezen. Allerlei voorstellingen, beelden, opvattingen en 

voorkeuren vanuit onze cultuur geven kleur aan onze waarneming. Een Zambiaans Bijbellezer 

ziet in de gelijkenis van de verborgen schat in de akker de eerste Palestijnse versie van het 

verhaal van de gevonden koperschatten in Zambia. Naast levensgeschiedenis en culturele 

context speelt ook de religieuze traditie met ideeën over God of geestelijke wezens, over onze 

oorsprong en toekomst een rol van betekenis. Een boeddhist die in de Bijbel Psalm 121 leest, 

waarin de dichter zegt zijn ogen naar de bergen op te heffen, zal niet gelijk aan de God van 

Israël denken. Hij zal denken aan de Boeddha die vaak in een beeld boven op de bergen te 

vinden is. Een Bijbellezer in Afrika die serieus rekening houdt met het bestaan van boze en 

                                                 
25

  Hoewel hij/zijn/hem grammaticaal generieke termen zijn, kunnen ze onbedoeld de eenzijdig mannelijke 

interpretatie van de lezer versterken. Echter, niet altijd is het mogelijk om meervoudsvormen te gebruiken. 

Als dat niet mogelijk is, geldt dat waar ‘hij’ staat ook ‘hij/zij’ gelezen mag worden. 



21 

 

goede geesten zal Paulus’ aanbeveling in zijn brief aan de Efeziërs over het aandoen van de 

wapenrusting in Efeze 6 anders lezen dan een Nederlander die in zijn wereldbeeld het bestaan 

van het niet-zichtbare heeft uitgebannen. Het is onmogelijk om de eigen levensgeschiedenis, 

culturele omstandigheden en religieuze traditie uit te schakelen bij het lezen van de Bijbel. 

 

Een missionair werker komt in aanraking met mensen die niet alleen in levensgeschiedenis 

zoals bij ieder mens het geval is, maar ook in culturele achtergrond en in religieuze traditie 

met hem verschillen. Als hij in overeenstemming met zijn zendingsopdracht nieuwe mensen 

in aanraking wil brengen met de Bijbel, als het Woord van God, dan zal onmiddellijk worden 

ervaren dat nieuwe Bijbellezers niet automatisch lezen wat hij vanuit zijn levensgeschiedenis, 

culturele achtergrond en religieuze traditie in de Bijbel leest. In de ontmoetingen met anderen 

zal hij tevens zijn inzichten over de Schrift willen delen en dan spelen niet alleen zijn eigen 

opvattingen over deze heilige Tekst een rol, maar komt hij tevens voor de vraag te staan hoe 

hij het omgaan met de Schrift en het interpreteren van haar boodschap door anderen moet 

beoordelen. Welke ruimte is er in de uitleg van haar boodschap? Zijn er universele regels voor 

haar uitleg?  

 

De eigen opvattingen van een missionair werker over de aard van de Schrift als heilige Tekst 

zijn dikwijls bepalend voor de wijze waarop hij deze vragen benadert. Dat de Schrift 

autopistos is, zou voor een missionair werker, die zich verbonden weet met de gereformeerd 

bevindelijke traditie, een expliciet gegeven moeten zijn in zijn benadering van nieuwe lezers. 

Het sola Scriptura wordt ermee beleden. Maar als zijn opvattingen op een impliciete manier 

functioneren, is het gevaar groot dat hij bij het beoordelen van de interpretatie van de Schrift 

door anderen op de klank af gaat en de uitleg van nieuwe lezers goed- of afkeurt op basis van 

eigen interpretatie. Met een dergelijke benadering en beoordeling wordt de nieuwe lezer niet 

alleen tekortgedaan, op een dergelijke wijze wordt ook de Schrift van haar zeggingskracht 

ontroofd. Is het hier niet dat de autopistie de lezer corrigeert? De autopistie zou de Schrift 

veilig kunnen stellen. Haar zeggingskracht voor nieuwe lezers mag niet op voorhand worden 

ingeperkt door de lezing van de missionair werkers. 

 

Met de opvatting over de autopistie van de Schrift laveren we tussen twee eenzijdigheden 

door: enerzijds die van de te grote aanspraken van de traditie, anderzijds die van de te grote 

interpretatieruimte van de (nieuwe) lezer. Want wat gebeurt er als levensgeschiedenis, 

culturele context en eigen religieuze traditie de kaders zijn waarmee de Schrift gelezen wordt? 

Heeft het Woord van God dan zelf nog iets te zeggen? Dan leest de rijke een boodschap voor 

de rijke, de arme voor de arme, de vrouw voor de vrouw en de man voor de man. De Bijbel is 

dan vogelvrij bezit geworden van zich elkaar tegensprekende groepen lezers. Hier corrigeert 

de autopistie de uitlegger. Als de Schrift autopistos is, dan wordt de mens persoonlijk in zijn 

eigen situatie aangesproken, maar dan is de uitleg niet alleen ‘reader-response’. Dan moet er 

een gemeenschappelijke noemer zijn, een eenheid in het verstaan en interpreteren van de 

Tekst. Dan kunnen het uiteindelijk niet uitsluitend levensgeschiedenis, culturele context en 

religieuze traditie zijn die meedoen bij het interpreteren van de Tekst. Dan mag ook de Tekst 

zelf spreken, onafhankelijk, met gezag, als een spreken van God de Heilige Geest, met en 

door het Woord.  

 

Het gaat in dit onderzoek niet alleen om de vraag wat de specifieke inhoud is van het concept 

van de autopistie en de pneumatologische aspecten ervan. Het gaat ook om de toepassing 

ervan in de kerk en de houdbaarheid ervan in de missionaire praktijk, waarin allerlei culturen 

en verschillen tussen mensen een rol spelen. De opvatting over de autopistie komt uit de 

systematische theologie en zij is een belangrijke vooronderstelling voor de beoefening van 



22 

 

gereformeerde hermeneutiek. Zij verdient echter een praktische, hermeneutische toepassing. 

Toch is de praktijk dikwijls weerbarstiger dan de theorie. Zijn er in de gereformeerde 

zendingsgeschiedenis aanwijzingen dat men naar de autopistie handelde of is het een 

theoretisch leerstuk gebleven? Hoe moet een missionair werker het concept van de autopistie 

toepassen wanneer hij anderen de Schrift hoort uitleggen? Is de autopistie een hanteerbaar 

concept in de missionaire praktijk? In het intercultureel Bijbellezen moet verhelderd kunnen 

worden wat de positie is van de Tekst, de lezer en de context; deze drie interacteren met 

elkaar. We veronderstellen dat de opvatting van de autopistie deze drie op een bepaalde wijze 

met elkaar in verband brengt en daarmee de randvoorwaarden verheldert waaronder 

verantwoord Bijbellezen kan plaatsvinden. Het expliciteren van de vooronderstelling van de 

autopistie lijkt corrigerend te kunnen werken naar kerkelijke tradities waarin ‘ordinary 

readers’ niet de plaats hebben die zij verdienen en lijkt leestradities van eenzijdigheden te 

kunnen verlossen. Het is dan ook de uitdaging van dit onderzoek om dit hermeneutisch model 

vruchtbaar te maken voor de missionaire praktijk van nu en haar relevantie te bewijzen. Gelet 

op de vele nieuwe lezers op deze aarde, is bezinning op hun rol in de ontvangst en de 

interpretatie van de Bijbel, van groot belang. 

 

 

  



23 

 

Hoofdstuk 2 Het (gereformeerd) hermeneutische speelveld 

 

 

2.1 Inleiding 
 

Voor dit onderzoek is allereerst van belang te weten welke regels voor interpretatie in de 

gereformeerd bevindelijke traditie gelden. Welk gewicht hebben de Bijbeltekst en de 

geloofsleer bij de uitleg van de Schrift? Welke parameters functioneren als uitgangspunt? 

Welke leesmethoden worden er voorgeschreven? Welke instructie ontvangt de gewone 

Bijbellezer? Wat is de interpretatieruimte voor de lezer en wat zijn de begrenzingen? Kortom: 

Wat zijn de parameters van het hermeneutische speelveld in de gereformeerd bevindelijke 

traditie?  

 

Dit hoofdstuk begint met een algemene verkenning en een typering van drie elementen die in 

de hier voorgestelde hermeneutiek een belangrijke rol spelen: de (bijbel)Tekst, de lezer en 

zijn of haar eigenschappen en de context waarin de Schrift is ontvangen en uitgelegd. Daarna 

beschrijven we hoe hierover in de gereformeerd bevindelijke traditie met een accent op de 

gereformeerde orthodoxie is gedacht. Het hoofdstuk sluit af met een evaluatie en een 

conclusie.  

 

 

2.2 Hermeneutiek, een verkenning 
 

2.2.1 Begripsverkenning 

 

Het woord ‘hermeneutiek’ komt van het Griekse hermeneutike dat op haar beurt is afgeleid 

van het werkwoord hermeneuoo: zijn gedachten door woorden te kennen geven, uiteenzetten, 

uitleggen, verklaren, vertolken. Het woord wordt algemeen gebruikt ter aanduiding van de 

theorie van de uitlegkunst.
1
 De Griekse dichter Homerus (ca. 800 v. Chr.) omschrijft 

hermeneutiek als de uitleg, de vertaling van berichten. Al vroeg in de geschiedenis is het 

besef aanwezig dat uitleggen boven de mens uitgaat. Hermes Trismegistos – wiens naam met 

het woord ‘hermeneutiek’ samenhangt – is de naam van de bode, die de boodschap der goden 

aan de mensen overbrengt. Bij Plato wordt de tolk hermèneuon genoemd en de dichter, als de 

tolk der goden, hermènès. Het begrip hermeneutikè technè wordt voor het eerst als technisch 

begrip gebruikt en geijkt in de Stoa. Het gaat daar om het ontmythologiseren van de plastische 

antropomorfe beelden van Homerus’ godenstrijd en godenvrijerijen en het blootleggen van de 

theologie achter de metaforen en mythen. 

 

Tot aan de Reformatie blijft de hermeneutiek een theologische hulpwetenschap ten dienste 

van de uitleg van de Schrift. De term hermeneutiek wordt het eerst gebruikt door Heinrich 

Bullinger (1504-1575) en Matthias Flacius Illyricus (1520-1575).
2
 Eind zeventiende eeuw 

wordt hermeneutiek een bredere discipline, al blijft ook de stroming bestaan die hermeneutiek 

                                                 
1  

H.W. de Knijff, Sleutel en Slot. Beknopte geschiedenis van de bijbelse hermeneutiek. Kampen: Kok 1991, 

11-12. 
2
  L. Berkhof, Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek. Kampen: Kok 1911, 17. Dit boek is een Nederlandse 

vertaling van zijn Principles of Biblical Interpretation. Michigan: Baker Academic 2003; A.C. Thiselton, 

New Horizons in Hermeneutics. The Theory and Practice of Transforming Biblical Reading. Grand-

Rapids/Michigan: Zondervan 1992, 194. 



24 

 

alleen ziet als hulpwetenschap.
3
 Vanaf de tijd van de Verlichting ontwikkelt de hermeneutiek 

zich als een zelfstandige filosofische wetenschap. Hierin gaat het niet alleen om het 

ontcijferen van de oorspronkelijke bedoeling van de auteur van een tekst maar komt vooral de 

mogelijkheid tot het verstaan van de tekst in de context in de belangstelling te staan. In de 

theologie wordt de term echter nog tot halverwege vorige eeuw gebruikt als begrip voor 

methoden van exegese. Daarna wordt Bijbelse hermeneutiek de filosofische hermeneutiek die 

zich met (het bijzondere van) de uitleg en het verstaan van Bijbelgedeelten bezighoudt, want 

tussen de woorden van een zin en de zin der woorden ligt een lange, dikwijls moeizame weg.  

Hermeneutiek heeft niet alleen te maken met het verklaren van teksten, maar met het 

interpreteren en begrijpen van iedere willekeurige handeling van communicatie, schriftelijk of 

verbaal. Het speelveld van de hermeneutiek heeft niet alleen betrekking op de methode of de 

regels voor de interpretatie van teksten, maar op het brede veld van de communicatie en 

interactie.
4
 Hermeneutiek in deze betekenis richt zich op onze vooronderstellingen ten aanzien 

van wat het is te lezen, te interpreteren en te begrijpen.
5
 Daarom gebruiken we in dit 

onderzoek het woord ‘hermeneutiek’ in de betekenis van theorie van de uitleg en interpretatie 

van teksten en dan in het bijzonder de Bijbel.
6
 

 

2.2.2 Terreinverkenning 

 

Ons speelveld wordt afgebakend door drie variabelen: de (bijbel)Tekst, de lezer en zijn of 

haar eigenschappen en de context waarin de Schrift wordt uitgelegd.  

 

De Schrift als tekst 

 

De Bijbel kan gezien worden als een compositie van allerlei linguïstische elementen die 

kritisch en wetenschappelijk onderzocht kunnen worden. Diverse aspecten van de literaire 

tekst kunnen voorwerp zijn van analytisch onderzoek. De structuur, het fonetisch aspect, het 

gebruik van symbolen, metaforen en verhalen en de geschiedenis zijn methodisch te 

onderzoeken. Een dergelijk onderzoek is dan vooral te typeren als analytisch, gericht op het 

belang van de uitwendige tekst.  

 

Naast de uiterlijke kant bezit de tekst tevens een existentiële, communicatieve kant. Teksten 

zijn een belangrijke vorm van communicatie. De tekst heeft een referentie in de menselijke 

ervaring. De tekst doet wat, straalt gezag uit of roept tegenspraak op. Er gaat een 

transformerende werking van uit. Bijbelteksten verbinden zich op zulk een wijze met lezers 

dat zij ‘horizonten’ verleggen en houdingen, waarden, gemeenschappen en interpersoonlijke 

situaties transformeren.
7
 De Schrift is in staat om afstanden tussen de oorspronkelijke en de 

actuele omstandigheden van de lezer te overbruggen door in de actualiteit betekenis te 

krijgen. De tekst kan verzet oproepen of instemming, kan vertroosten of bemoedigen. Een 

                                                 
3
  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 194-195; zie ook de beschrijving van de (bevindelijk) 

gereformeerde hermeneutiek in de eenentwintigste eeuw in hoofdstuk 5. 
4
  Vgl. J.H. de Wit, En la dispersión el texto es patria. Introducción a la hermeneutica clásica, moderna y 

posmoderna. San José, Costa Rica: Universidad Bíblica Latinoamericana 2002, 9. 
5
  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 1. Vgl. ook A. Zwiep, Tussen tekst en lezer. Een 

historische inleiding in de bijbelse hermeneutiek. Amsterdam: VU university Press 2009, 2-9. 
6
  Zie par. 1.3. 

7
  A.C. Thiselton schrijft over ‘Transforming Biblical Reading’. A.C. Thiselton, New Horizons in 

Hermeneutics, 9. 



25 

 

tekst kan verschillend gelezen en geïnterpreteerd worden. Teksten kunnen lezers veranderen 

maar lezers kunnen ook teksten veranderen.
8
  

 

Uit het bovenstaande komt de vraag voort welke (zelfstandige) eigenschappen de Bijbel in de 

gereformeerde hermeneutiek krijgt toegeschreven. En: Wat is het karakter van haar 

openbaring? Wat is de bevoegdheid van de Schrift? Welke bedoeling ligt er aan de geopen-

baarde Tekst ten grondslag? Wat wordt er gecommuniceerd? Wat is de ruimte en wat de 

begrenzing van de interpretatie en wat mag de lezer vanuit het gezichtspunt van de Schrift 

legitiem met de Bijbeltekst doen? 

 

De lezer van de Schrift 

 

Lezers uit allerlei sociale en culturele verbanden, verspreid over de hele wereld, zoeken 

toegang tot de Bijbel.
9
 Het onderzoek naar de vraag hoe lezers met teksten omgaan en hoe 

identificatiepatronen zich ontwikkelen is merkwaardigerwijs in de Bijbelwetenschappen en de 

hermeneutiek nog een praktisch onontgonnen terrein. In de eenentwintigste eeuw kan de 

Bijbellezer een Afrikaan zijn, opgegroeid in omstandigheden waarin communicatie op orale 

wijze plaatsvindt. Het kan een vrouw zijn, die in gehoorzaamheid aan de door haar aanvaarde 

gedragscode gesluierd en onderworpen aan haar echtgenoot door het leven gaat. Het kan een 

arme sloppenwijkbewoner zijn die samen met vele anderen zonder hoop en helper in de 

wereld is, of een rijke westerling, die van alle gemakken is voorzien, maar een sociaal 

vereenzaamd leven leidt. Lezers komen tot de Bijbeltekst vanuit hun eigen specifieke 

omstandigheden en cultuur, met hun eigen gevoelens en ervaringen en projectie daarop.  

Uit deze realiteit komen diverse vragen op met betrekking tot de lezer. Wat is de positie van 

de lezer? Welke kwalificatie krijgt de lezer in het hermeneutisch proces? Is de lezer in staat in 

de huid van de tekst te kruipen en de bedoeling ervan te verstaan? Wat is de verhouding van 

de lezer ten opzichte van de Bijbel? Iedere lezer zal met eigen verwachtingen en ervaringen, 

met een eigen voorverstaan, met een eigen netwerk van ervaringen, verwachtingen en 

vooronderstellingen naar de tekst komen. Lezers hebben immers hun horizon, hun 

beperktheid in tijd, geschiedenis en cultuur.
10

 De lezer kan daarom niet het laatste woord 

hebben. Maar wie en wat bepalen hoever men kan gaan?  

 

In de zogenaamde reader-response theorie speelt de lezer een grote rol in het toekennen van 

de betekenis aan de tekst. Tekst en lezer veronderstellen elkaar. Interpretatie wordt niet alleen 

gezien als een blootlegging van de verborgen betekenis die de auteur erin gelegd heeft. De 

uitleg komt tot stand in een ontmoeting van de lezer met de auteur en de tekst. Noch de 

auteur, noch de lezer heeft het laatste woord, maar de lezer moet wel iets met een tekst doen.
11

 

 

 

 

                                                 
8
  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 31. Algemene teksten kunnen evenzeer een 

transformerende werking hebben, ten goede (katharsis) of ten kwade (indoctrinatie). 
9
  De lezer is in strikte zin iemand die een geschrift leest. In zekere zin kan hier met lezer ook een ‘hoorder’ 

bedoeld worden, namelijk iemand die niet kan lezen, maar een tekstgedeelte hoort lezen 

(luistergemeenschap). Ik laat in dit onderzoek het verschil tussen lezer en hoorder buiten beschouwing. 
10

  Vgl. J.H. de Wit (red.), Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel gelezen. Zoetermeer: Meinema 

2004. J.H. de Wit, ‘Wereldwijd Bijbellezen. Dogmatiek, exegese en gewone gelovigen’ in: G.C. den 

Hertog, C. van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen. De spanning tussen bijbelwetenschap en geloofsleer. 

Kampen: Kok 2007, 69-86. 
11

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 495-503 en 515-523. In hoofdstuk 6 zal uitgebreider 

worden ingegaan op de verhouding gereformeerde hermeneutiek en moderne hermeneutische stromingen. 



26 

 

De (ontvangst)context 

 

Vanaf het begin heeft de Schrift door haar autopistie gesproken tot lezers en hoorders, is zij 

ontvangen en is zij uitgelegd. Zo waren er de eerste lezers, is er de historische groep lezers 

geweest en zijn er de actuele lezers. In dit hermeneutisch onderzoek gaat de belangstelling 

vooral uit naar de historische en actuele lees- en uitleggemeenschap en de hermeneutische 

betekenis ervan.  

 

Lezers vormen leesgemeenschappen. De overleveringsgeschiedenis van de Schrift is dus één 

grote lezerscontext. Niemand leest alleen en niemand leest als eerste de Schrift. Het kan zijn 

dat gegroeide leestradities de tekst op een bepaalde manier zich hebben toegeëigend.
12

 Het is 

de kerk die in haar omgang met het Woord zich over de inhoud heeft uitgesproken en in 

belijdenisgeschriften en commentaren een erfenis heeft nagelaten. Welk gezag hebben 

leestradities in de gereformeerde hermeneutiek? De actuele context doet de lezer nieuwe 

vragen stellen aan de tekst en zij roept de interpretatie van de traditie ter verantwoording. Hoe 

verhoudt de kleine context van nu zich tot de grote kerkelijke context van de vele interpreten 

die voorafgingen tot aan de Bijbelschrijvers en eerste lezers toe? Deze zoektocht kan leiden 

tot verrijking en ontdekking van nieuwe betekenissen.  

 

Nederlandse christenen neigen ernaar geslachtsregisters bij het Bijbellezen over te slaan 

vanwege gebrek aan relevantie.
13

 Voor een Afrikaan heeft een geslachtsregister historische 

waarde. Eigendomsrechten van goederen, land en water worden bepaald door iemands 

afkomst. Een Afrikaan wordt door een geslachtsregister bepaald bij de eenheid van het 

geslacht. De geschiedenis van de verkrachting van Thamar door Davids zoon Amnon
14

 

gelezen door vrouwen in een Afrikaanse omgeving van geweld en verkrachting, opent en 

verlicht voor hen betekenissen die mogelijk niet worden ontdekt door lezers met een andere 

achtergrond. Tussen situaties en omstandigheden van eerste lezers en nieuwe lezers kan óf 

een groot verschil bestaan, waardoor de identificatie met de oorspronkelijke situatie niet 

zondermeer tot stand komt, óf grote overeenkomst waardoor de geschiedenis gelijk begrepen 

wordt en betekenis krijgt. 
 

 

 

2.3 Tekst, lezer en context in de gereformeerde hermeneutiek  
 

De leer over de Schrift en de omgang met de Schrift waren in de periode van de ontwikkeling 

van de gereformeerde orthodoxie geen stilstaand water. De visie op de Schrift werd vooral 

beïnvloed door de twee fronten waartegen men strijd leverde, enerzijds de kerk van Rome met 

haar leer aangaande Schrift en traditie waarbij de eerste feitelijk door de tweede werd 

overheerst en anderzijds de doperse beweging die zich liet leiden door innerlijke 

geestesleiding en de Schrift als uitwendige gezagsinstantie op de tweede plaats stelde.
15

 In dit 

                                                 
12

  Vgl. E. Talstra, ‘De exegeet als geadresseerde. Over de rolverdeling rond de Bijbel’ in: G.C. den Hertog, C. 

van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen. De spanning tussen bijbelwetenschap en geloofsleer, 87-113. 
13

  Vgl. J. Bezemer, Bijbelse geslachtsregisters: een uitdaging voor elke christen. Gouda: CGO-hbo 

bachelorscriptie 2008.  
14

  2 Sam. 13:1-22. 
15

  Vgl. C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’ in: T. Brienen (red.), 

Theologische aspecten van de Nadere Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 1993, 29-97; zie ook G. 

Wenz, ‘Sola Scriptura? Erwägungen zum reformatorischen Schriftprinzip’ in: J. Rohls, G. Wenz (eds.), 

Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie und kirchliche Lehre. Festschrift zum 60. Geburtstag 

von Wolfhart Pannenberg. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1988, 240-567. 



27 

 

onderzoek ligt echter de focus niet op de ontwikkeling, maar op het traceren van de 

belangrijkste punten van consensus te midden van alle verschillen.  

 

2.3.1 De Tekst 

 

In deze paragraaf behandelen we voor het onderwerp van de hermeneutiek relevante thema’s 

die betrekking hebben op de Bijbel als tekst. Allereerst beschrijven we de eigenschappen die 

de gereformeerd bevindelijke traditie aan haar toeschrijft, namelijk de auctoritas, de 

necessitas, claritas of perspicuitas en de perfectio of sufficientia. Vervolgens gaan we in op 

de letterlijke, historische betekenis (sensus literalis) en de geestelijke betekenis (sensus 

spiritualis) van de tekst.
16

 De derde subparagraaf handelt over de bekerende of 

transformerende werking van de Schrift. Het gaat hierbij om zowel de verhouding tussen 

letter en Geest als om die van Geest en geloof. Daarna volgt een bespreking van de 

hermeneutische methode. De paragraaf sluit af met een samenvatting van bevindingen. 

 

De eigenschappen van de Schrift 

 

Haar gezag (auctoritas) 

De Bijbel (canon) wordt in de gereformeerde orthodoxie – evenals in de lutherse orthodoxie – 

gezien als ‘het boek, door God de Heilige Geest aan de Kerk gegeven’. De Schrift is 

koningin, alleenheerseres, aan wie allen gehoorzaamheid verplicht zijn en zich onderwerpen 

moeten, ‘al zouden de hele wereld, alle engelen, alle vorsten van de hel het anders zeggen, ja, 

al zou God zelf het anders zeggen, zoals Hij soms ook doet, wanneer Hij bijwijlen zijn 

uitverkorenen verzoekt en zich houdt, alsof Hij iets anders wil dan Hij voordien gezegd 

heeft’.
17

 De Schrift is Gods Woord en niets op de aarde, hoe groot en heerlijk ook, of het 

wordt door de glans van Gods Woord in de schaduw gesteld.
18

 De Nederlandse 

Geloofsbelijdenis spreekt over ‘heilige en goddelijke Schriften’, die met geen enkel ander 

menselijk geschrift gelijk gesteld mogen worden.
19

 John Owen (1616-1683), een van de 

belangrijkste Engelse theologen uit de zeventiende eeuw, benadrukt dat de Schrift geheel van 

God afkomstig is. Hij is het Die ín en door het Woord Zelf spreekt en op deze wijze is het 

Woord bekleed met alle moreel gezag van God over Zijn schepselen.
20

 De Schrift wordt 

beschouwd als door God uitgeademd.
21

 De positie ervan is soeverein, dat wil zeggen: zij staat 

hoog boven alle gezag van mensen en is met geen andere autoriteit te vergelijken. Haar gezag 

is absoluut omdat het goddelijk is.
22

 Het is dus een absolute autoriteit. De Schrift krijgt geen 

                                                 
16

  Wij gebruiken in dit onderzoek de aanduiding ‘letterlijk, historisch’ voor de grammaticale en historische 

betekenis van de tekst. De aanduiding sensus literalis betekent in de gereformeerd bevindelijke traditie 

hoofdzakelijk dat de tekst vrij letterlijk betekent wat ze zegt. Andere benamingen die in gebruik zijn: 

grammaticaal historisch, literair historisch, grammaticaal literair. 
17

  Maarten Luther geciteerd in: W.J. Kooiman, Luther en de bijbel. Baarn: Ten Have 1977, 172; Kooiman 

verwijst hier naar de Weimarer Ausgabe van Luthers werken, 10, I, S. 130. 
18

  Johannes Calvijn geciteerd in: J.A. Cramer, De Heilige Schrift bij Calvijn. Utrecht: Oosthoek 1926, 79; 

Cramer verwijst hier naar Calvijns commentaar op Daniël 4:23. 
19

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 3 en 7; in art. 3 verwijst de Nederlandse Geloofsbelijdenis naar 2 Petr. 

1:21. 
20

  J. Owen, ‘Of The Divine Original Authority, Self-Evidencing Light and Power of The Holy Scriptures’ in: 

T. Russell (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol. IV. London: Richard Baynes 1826, 400. 
21

  L. Berkhof, Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek, 44.  
22

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, Deel 1, Tweede Herziene en Vermeerderde druk, Kampen: Bos 

1906, 492. 



28 

 

gezag omdat de kerk dit aan haar toekent, maar zij heeft zich aan de kerk als echt en waar 

betoond.
23

 

 

Het gezag van de Schrift is zodanig dat de Schrift zelf alleen de onfeilbare regel voor haar 

uitleg kan zijn.
24

 Er is namelijk geen andere aanvaarde macht of heerschappij die over haar 

kan heersen. Wanneer we over gezag en vertolking spreken, kan dat niet betekenen dat de 

heilige Schrift op de een of andere wijze haar gezag aan de vertolking van haar gebruikers kan 

ontlenen. De Schrift ontleent haar gezag aan het feit dat zij autopistos is. Geen instantie 

buiten haar geeft haar dit gezag.
25

 De gereformeerde orthodoxie keert zich tegen 

eigenmachtige uitleg. Het is de Schrift die alleen zichzelf kan uitleggen. Is er behalve en 

buiten de Schrift een zeker onfeilbare regel en richtsnoer om de Schrift uit te leggen? Petrus 

van Mastricht (1630-1706), een theoloog die van grote invloed is geweest op meerdere 

generaties predikanten van de Nadere Reformatie, schrijft er in zijn dogmatiek over. Hij is 

van mening dat de ‘rechtzinnigen’, al maken zij gebruik van verschillende uitlegregels zoals 

die van de overeenstemming van het geloof, die van de samenhang en de vergelijking met 

andere teksten en dergelijke, bovenal erkennen dat de Schrift zelf een onfeilbare regel en 

richtsnoer voor de uitleg is. ‘De redenen der rechtzinnigen zijn: (1) omdat wij niet lezen, dat 

Godt die waardigheit en die magt over zijn Woordt aan iemant opgedragen en gegeven heeft. 

(2) Niets is er buiten de Schrift van ene onfeilbare waarheit (Ps. 116:11) gelijk gemakkelijk 

uit ene optellinge zal blijken; niet de oudvaders, niet de conciliën, enz. (3) ’t Is ongerijmt dat 

de H. Geest en deszelfs zin en meningen aan een’ anderen toetssteen getoetst zouden worden 

(1 Kor. 2:11-16). Eindelijk (4), de Schrift is de regel en het richtsnoer van alle andere (Jes. 

8:20; Gal. 6:16).’
26

 

 

Het gezag van de Schrift strekt zich uit tot geheel de Schrift en het gehele leven. Alles wat in 

haar geopenbaard en bevolen wordt, is de mens gehouden te geloven en te doen, al wordt 

hiermee niet ontkend dat bepaalde wetten ons niet meer binden.
27

 Bij de erkenning van het 

Schriftgezag behoort het inzicht dat de Schrift zorgvuldig en met het oog op de gehele inhoud 

moet worden uitgelegd en toegepast. Het gezag van de Bijbel is niet het gezag van een aantal 

                                                 
23

  Vgl. G.H. Kersten, De gereformeerde dogmatiek, voor de gemeenten toegelicht. Utrecht: De Banier 1950, 

43. Kersten verwijst naar een citaat van P. van Mastricht. 
24

  Westminster Confessie, art. 1.9: ‘De onfeilbare regel voor Schriftuitleg is de Schrift zelf. En daarom, 

wanneer er zich een kwestie voordoet inzake de ware en volle betekenis van de een of andere Schriftplaats 

– die niet veelvoudig is, maar slechts één enkele – moet men die opsporen en leren kennen met behulp van 

andere plaatsen die meer duidelijk spreken’. G. van Rongen, M.J. Arntzen, De Westminster Confessie, met 

Grote en Kleine Catechismus. Barneveld: De Vuurbaak 1986 (2
e
 dr.).  

25
  Vgl. A. Moerkerken, ‘Zuiver als het allerfijnst metaal: de Heilige Schrift in het geding – een dogmatische 

bezinning’ in: R. Seldenrijk (red.), Oriëntatie en evaluatie. Theologische bezinning op nieuwe uitdagingen. 

Utrecht: Den Hertog 2000, 83-103. Zie ook hoofdstuk 4. 
26

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit, waarin door alle de Godgeleerde 

Hoofdstukken henen, het Bijbelverklarende, Leerstellige, Wederleggende en Praktikale deel, door eenen 

onafgebroken schakel, onderscheidendlijk samengevoegt, voorgesteld word. Deel 1, met een voorrede van 

den Heer Cornelius van der Kemp, Rotterdam: Henrik van Pelt 1749, 88-89. De regels die hier genoemd 

worden om de Schrift te verklaren zijn niet nieuw, maar reeds bekend uit de patres. Vgl. A.C. Thiselton, 

New Horizons in Hermeneutics, 179. 
27

  A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek. Kampen: Kok 1938,117-120; in de zeventiende 

eeuw is onderscheid gemaakt tussen auctoritas historica (alles is gebeurd zoals de Bijbel het ons meedeelt) 

en auctoritas normativa. Het normatief gezag van de Schrift heeft betrekking op al wat God ons in Zijn 

Woord openbaart en beveelt, voor zover het voor alle tijden bestemd is (bijvoorbeeld niet de ceremoniële 

wetten). Dat moet worden geloofd en gedaan. Zo ook Voetius, vgl.: H. Heppe, Reformed Dogmatics. 

Revised and edited by Ernst Bizer, translated by G.T. Thomson. Oregon: Wipf & Stock 2007, 26-27. Ook 

H. Bavinck maakt een onderscheid tussen historisch gezag en normatief gezag: H. Bavinck, Gereformeerde 

Dogmatiek, I, 429. 



29 

 

losse waarheden of uitspraken, maar het gezag van het gehele Woord van God.
28

 De 

gereformeerde orthodoxie belijdt een tota Scriptura. Bovendien strekt het gezag van de 

Schrift zich uit tot alle terreinen van het leven en het concrete bestaan.  

 

Haar noodzakelijkheid (necessitas) 

De gereformeerde theologie gaat uit van de noodzakelijkheid van de Schrift. De Schrift is 

allernoodzakelijkst omdat de wegen die God vroeger ging om Zijn wil aan Zijn volk bekend 

te maken nu hebben opgehouden te bestaan.
29

 De kerk kan zonder haar niet bestaan omdat 

God Zijn Woord in schrift heeft laten vastleggen en de Schrift betuigt dat dit het fundament 

van ons geloof is.
30

 ‘Want indien wij overwegen, hoe licht de menselijke geest uitglijdt en 

vervalt tot het vergeten van God, hoe groot zijn neiging is tot alle soort van dwaling, hoe 

groot zijn lust is om telkens weer nieuwe en verzonnen godsdiensten uit te denken, dan 

kunnen wij inzien, hoe noodzakelijk een dergelijke bezegeling van de hemelse leer was’, 

schrijft Johannes Calvijn (1509-1564).
31

 De Schrift ontrukt het Woord van God aan de 

dwaling en leugen, aan de vergetelheid en de vergankelijkheid. Als Herman Bavinck (1854-

1921) de eigenschappen van de Schrift behandelt, schrijft hij hierover: ‘Vox audita perit, 

littera scripta manet. De kortheid van het leven, de ontrouw van het geheugen, de 

arglistigheid van het hart en allerlei andere gevaren, die de zuiverheid der overlevering 

bedreigen, maken opteekening van het gesproken woord tot bewaring en verbreiding volstrekt 

noodzakelijk’.
32

 En: ‘Naarmate de mensheid groter, het leven korter, het geheugen zwakker, 

de wetenschap uitgebreider, de dwaling ernstiger en de leugen driester wordt, neemt de 

Necessitas Sanctae Scripturae toe’.
33

 Het christelijk karakter van de waarheid wortelt daarom 

met al haar vezelen in de Schrift. Wilhelmus à Brakel (1635-1711) noemt de Schrift het 

‘eenigste van God verordineerde middel, tot geloof en bekeering. Zonder het Woord komt 

niemand tot geloof’. En dit Woord is niet alleen voor de ‘allervolmaaksten en geestelijksten. 

’t Is een stroompje, waaruit een schaapje drinkt, en een zee, waarin een olifant verzinkt’.
34

 De 

Schrift is niet alleen onmisbaar voor het welwezen van de kerk, maar ook voor haar wezen. 

De kerk zou ophouden te bestaan als zij geen zekere verzameling van de geopenbaarde 

waarheid zou bezitten.
35

 

 

Haar duidelijkheid (claritas of perspicuitas) 

De eigenschap van de duidelijkheid van de Schrift houdt niet in dat alles even duidelijk is. 

Met duidelijkheid wordt bedoeld dat de waarheid die als kennis nodig is voor de zaligheid, 

                                                 
28

  Vgl. J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, Kampen: Kok 1992, 90-100. 
29

  Vgl. Westminster Confessie art. 1.1. 
30

  A. Walaeus, Synopsis purioris theologiae. Deel I. Enschede: J. Boersma 1975 (overeenkomstig de uitgave 

van D. Donner) Leiden 1881, 34. 
31

  J. Calvijn. Institutie of onderwijzing in de christelijke godsdienst, uit het Latijn vertaald door Dr. A. Sizoo, 

Delft: Meinema, z.j., I, 6, 3; Zie ook: J. Calvijn, Institutie. Vertaald door Dr. C.A. de Niet. Houten: Den 

Hertog 2009. 
32

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 499. 
33

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 501. 
34

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst. Geheel onveranderd naar de beste uitgave (1700). Utrecht: De Banier 

1985 (6
e
 dr.), I.2, 57. Wilhelmus à Brakel heeft niet alleen in de tijd waarin hij werkte en schreef, maar ook 

lange tijd daarna tot vandaag toe grote invloed uitgeoefend. Zijn hoofdwerk Redelijke Godsdienst heeft zeer 

veel drukken beleefd. In de achttiende eeuw is het in totaal twintig keer uitgegeven. Zijn biograaf F.L. Los 

merkt op dat Brakel door deze arbeid een van de meest populaire Nederlandse gereformeerde vaderen is 

geworden. Zie C. Graafland, ‘Nadere Reformatie. G. Voetius, W. à Brakel, J. Verschuir’ in: W. van ’t 

Spijker e.a., Bij brood en beker. Leer en gebruik van het Heilig Avondmaal. Kampen: De Groot Goudriaan 

1999 (2
e
 dr.), 256. 

35
  H. Heppe, Reformed Dogmatics, 31. 



30 

 

door heel de Schrift heen in eenvoudige en begrijpelijke vorm wordt voorgesteld en dat 

iemand door eigen lezen en onderzoek deze kan kennen.
36

  

 

De Westminster Confessie benadrukt dat ongeleerden met gepaste gebruikmaking van de 

normale middelen tot een voldoende verstaan van de Bijbel kunnen komen. In de Nederlandse 

Geloofsbelijdenis staat dat de blinden zelf tasten kunnen dat de dingen die daarin voorzegd 

zijn, geschieden.
37

 Brakel maakt een vergelijking met menselijke auteurs: hoe beter hij schrijft 

hoe volmaakter zijn schrift. ‘Nu, God is de Vader der lichten, een ontoegankelijk Licht en Die 

geeft de Schrift om de menschen verborgenheden bekend te maken, zoo is het daaruit zeker, 

dat dan de heilige Schrift alle andere schriften in klaarheid en duidelijkheid onvergelijkelijk 

overtreft en allerbekwaamst is om menschen te onderwijzen.’
38

  

 

De Schrift bevat zaken die ‘zwaar zijn om te verstaan’. Er zijn moeilijke teksten en 

exegetische problemen, zoals zij zelf al aangeeft.
39

 Moeilijkheden kunnen samenhangen met 

een beperkt inzicht maar ook met de door de cultuur bepaalde horizon. De gereformeerde 

theologie belijdt bovenal dat het verstand van de mens door de zonde verduisterd is. Dat de 

blinde in de volle middagzon beweert dat de zon niet bestaat, zegt niets van de zon, maar wel 

van de ogen van de blinde.
40

 De verlichting van de Heilige Geest is onmisbaar voor het 

verstaan van het Woord. 

 

Uit de perspicuitas van de Schrift vloeien drie consequenties voort. Allereerst dat de Schrift 

haar eigen uitlegger is en zichzelf verklaart en dat duistere plaatsen worden opgehelderd door 

de duidelijke. Ten tweede dat zij norm is voor ons geloof en onze wandel en ten derde dat zij 

rechter is over alle geschillen die in de kerk opkomen.
41

 De perspicuitas wil dus niet zeggen 

dat de Schrift geen uitleg nodig heeft, maar dat de uitleg aan haar moet worden onderworpen, 

dat wil zeggen aan de Geest van God, Die het Woord geschreven heeft. De analogia fidei, 

gebaseerd op het Woord, helpt ons daarbij. En als in dit spoor de kerk wordt genoemd als 

uitlegger, dan is dit niet omdat aan de kerk de macht is om controle uit te oefenen over het 

geloof of de geloofsleer, maar omdat zij ‘as a witness preserves the sacred books’ en dat zij 

‘as a herald publishes and preaches the words committed to her by God’ en omdat zij ‘imbued 

with the divine spirit, distinguishes pure and germane books of divine literature from the 

adulterated and apocryphal’.
42

 

 

Haar volkomenheid (perfectio of sufficientia) 

Onder de volkomenheid wordt in de gereformeerde theologie verstaan dat de Schrift 

onvatbaar is voor toevoeging of aanvulling en tegelijkertijd dat de Schrift alle articuli fidei 

bevat.
43

 Dit is de opvatting van de sola Scriptura. De Heilige Geest heeft geen andere taak in 

deze bedeling dan om het werk van Christus toe te passen en het Woord van Christus uit te 

leggen. Als Jezus Zijn werk heeft volbracht, zendt Hij de Heilige Geest Die de gemeente 

inleidt in de waarheid, ‘totdat zij door alle verscheidenheid heen komt tot de enigheid des 

geloofs en der kennis van de Zoon van God’.
44

 

                                                 
36

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 507. 
37

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 5; Westminster Confessie art. 1.7. 
38

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 39. 
39

  2 Petr. 3:16. 
40

  A. Moerkerken, ‘Zuiver als het allerfijnst metaal: de Heilige Schrift in het geding – een dogmatische 

bezinning’ in: R. Seldenrijk, Oriëntatie en evaluatie, 87. 
41

  A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek, 123. 
42

  H. Heppe, Reformed Dogmatics, 34. 
43

  A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek, 123. 
44

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 527.  



31 

 

 

Franciscus Turrettinus (1623-1687) schrijft hierover: ‘The question comes back to this, 

whether H. Scripture contains perfectly, not all things absolutely, but those necessary for 

salvation: not expressly and in so many words, but equivalently and by legitimate 

deduction’.
45

 Wij vinden deze gedachte ook terug in de Nederlandse Geloofsbelijdenis: ‘Wij 

geloven dat deze heilige Schrift de wil Gods volkomenlijk vervat en dat al hetgeen de mens 

schuldig is te geloven om zalig te worden daarin genoegzaam geleerd wordt’.
46

 

 

Tradities, gebaseerd op de norm van de Schrift, kunnen wel van belang zijn, maar geen norm 

worden voor het geloof. De stroom van de traditie dient geijkt te worden aan de Schrift.
47

 De 

Westminster Confessie heeft om deze redenen geen verwijzingen naar de oecumenische 

belijdenissen. ‘While the assembly had no objection to the doctrine of the three creeds it was 

unwilling to make the ancient church the interpreter of Scripture to whom appeal should be 

made. A concern for following the best critical scholarship was evidenced in the Assembly’s 

unwillingness to allow the impression that the Nicean and Athanasian creeds were properly 

attributable to those whose names they bear.’
48

 

 

De Tekst en de betekenis 

 

De letterlijke, historische betekenis (sensus literalis) 

De Reformatie vraagt onder invloed van allerlei ontwikkelingen in de late middeleeuwen en 

renaissance opnieuw aandacht voor de letterlijke en grammaticale betekenis van de Schrift.
49

 

Deze aandacht voor de letterlijke betekenis van de tekst vinden we onder andere terug in het 

gebruik van de locus methode zoals deze door Phillip Melanchthon (1497-1560) en Heinrich 

Bullinger (1504-1575) werd toegepast: tekst voor tekst analyse, tegen de achtergrond van de 

hele perikoop en een korte discussie over de topics van de geloofsleer in verband gebracht 

met de tekst.
50

  

 

Als het gaat om de betekenis van de Bijbeltekst kent de gereformeerde orthodoxie twee 

pijlers: de letterlijke, historische en de geestelijke. Deze twee zijn nauw aan elkaar verbonden. 

De letterlijke, historische pijler veronderstelt ‘an account of the true sense of Scripture’ en de 

geestelijke veronderstelt het ‘making suitable for use’.
51

 Voor het ware verstaan van de 

Schrift – een verstaan waarbij die twee zich met elkaar verbinden – is de Heilige Geest nodig. 

Daarom is er sprake van een onlosmakelijke samenhang tussen de sensus literalis en de 

sensus spiritualis van de tekst, maar ook tussen Woord en Geest.   

 

Het diepe respect voor de sensus literalis is onlosmakelijk verbonden met de opvatting dat er 

slechts sprake kan zijn van één enkelvoudige betekenis van een tekst of Schriftgedeelte, al kan 

de betekenis uitwaaieren in diverse richtingen. Er bestaat maar één Schriftzin en daarnaast 

mogen we niet nog een aparte, geestelijke zin aannemen die in de aardse woorden van de 

Schrift zou schuilgaan.
52

 De reformatoren verwierpen formeel de quadriga of viervoudige 

                                                 
45

  Turretinus geciteerd in: H. Heppe, Reformed Dogmatics, 28. 
46

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 7. 
47

  J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, 90-117. 
48

  J.B. Rogers, Scripture in the Westminster Confession. A Problem of Historical Interpretation for American 

Presbyterianism. Kampen: Kok 1966, 137. Vgl. P. Schaff, The Creeds of Christendom, New York: 1919 

(6
th

 ed.), 754. 
49

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. I, 28-30, Vol. II, 460. 
50

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 447. 
51

  H. Heppe, Reformed Dogmatics, 37. 
52

  C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’, 38, 48. 



32 

 

Schriftzin en veel resultaten van middeleeuwse exegese,
53

 maar ze verwierpen niet de 

hermeneutische middelen zoals de beweging van schaduw en belofte in het Oude Testament 

en vervulling en realisatie in het Nieuwe Testament. Ook werd het typologisch verstaan van 

de relatie tussen Oude Testament en Nieuwe Testament niet terzijde geschoven.
54

 Het gaat 

erom dat de hermeneutische middelen niet van buitenaf mogen worden ingebracht. William 

Whitaker schrijft hierover: ‘We affirm that there is but one true, proper and genuine sense of 

scripture, arising from the words rightly understood, which we call the literal: and we contend 

that allegories, tropologies and anagoges are not various senses, but various collections from 

one sense, or various applications and accommodations of that one meaning’.
55

 In de 

gereformeerde orthodoxie gebruikt men tevens de aanduiding ‘mystieke betekenis’ om een 

zaak van profetie en vervulling aan te geven van oudtestamentische prototypen en van 

nieuwtestamentische realiteiten. In de context van het idee van de analogie van Schrift en 

geloof, wijst dit overigens niet op een relativering van de sensus literalis. Andere allegorieën 

of figuren dan die direct door de Geest in de tekst worden aangewezen, behoren tot 

toepassingen van de interpreet.
56

 

 

De sensus literalis is leidend voor de geestelijke betekenis. De geestelijke betekenis mag niet 

losgemaakt worden van de letterlijke tekst. Typologieën en de figuurlijke betekenissen 

moeten uit de tekst voortkomen.
57

 De gereformeerde theologie verzet zich tegen de 

allegorische exegese, waarin op een zodanige wijze de Schrift wordt vertolkt dat haar eigen 

sensus in de veelheid verloren gaat. ‘In truth there is only one true and genuine sense for each 

passage of H. Scripture, and that is the literal.’
58

 Toch wordt de Schrift door deze benadering 

niet van haar diepte en rijkdom beroofd. De vragen rondom de diepe zin van de heilige Schrift 

hebben de Reformatoren blijvend beziggehouden. Dat is reeds begrijpelijk vanuit allerlei 

verbanden die in de Schrift zelf zichtbaar worden en vanuit de perspectieven van de 

heilsgeschiedenis in belofte en vervulling. De verwerping van de allegorische exegese wil 

verwijzen naar de noodzakelijkheid om altijd weer naar de woorden van de Schrift terug te 

keren in hun perspicuitas en sufficientia. Het is dus een uiting van diep respect voor de tekst, 

voor het geschreven Woord.
59

 Een goede exegeet richt zich op de eenvoudige, natuurlijke 

betekenis van de tekst.
60

 

 

                                                 
53

  De quadriga verwijst naar de vier betekenislagen van het Bijbelwoord; een letterlijke, historische betekenis 

(historia) die verwijst naar wat er gebeurt, een allegorische of typologische betekenis waarbij een zaak 

wordt verstaan door een andere (allegoria), een tropologische of morele betekenis (tropologia) en een 

anagogische of eschatologische betekenis die leidt tot hogere en hemelse dingen (anagoge). Vgl. R.A. 

Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 35. O.H. de Vries, bijzonder hoogleraar in de 

geschiedenis en leer van het baptisme aan de Universiteit van Utrecht ziet deze vorm van uitleg als 

kenmerkend voor ‘evangelisch bijbelgebruik’. Vgl. O.H. de Vries, ‘Méér dan de letter. Over de viervoudige 

Schriftzin, heilshistorisch verstaan’ in: Soteria, 25
e
 jrg. 1 (2008) 7-17; A. Zwiep, Tussen tekst en lezer, 235-

259; C. Dohmen, Neue Formen der Schriftauslegung? Freiburg: Herder 1992, 16-26. 
54

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 470; zie ook de conclusie van het onderzoek 

naar de exegetische methode van Calvijn in: W. de Greef, Calvijn en zijn uitleg van de Psalmen. Een 

onderzoek naar zijn exegetische methode. Kampen: Kok 2006, 295-296. 
55

  W. Whitaker, A Disputation On Holy Scripture Against The Papist, Especially Bellarmine And Stapleton. 

Cambridge: The University Press 1610, 404. Vgl. R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, 

Vol. I, 480. 
56

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 482. 
57

  R.A. Muller met een verwijzing naar Matthias Flacius Illyricus, in: R.A. Muller, Post-Reformation 

Reformed Dogmatics, Vol. II, 106. 
58

  Citaat van A. Polanus in: H. Heppe, Reformed Dogmatics, 37. 
59

  G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I. Dogmatische Studiën. Kampen: Kok 1966, 180. 
60

  Vgl. W. de Greef, Calvijn en zijn uitleg van de Psalmen, Een onderzoek naar zijn exegetische methode. 

Kampen: Kok 2006, 296. 



33 

 

Calvijn geeft de voorkeur aan een analogische lezing – vergelijkbaar met die van de 

interpretatie van de woorden van de instelling van het Heilig Avondmaal – die dichter bij de 

‘figuration’ ligt dan bij de ‘allegory’. Het ene concept staat voor een ander met 

overeenkomstige (zij het geen identieke) eigenschappen. Brood voor lichaam en wijn voor 

bloed, verwijzende naar een duidelijke gelijkenis tussen de fysieke realiteit en de geestelijke 

realiteit die het afbeeldt.
61

 

 

Het belang van de letterlijke, historische betekenis (sensus literalis) van de tekst voor een 

ware uitleg van de Bijbel, houdt tevens een aandachtig luisteren naar de grondtekst in. De 

exegeet moet zich op de grondtekst richten en daaruit de betekenis van wat er gezegd wordt 

afleiden.
62

 Van belang is daarom dat een overzetting in een andere taal altijd aan de 

grondtekst wordt beproefd.
63

  

 

De geestelijke betekenis (sensus spiritualis) 

Toch mag de aandacht voor de sensus literalis in de gereformeerde hermeneutiek niet ten 

koste gaan van de geestelijke betekenis van de tekst. De zin van het Schriftwoord gaat niet op 

in datgene wat de (menselijke) schrijver (auctor secundarius) daarbij gedacht en bedoeld 

heeft, maar wat God (Auctor primarius) hiermee wil zeggen.
64

 De ware betekenis moet 

worden onderzocht. Het gaat niet om de woorden, maar om de betekenis. ‘For the Scripture 

consists not in the bare words, but in the sense, interpretation, and meaning of the words.’
65

 Er 

is onderscheid, maar geen strikte scheiding tussen het levende Woord, geadresseerd aan de 

kerk en de woorden van de tekst. ‘The intention of the exegete is to penetrate the surface 

words in order to encounter their theological significance.’
66

 De literaire of historische 

betekenis van de tekst leidt de lezers naar de liefde tot God en de naaste. De literaire of 

historische mening verwijst naar wat iemand geacht wordt te geloven, te doen en te hopen.
67

 

Van littera tot credenda, van agenda tot speranda.
68

 

 

De Reformatoren hebben respect voor de tekst, maar zijn toch niet geheel los van de 

patristieke traditie. Uiteindelijk pleiten veel exegeten in de gereformeerde orthodoxie voor 

een christologische lezing van het Oude Testament, ook al geeft de letterlijke tekst daarvoor 

geen directe aanleiding.
69

 In het werk van Johannes Calvijn vinden we een accent op de 

letterlijke en grammaticale betekenis en een historische lezing van het Oude Testament, maar 

veelal geen christologische exegese. Zo ontkent Calvijn dat de bekende tekst in Genesis 3:15 

‘Ik zal vijandschap zetten tussen u en tussen deze vrouw, en tussen uw zaad en tussen haar 

zaad; datzelve zal u den kop vermorzelen, en gij zult het de verzenen vermorzelen’, de eerste 

profetie is van Christus’ overwinning over de zonde en de duivel. Hij ontkent deze 

                                                 
61

  H.W. Frei, The eclipse of biblical narrative. A Study in Eighteenth and Nineteenth Century Hermeneutics. 

London: Yale University Press 1974, 25. 
62

  W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’. Hervormers en hun verklaring van de Bijbel. Leiden: Groen en Zoon 1995, 

68. 
63

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 25, 54-56.  
64

  J. Veenhof, Revelatie en inspiratie. De Openbarings- en Schriftbeschouwing van Herman Bavinck in 

vergelijking met die der ethische theologie. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn 1968, 473. 
65

  W. Whitaker, A Disputation On Holy Scripture, 402. Vgl. R.A. Muller, Post-Reformation Reformed 

Dogmatics, Vol. II, 461. 
66

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 461. 
67

  R.A. Muller, ‘Biblical Interpretation in the Era of the Reformation: The view from the Middle Ages’ in: 

R.A. Muller, John L. Thompson, Biblical Interpretation in the Era of Reformation. Grand 

Rapids/Michigan: Eerdmans 1996, 9-11. 
68

  Vgl. A.A. van Ruler, ‘Vormen van omgang met de Bijbel’, 347 in: A.A. van Ruler, Verzameld Werk. Deel 

2 Openbaring en Heilige Schrift. Verzorgd door Dr. D. van Keulen. Zoetermeer: Boekencentrum 2008.  
69

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 492.  



34 

 

interpretatie op logische en grammaticale gronden. ‘Ik versta eenvoudig hierdoor, dat er 

altoos vijandschap en strijd zal zijn tusschen het menschelijk geslacht en de slangen, gelijk 

nog heden ten dage wordt gezien. Want door een verborgen gevoel in onze natuur heeft de 

mensch van deze een afschuw. Dat enkele menschen ze aangenaam vinden moet onder de 

onnatuurlijke dingen gerekend worden, en zo dikwijls ’t zien van slangen ons schrik aanjaagt, 

wordt de herinnering aan onzen val hernieuwd.’ Verderop in zijn uitleg noemt hij het een 

goddeloze uitleg dat deze tekst op de ‘heilige moeder Christi’ zou slaan.
70

 Echter als Calvijn 

de tekst in Jesaja 7:14 ‘Ziet, een maagd zal zwanger worden, en zij zal een Zoon baren; en zij 

zal Zijn naam Immanuël noemen’, uitlegt, komt hij tot een tegenovergestelde conclusie. Dan 

schrijft hij dat de verklaring die het meest past de volgende is: ‘Goed, Gij neemt Gods 

beloften dus niet aan. Welnu, toch zal Hij ze vervullen, want tenslotte zal de Christus 

gezonden worden. Ter wille van Hem wil God deze stad redden. Weliswaar zijt Gij zulks 

onwaardig, maar Gods Raad zal toch bestaan en uitgevoerd worden’.
71

  

 

Maakt men zich over deze contrasten uiteindelijk niet bezorgd? Gezamenlijk is men overtuigd 

van de samenhang, eenheid en harmonie van het gehele Woord van God. Het is niet 

voldoende dat wij haar zoveel mogelijk uit die schrijvers en de historische omstandigheden 

verklaren. Wij moeten haar in laatste instantie uit God Zelf, de Auctor primarius, zoeken te 

verklaren.
72

 Gisbertus Voetius (1589-1667) matigt de afwijzing van de allegorese door toe te 

staan, dat ze wel met mate mag worden toegepast, met name als het om een illustratieve 

betekenis gaat, als het maar niet gaat om een funderende argumentatie.
73

  

 

De allegorese is een methode die zoekt naar een verborgen betekenis achter de woorden van 

de tekst die beschouwd wordt als de diepere eigenlijke betekenis van de tekst. Het belang van 

de letterlijke betekenis wordt doorgaans wel onderkend, maar is beslist ondergeschikt aan de 

diepere geestelijke betekenis. De gereformeerde hermeneutiek kiest theoretisch voor een 

evenwicht tussen letterlijke en geestelijke betekenis, al lijkt de grens tussen allegorische en 

niet-allegorische uitleg in de praktijk vaak moeilijk aan te geven. Strikte allegorische 

interpretaties komen in de regel niet voort uit een geïsoleerde lezing van de tekst, maar 

worden van buitenaf ingebracht. Er is bij allegorische Schriftuitleg lang niet altijd sprake van 

een logisch verband tussen wat de tekst zegt en wat er volgens de allegorische uitlegger mee 

bedoeld wordt.
74

  

 

Naast de waardering voor de letterlijke en de daarachter gelegen geestelijke betekenis van de 

tekst is in de gereformeerde orthodoxie veel belang gehecht aan de interpretatio secundum 

                                                 
70

  J. Calvijn, Genesis. Uitlegging van Johannes Calvijn, uit het Latijn door S.O. Los. 1
e
 deel. Middelburg: K. 

Le Cointre 1900, 106-110. 
71

  J. Calvijn, Verklaring van de Bijbel. De profeet Jesaja. Deel I, hoofdstuk 1-14. Kampen: De Groot 

Goudriaan 1985, 213. Vgl. ook H.W. Frei, The eclipse of biblical narrative, 27. 
72

  L. Berkhof, Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek, 174. 
73

  C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’, 38. De allegorese is als klassieke 

methode verbonden met het ontdekken van de sensus spirituales van de Bijbelteksten. De drie aspecten van 

de quadriga, namelijk die van de allegorische of typologische betekenis, de tropologische of morele 

betekenis en de anagogische of eschatologische betekenis constitueren gezamenlijk de sensus spiritualis. 

Zie ook noot 53. Vgl. J.H. de Wit, Leerlingen van de armen. VU Uitgeverij: Amsterdam 1991, 143-144. 
74

  Vgl. A. Zwiep, Tussen tekst en lezer, 39-44. Allegorese wordt over het algemeen onderscheiden van 

typologie. Bij een typologie legt men verband tussen gebeurtenissen, personen of dingen in de 

verschillende perioden van de geschiedenis. Historische feiten worden dan als typen gezien van 

toekomstige en grotere feiten. In de allegorie spelen tijd en geschiedenis geen rol. De allegorische betekenis 

staat dan voor de verborgen betekenis. Ik schakeer beide soorten onder variatie van allegorische uitleg. 

Immers de duiding die aan het tekstwoord gegeven wordt komt bij beide los te staan van de letterlijke 

betekenis van de tekst. 



35 

 

analogiam fidei. Hieronder wordt de uit de duidelijke plaatsen van de Schrift afgeleide zin, 

zoals deze in de belijdenissen is neergelegd, verstaan.
75

 De analogia fidei berust op de 

eenheid van de openbaring, die God ons geeft in Zijn Woord. Zij bestaat niet in iets buiten het 

Woord van God, maar in iets wat in de Schrift wordt gevonden, namelijk in de leerstellingen 

die met elkaar overeenstemmen en door heel de Schrift heen geweven zijn.
76

 In de 

gereformeerde orthodoxie worden op dit punt verschillende accenten gelegd. Voor de een is 

het ware verstaan van de Bijbel het geestelijk verstaan dat betrokken is op het evangelie en op 

Jezus Christus. John Owen schrijft hierover: ‘the revelation of the person of Christ and His 

office, is the foundation whereon all other instructions of the prophets and apostles for the 

edification of the church are built and whereinto they are resolved’.
77

 Heinrich Bullinger gaat 

in het spoor van Huldrych Zwingli (1484-1531) bewust een andere weg. Hij wijst op de 

betekenis van het verbond als doel (scopus) van de Schrift. In dezelfde lijn noemt Wilhelmus 

à Brakel (1635-1711) de stof en inhoud van het Woord, dat wil zeggen het Oude en Nieuwe 

Testament, het verbond der genade.
78

 Heinrich Heppe (1820-1879) schrijft: ‘The basic 

foundation of all revealed truths in Scripture is thus the covenant of God with believers in 

Christ’.
79

 

 

Samengevat kan worden geconcludeerd dat in de gereformeerd bevindelijke traditie de ware 

uitleg wordt gevonden op het snijvlak van de letterlijke, historische betekenis en de 

geestelijke – door de Heilige Geest gewerkte – betekenis. Als basis dient de sensus literalis, 

maar niet alleen die van de uit te leggen tekst, immers teksten staan in de samenhang van de 

gehele Schrift en bovendien is er een verbinding nodig met de Geest.
80

 Uiteindelijk doet de 

Heilige Geest de letter leven. Op de achtergrond speelt de analogia fidei een belangrijke rol. 

 

De transformerende werking van de Schrift 
 

De Bijbel is een tekst met bepaalde eigenschappen. Er is een letterlijke tekst en een 

geestelijke betekenis. Maar wanneer doet deze tekst nu iets met de lezer? Als het gaat om de 

betekenis van de Bijbeltekst worden het letterlijke, historische en het geestelijke dicht bij 

elkaar gehouden. Daarmee is echter nog niet de garantie geboden dat de betekenis wordt 

ontvouwd en dat er iets gebeurt met de lezer. Het is nodig dat de Heilige Geest de tekst tot 

verstaan brengt. In de gereformeerde theologie wijst men niet alleen op een onlosmakelijke 

samenhang tussen de sensus literalis en de sensus spiritualis van de tekst, maar ook op het 

verband dat er ligt tussen Woord en Geest.   

 

Letter en Geest 

Gods Woord wordt de Viva Vox Dei genoemd, de levende stem van God. Het bevat de spraak 

van God, levend in de geschriften en voortlevend in het leven van de kerk. De hoogste rechter 

van alle tegenspraak is de Heilige Geest, sprekend in de Schriften. De Westminster Belijdenis 

benadrukt niet alleen dat ‘the Supreme Judge of all controversies “in all religion” is “the Holy 

Spirit speaking in Scripture”’ maar tevens ‘the internal testimony of the Spirit over the 

external or empirical evidences of the divinity of Scripture’.
81

 Letter en Geest horen in de 

gereformeerde theologie onlosmakelijk bij elkaar, al is het niet zo dat ‘letter’ en ‘geest’ twee 

                                                 
75

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 511. 
76

  L. Berkhof, Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek, 208. 
77

  T. Russell (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol I. London: Richard Baynes 1826, 314-315. 
78

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 26. 
79

  H. Heppe, Reformed Dogmatics, 42. 
80

  W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 225. 
81 

 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 83, 88, 89. Vergelijk ook Westminster 

Confessie: I.2, 3, 5, 10.  



36 

 

methoden van lezen behelzen. Als iemand bij het lezen van de Schrift door de Geest verlicht 

wordt, ziet hij of zij meer dan de letter. De Geest doet de letter leven, zoals de kleuren leven 

door het licht. Zoals mensen gedachten aan elkaar meedelen door middel van woorden, zo 

openbaart God Zich aan mensen in de Bijbel, met dit verschil dat lezers de verlichting van de 

Heilige Geest nodig hebben om te verstaan wat God tot ons zegt. Het is de Heilige Geest Die 

de aandacht van de lezer richt op wat er staat.
82

 Buitenbijbelse inspiratie door de Heilige 

Geest, zoals beleden in de Rooms-Katholieke Kerk in het leerambt, wordt in de 

gereformeerde theologie verworpen. God geeft alleen Zijn Geest of genade door Zijn 

uitwendige Woord. ‘The Bible is both self-authenticating and self-interpreting through the 

Spirit.’
83

 

 

De werking van de Heilige Geest bij het lezen van de Bijbel houdt nauw verband met de 

autopistie.
84

 Als Calvijn schrijft over zelfgetuigenis, bedoelt hij hiermee het gelijktijdige 

getuigenis door de Heilige Geest.
85

 Het getuigenis van de Geest mag nooit in een 

concurrentiepositie met het Woord worden gebracht. Maar toch is het gevaar aanwezig dat het 

testimonium als een subjectieve verzekering op zichzelf komt te staan. De Schrift moet dan 

geautoriseerd worden door het innerlijk getuigenis van de Geest. Die opvatting heeft de 

gereformeerde orthodoxie altijd afgewezen. Bovendien beperkt de Geest zich niet alleen tot 

de tekst. De Geest hoort bij het geloof van de kerk en haar vertrouwen. Die Geest is 

verbonden aan de gemeenschap. Tegelijkertijd is de Geest ook verbonden aan de Tekst en 

spreekt Hij door de Tekst.
86

  

 

Petrus van Mastricht wijst in dit verband op de eigenschap van de krachtdadigheid en de 

krachtdadige uitwerkingen van de Schrift. Het Woord is levend en krachtig en een kracht 

Gods tot zaligheid.
87

 Deze krachtdadigheid is van toepassing op de geestelijke dingen door de 

Heilige Geest als de arm van God gewerkt, ‘waarom Woord en Geest tezamen gevoegd of 

liever aan elkaar ondergeschikt worden (Jes. 49:2), en het Evangelie een bediening des 

Geestes genoemd wordt (2 Kor. 2:8) en er gezegd wordt, dat hetzelve niet is in woorden 

alleen, maar ook in kracht en in de Heilige Geest (1 Thess. 1:5), voor zover de Geest werkt 

door het Woord’.
88

 

 

Wilhelmus à Brakel spreekt over de ‘onmiddelbare’ werking van de Geest, maar hanteert deze 

notie niet ten koste van de werking van het Woord. God leeft in Zijn kinderen door middel 

van het Woord. De wedergeboorte komt ook door middel van het Woord. Maar in die eenheid 

van Woord en Geest bestaat er bij hem wel het onderscheid tussen de woorden en de ‘zaak’ 

                                                 
82

  W. de Greef, Verstaan we wat we lezen? Calvijn als wegwijzer?!. Apeldoorn: Willem de Zwijgerstichting 

1993, 19. 
83 

 A.J. McKelway, ‘The Spirit and the Letter’ in: W.M. Alston Jr. and M. Welker (eds.), Reformed Theology. 

Identity and Ecumenicity II. Biblical Interpretation in the Reformed Tradition. Grand Rapids, Michigan: 

Eerdmans 2007, 205. 
84

   Zie uitgebreider Hoofdstuk 4. 
85

  A.J. McKelway, ‘The Spirit and the Letter’ in: W.M. Alston Jr. and M. Welker (eds.), Reformed Theology, 

200; vgl. J. Cavijn, Institutie, I.1.1/ I.7.4/ I.9.3/II.15.2/ III.1.4/III.2.33.  
86

  A.J. McKelway, ‘The Spirit and the Letter’ in: W.M. Alston Jr. and M. Welker (eds.), Reformed Theology, 

200. 
87

   P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit, 56-57. Hij wijst hier op Jak. 1:21; Hebr. 

4:12; 1 Thess 2:13; Jer. 5:14; Jer. 23:29; Openb. 1:16; Ps. 68:34. 
88

   P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit, 56-57. Hij wijst hier op Jes. 53:1; Jes. 

59:21; 2 Kor. 2:8; 1 Thess. 1:5. 



37 

 

van de woorden. Daarom is de Geest bij het Woord nodig om de ‘geestelijke verborgenheden’ 

van het Woord te verstaan.
89

 

 

Het precieze evenwicht tussen Woord en Geest is in de geschiedenis van de gereformeerde 

orthodoxie soms een heftig punt van discussie geweest. Bijvoorbeeld als het ging over ‘het 

krijgen van teksten’ (een Bijbeltekst krijgt onverwachts voor iemand in bepaalde 

omstandigheden van zijn leven een bijzondere betekenis), de uitleg van profetieën of het 

ondervinden van tekstwoorden.
90

 De gereformeerde orthodoxie streeft echter een uitleg na die 

vrij is van eigen intuïtie en willekeur en die te onderbouwen is vanuit de Schrift zelf. Over 

Bijbelgedeelten die jarenlang verkeerd verstaan zijn of eenvoudigweg niet opgemerkt, kan de 

Geest ook nieuw licht werpen. Voorbeelden hiervan zijn de eeuwenlange slavernij die door 

christenen werd verdedigd met een beroep op Genesis 9 en de betekenis van Gods beloften 

met betrekking tot het Joodse volk.
91

  

 

Geest én geloof 

Het getuigenis van de Heilige Geest bij het lezen van de Schrift wordt in de gereformeerde 

orthodoxie verbonden aan het geloof van de lezer in Christus. Het getuigenis van de Heilige 

Geest heeft alles te maken met het kindschap, met het bezitten van een levend geloof in 

Christus.
92

 Het getuigenis van de Heilige Geest verbindt aan het profetisch-apostolisch 

getuigenis.
 
Het testimonium Spiritus Sancti staat dan ook niet tegenover de autopistie van de 

Schrift, maar vormt er een eenheid omdat beide gericht zijn op Christus en het heil dat in Hem 

verkregen wordt.
93

  

 

Het geloof kan alleen de openbaring van de Schrift verstaan, maar omgekeerd is het de 

openbaring, die het geloof werkt. Het geloof staat in een voortdurende betrekking tot het 

Woord en kan daar evenmin van worden losgemaakt, zoals de stralen niet losgemaakt kunnen 

worden van de zon. Neem het Woord weg en er zal geen geloof meer overblijven. Het geloof 

wordt gezien als een kennis van Gods wil die uit Zijn Woord verkregen is. Geloof en Woord 

zijn correlate begrippen.
94

 In de Heidelbergse Catechismus (1563), opgesteld door Zacharius 

Ursinus
95

, wordt een waar geloof als volgt omschreven: ‘niet alleen een stellig weten of 

kennis waardoor ik alles voor waarachtig houd, wat ons God in Zijn Woord geopenbaard 

heeft, maar ook een vast vertrouwen, hetwelk de Heilige Geest door het Evangelie in mijn 

hart werkt, dat niet alleen anderen, maar ook mij, vergeving der zonden, eeuwige 

gerechtigheid en zaligheid van God geschonken is, uit louter genade, alleen om de verdienste 

                                                 
89

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 41, 48.; Vgl. C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de 

Nadere Reformatie’, 54. 
90

  Zie bijvoorbeeld I. Kievit, Het krijgen van woorden of teksten. Rotterdam: Lectori Salutem 1997. 
91

  Vgl. M. van Campen, ‘De verhouding van Woord en Geest’ in: J. Hoek (red.), Sola Scriptura. De 

actualiteit van de gereformeerde visie op de Schrift. Heerenveen: Groen 2008, 104-130. 
92

  Vgl. Th. van der Groe, ‘Verhandeling over de Plicht van het lezen der H. Schrift en andere Godtgeleerde 

Boeken, hoe die, door de Genade Godts, dagelijks te verrigten met het meeste profyt voor zyne Ziele’, voor 

het eerst verschenen in het derde deel van Schatkamer van uitgelezene Godtgeleerde verhandelingen door 

Ralph en Ebenezer Erskine, uitgegeven in 1747 bij Hendrik van Pelt en Adrianus Douci te Rotterdam. In 

het hedendaags Nederlands uitgegeven onder de titel: Het lezen van de Heilige Schrift, Houten: Den Hertog 

2005. 
93

  Vgl. G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I. Dogmatische Studiën, 68, 69, 73. 
94

  J. Calvijn, Institutie, I.2.6; J.A. Cramer, De Heilige Schrift bij Calvijn, 35. 
95

  Hoewel lang werd verondersteld dat Zacharias Ursinus (1534-1584) en Caspar Olevianus (1536-1587) de 

tekst schreven, concludeert Lyle D. Bierma dat er voldoende bewijs is dat alleen eerstgenoemde de tekst 

schreef. Lyle D. Bierma, ‘The Purpose and Authorship of the Heidelberg Catechism’ (49-74), in: Lyle D. 

Bierma (e.a.), An Introduction to the Heidelberg Catechism. Sources, History, and Theology. Grand 

Rapids: Baker Books 2005, 53, 74.  



38 

 

van Christus wil’.
96

 Er is innerlijke verlichting door de Geest van God noodzakelijk voor het 

zaligmakend verstaan van zulke dingen als in het Woord geopenbaard worden, maar 

tegelijkertijd is het het Woord dat mogelijk maakt dat de Heilige Geest getuigenis geeft in ons 

hart.
97

  

 

Guilielmus Amesius (1576-1633) die als een van de grondleggers van de Nadere Reformatie 

wordt beschouwd, legt alle nadruk op de noodzakelijkheid van de verlichting door de Geest 

en de wedergeboorte van het hart. Alleen de wedergeboren mens kan God en Zijn openbaring 

kennen. Schriftstudie moet daarom gericht zijn op het kennen van het geestelijke leven.
98

 

Wilhelmus à Brakel benadrukt dat de natuurlijke mens de ‘geestelijke zin’ niet kan verstaan, 

want die is voor hem een dwaasheid, en daarvan weet hij even weinig als ‘een blinde heiden’. 

Het is het werk van de Geest om het gemoed te overreden. Deze Geest geeft geloof. De Geest 

getuigt, dat de Geest, sprekende in het Woord, de waarheid is.
99

 

 

Het benaderen van de Schrift (methode) 

 

Welke eigenschappen men aan de Schrift toeschrijft, het gewicht dat men eraan toekent en de 

opvatting over de verhouding tussen Woord en Geest, zijn bepalend voor de (methodische) 

benadering ervan. In de gereformeerd bevindelijke traditie is sprake van een diversiteit aan 

exegetische methoden. Deze variëren van een beknopt theologisch en taalkundig commentaar 

tot uitgebreide theologische commentaren, gekenmerkt door de traditie van exegese en 

interpretatie, door de combinatie van grammatica en theologische interesse. De locus methode 

van de Reformatoren wordt vaak toegepast. De gereformeerde theologen houden zich 

doorgaans aan bepaalde grammaticale richtlijnen voor interpretatie waarmee zij een 

buitensporige allegorese voorkomen, al blijft er ook onder hen een behoorlijke diversiteit 

bestaan. Zo zijn er exegeten zoals Johannes Calvijn en anderen die het Oude Testament niet 

of in mindere mate christologisch lezen en exegeten die een meer allegorische of typologische 

uitleg voorstaan zoals Abraham Hellenbroek (1658-1731), Matthew Henry (1662-1714) en 

Jacob van Nuys Klinkenberg (1744-1814).
100

 De aandacht voor de zorgvuldige uitleg van de 

Schrift loopt in de gereformeerde orthodoxie parallel aan het belang dat aan de prediking en 

het verstaan van de prediking wordt toegekend. 

 

Respect voor de tekst: christelijke devotie en gebed 

Het is van belang dat de lezer of onderzoeker de tekst eerbiedigt. Het gebed van de lezer of 

onderzoeker hierbij is noodzakelijk. ‘The first rule for reading and interpreting Scripture is 

that all such endeavors must be preceded by the invocation of Christ Jesus, who regenerates 

our souls and leads us to the right understanding of God’s Word.’
101

 Bullinger schrijft in zijn 

Studiorum ratio dat het lezen van de Schrift vraagt om meditatie, gebeden, overdenking. We 

moeten het gebed tijdens het lezen telkens weer herhalen opdat het lezen van de Schrift niet 

zozeer lezen is, als wel een vroom gebed tot God. We dienen bij het lezen van de Schrift een 

oprechte en vredelievende en ontvankelijke instelling te hebben.
102

 Wie met een waar 

voordeel wil lezen, moet altijd tezamen lezen en bidden. Een lezer moet met ernst overdenken 

hoe geheel onbekwaam hij of zij is en hoe de Heere zelf, om te lezen, inwendig het verstand 

                                                 
96

  De Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 21 in: J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche 

Belijdenisgeschriften. Vergelijkende teksten. Amsterdam: Holland 1940, 157. 
97

  Zie Westminster Confessie art. 1.5 en 1.6. 
98

  C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’, 33. 
99

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 24, 25, 38, 39. 
100

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 449. 
101

   Citaat uit Zanchius in: R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 482. 
102

  W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 82. 



39 

 

moet openen en het hart met Zijn Geest moet aanroeren. Theodorus van der Groe (1705- 

1780) merkt hierover op: ‘Probeer de geestelijke blindheid van uw hart eerst in waarheid op te 

merken en dat u Christus mist, Die het enige en waarachtige Licht der wereld is’.
103

 Petrus 

van Mastricht benadrukt dat er plichten zijn die iedereen zonder onderscheid toebehoren, 

zoals gebeden om geestelijke wijsheid: ‘laten wij met diezelfde Geest der genade begaafd 

zijnde komen tot de verklaring van de Schriften waarin die wonderheden verborgen zijn, dat 

is met reine ogen en met een verlicht verstand. Deze is de zalving welke ons alle dingen leert. 

Laten wij de Schrift geduriglijk behandelen met een onderworpen en nederig gemoedt ’t 

welke zich zelven verloochent. Want zo iemand meent iets te weten die heeft nog niet gekend 

gelijk men behoort te kennen’.
104

 Jacob van Nuys Klinkenberg geeft in de inleiding op zijn 

Bijbelverklaring als eerste regel mee dat lezers zich steeds moeten herinneren dat God 

oneindig is, en dat hun verstandelijke vermogens niet alleen eindig zijn, maar ook ‘zeer 

bekrompen’. God kan ons oneindig veel meer openbaren dan wij als mensen begrijpen 

kunnen.
105

 

 

De hermeneutische methode 

De Schrift zelf is de gids naar haar eigen interpretatie.
106

 Het startpunt van de exegese ligt in 

de aandacht voor de homo scriptoris, de Latijnse uitdrukking voor wat de auteur in gedachten 

had. Hier zit de gedachte achter dat taal een middel is waardoor iemand zijn gedachten onder 

woorden brengt. Daarom moet een exegeet als hij de gedachte van de schrijver wil 

overbrengen zich allereerst concentreren op de letterlijke tekst.
107

 Vervolgens is ook de 

achtergrond waarin iets geschreven staat van belang, alsook het historisch verband van de 

tekst. Dit verband kan van betekenis zijn voor de verklaring van de woorden. De eerste 

uitlegregel die de Confessio Helvetica Posterior (1566) geeft, is die van het nauwkeurig 

luisteren naar de grondtekst. Een exegeet moet bij voorkeur de grondtalen beheersen, of 

anders gebruikmaken van een vertaling die de grondtekst zoveel mogelijk imiteert. Petrus van 

Mastricht noemt met het oog op de ‘geletterden’ twee soorten middelen die nodig zijn om de 

Schrift te bestuderen: genoegzame kennis van de oorspronkelijke talen én een verstandig en 

voorzichtig gebruik van de logica of redeneerkunst tot een ordelijk geschikte ontleding van de 

heilige Tekst.
108

 Van Nuys Klinkenberg pleit ervoor om allereerst aandacht te besteden aan 

het oogmerk van een perikoop, wat de schrijver ermee bedoelt,
109

 om vervolgens acht te slaan 

op de gelegenheid waarvoor het geschreven is.  

 

Daarna is van belang dat er onderscheid gemaakt wordt tussen de grammaticale en 

syntactische betekenis van woorden: nauwkeurig onderscheiden van figuurlijke en bewerkte 

betekenissen. De betekenis van het woord in zijn actuele gebruik en context moet worden 

overwogen. ‘Men weet, hoe schandelyk en trouwloos zeer dikwijls de woorden van een 

mensch verdraeid worden, door dezelve buiten het verband, met de voorige en volgende 

redeneering te verhalen.’
110

 De exegeet moet begrijpen of het woord is verstaan in zijn 

oorspronkelijke betekenis of in een figuurlijke betekenis. Als Jezus tegen de discipelen zegt: 

‘Ik ben de Wijnstok en gij zijt de ranken’, dan moet duidelijk zijn dat het hier om een 

                                                 
103

  Th. van der Groe, Verhandeling over de Plicht van het lezen der H. Schrift en andere Godtgeleerde Boeken, 

53-54; zie uitgebreider onder paragraaf 2.3.2. 
104

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 109; 1 Kor. 8:2. 
105

  J. van Nuys Klinkenberg en Ger. Joh. Nahuys, De Bijbel door beknopte uitbreidingen, verklaerd. 

Amsterdam: Johannes Allart 1780, XLIII. 
106

  Westminster Confessie I.9. 
107

  W. de Greef, Verstaan we wat we lezen? Calvijn als wegwijzer?!, 11-12. 
108

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 109. 
109

  J. van Nuys Klinkenberg en Ger. Joh. Nahuys, De Bijbel door beknopte uitbreidingen, verklaerd. XLIV. 
110

   J. van Nuys Klinkenberg en Ger. Joh. Nahuys, De Bijbel door beknopte uitbreidingen, verklaerd. XLV. 



40 

 

figuurlijke betekenis gaat. Immers God spreekt tot de mens op redelijke wijze.
111

 Diverse 

stijlfiguren worden onderscheiden.
112

  

 

Om te komen tot het juiste inzicht moeten er concentrische verstaanscirkels getrokken 

worden, te beginnen bij de tekst, dan de perikoop, daarna het hoofdstuk, het boek, het grotere 

verband en uiteindelijk de hele Schrift. De vergelijking van de ene plaats in de Bijbel met de 

andere wordt gezien als de meest zekere methode van interpretatie. De Schrift verklaart 

duistere gedeelten door die gedeelten die licht bevatten.
113

 De methode om een tekstgedeelte 

in progressie te betrekken op het geheel van de Schrift, raakt ook de verhouding tussen Oude 

en Nieuwe Testament. Het Nieuwe Testament wordt gezien als de uitlegger van het Oude 

Testament. Muller schrijft hierover: ‘On the larger scale, the orthodox insist on encountering 

“the nature and design” of the whole “book of God”. In this sense, they frequently identify 

Christ as the scopus toward which all the Scriptures tend: Christ is the substance of the whole 

of Scripture’.
114

  

 

Achter de analogie van de Schrift staat de analogie van het geloof, de analogia fidei. Volgens 

de opvatting van Hieronymus Zanchius (1516-1590) moet de lezer kennis hebben van al de 

belangrijke stukken van de geloofsleer zoals samengevat in de Decaloog, het Onze Vader en 

de Twaalf Artikelen. De belijdenissen van Nicea en Athanasius zijn tevens van belang. Een 

bredere implicatie van de analogie des geloofs is dat de Schrift zichzelf niet kan tegenspreken. 

Analogia heeft te maken met de congruentia van het Oude en Nieuwe Testament. De Bijbel 

moet secundum analogiam uitgelegd worden. Dit houdt in dat de beide testamenten elkaar 

niet mogen tegenspreken. De uitdrukking secundum analogiam fidei betekent vervolgens dat 

men zich in de uitleg van de Schrift moet houden aan de norm van het geloof. Johannes 

Calvijn verstaat onder dit geloof de eerste beginselen van het geloof (prima religionis 

axiomata).
115

 De gereformeerde orthodoxie was overtuigd van de eenheid en coherentie van 

de Bijbelse boodschap. Ze was tevens overtuigd van een intieme relatie tussen de diverse 

vormen en niveaus in de theologie, van de basisexegese van de heilige bladzijde, tot de 

uiteenzetting van de geloofsartikelen in de catechismus en tot meer ontwikkelde vormen van 

theologie. De uitleg in overeenstemming met het geloof (de leer) is een belangrijke 

grondregel. De belijdenis van de kerk wordt gezien als de leessleutel.
116

 

 

In de gereformeerde orthodoxie leggen exegeten verschillende accenten. Johannes Calvijn is 

er diep van overtuigd dat de theologische leer niet over de Bijbeltekst mag heersen. Hij 

verwerpt de klassieke methode van de loci zoals gebruikt door bijvoorbeeld Phillip 

Melanchthon en geeft de voorkeur aan een methode van doorlopend commentaar. In het 

voorwoord van de tweede editie van de Institutie verklaart hij dat hij met zijn exegetische 

verhandelingen niet wil belanden in dogmatische discussies. Daarover handelt hij in zijn 

Institutie. Calvijn legt zich erop toe om de gedachten van de Bijbelse auteur te begrijpen. 

Toegang tot het denken van de Bijbelschrijver wordt verkregen door de tekst en de context, 

waarbij de setting van de geschiedenis eveneens aandacht verdient.
117

 

 

                                                 
111

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 36. 
112

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 488. 
113

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 493. 
114

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 492. 
115

  W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 79. 
116

  Vgl. Graafland over P. van Mastricht. C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere 

Reformatie’ in: T. Brienen (red.), Theologische aspecten van de Nadere Reformatie, 66. 
117

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 192. 



41 

 

Petrus van Mastricht wijst in dit verband op het belang van de overlevering, die hij 

noodzakelijk acht. Hij noemt de belijdenis niet, maar denkt er wel aan. Belangrijke 

uitlegregels die hij noemt zijn de overeenstemming met het geloof en de samenhang en 

‘naarstige vergelijking der plaatsen’.
118

  

 

John Owen noemt naast de absolute noodzaak van het aandachtig lezen en ook rustig 

overwegen van de Schrift, drie soorten middelen die tot verder begrip kunnen leiden: 

geestelijke, wetenschappelijke en kerkelijke. Bij de geestelijke middelen noemt hij onder 

andere het gebed en de gewilligheid om indrukken van de goddelijke waarheden te ontvangen 

en de levenswandel. De wetenschappelijke middelen bestaan uit kennis van de grondtaal, 

kennis van de geschiedenis, geografie en chronologie, inzicht in de voortgang van de 

openbaring van het Oude naar het Nieuwe Testament en het toepassen van de logica, namelijk 

het verstaan van het gewicht en de onderlinge samenhang van Bijbelse uitspraken zodat de 

lezer in staat is de scopus van een passage, wat eraan voorafgaat en wat erop volgt, te 

overwegen. Het nut van de kerkelijke middelen is daarin gelegen dat we ons bij het pogen de 

Schrift te verstaan gebruikmaken van het licht en de kennis van de generaties die ons zijn 

voorgegaan.
119

 

 

In lijn met deze grove indeling, van tekst naar totale Bijbel en geloofsbelijdenissen, worden 

diverse varianten van leesregelsets aanbevolen. Bucer verdeelt de taak van de commentator of 

lezer in: metaphrasis (parafrase van de tekst), enarratio (commentaar gericht op de 

theologische betekenis van het tekstgedeelte), interpretatio (taalkundige analyse van zaken in 

de tekst) en observatio (uitleg bij vragen die naar aanleiding van de tekst naar boven komen). 

Bullinger geeft in Decades als leesregel dat een uitleg niet tegen de Apostolische 

Geloofsbelijdenis en belijdenissen van kerkvaders mag ingaan, alsook niet tegen de hoofdsom 

van de wet. Voorts moet de lezer in aanmerking nemen in welke omstandigheid iets gezegd 

wordt, wat ervóór, wat erna, met wat voor een oorzaak, met welk doel en door welke persoon 

iets wordt gezegd. Gelijksoortige gedeelten moeten met elkaar vergeleken worden. Moeilijke 

en duistere passages moeten worden geïnterpreteerd met behulp van eenvoudige en 

duidelijke. Ondanks al deze regels blijft het van belang een gelovig hart te bezitten.
120

 

 

Bevindingen  
 

De gereformeerd bevindelijke traditie in het algemeen en de gereformeerde orthodoxie in het 

bijzonder schrijven aan de Schrift een aantal belangrijke eigenschappen toe. De Bijbel heeft 

een onovertroffen gezag. Zij heeft auctoritas. De Bijbelse boeken worden gezien als ‘Heilige 

en goddelijke Schrifturen’
121

, als het door de Heilige Geest geïnspireerde Woord van God, 

waarin Hij tot mensen spreekt. Direct hiermee verbonden is de opvatting van de autopistie, 

het zelfgetuigenis van de Schrift. De Schrift is van hoge afkomst. God de Heilige Geest geeft 

door dit Woord en vanuit dit Woord getuigenis van dit Woord in de harten van Zijn 

kinderen.
122

 Niets staat er qua gezag boven dit Woord. Als instrument in de handen van de 

Heilige Geest is dit Woord bij machte om mensen geheel te bekeren. In hoofdstuk 4 zullen we 

hier dieper op ingaan. De kerk van de Reformatie heeft een tota Scriptura beleden. Dezelfde 

                                                 
118

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 88. 
119

  Vgl. P. de Vries, Het onfeilbare Woord. Kampen: De Groot Goudriaan 1991, 218-219. 
120

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 456. 
121

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 4 in: J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche 

Belijdenisgeschriften, 62-63. 
122

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 5 en 7 in: J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche 

Belijdenisgeschriften, 64-67. 



42 

 

Geest, Die spreekt door de profeten van het Oude Testament, spreekt ook door de apostelen 

van het Nieuwe Testament.  

 

De Schrift is tevens noodzakelijk. Zij heeft necessitas. Zonder de Schrift is God niet 

volkomen te kennen. De canon is het enige beschikbare middel om deel te krijgen aan de 

zaligheid. De lezer heeft echter aan de letterlijke betekenis niet genoeg. Het is noodzakelijk 

om de geestelijke inhoud ervan te leren verstaan en ‘ons geloof daarnaar te reguleren, daarop 

te gronden en daarmede te bevestigen’. 

 

De kennis die nodig is voor het heil is in de Schrift duidelijk te vinden. Met gebruikmaking 

van eenvoudige middelen kan men komen tot een voldoende verstaan ervan. De Bijbel heeft 

claritas of perspicuitas. De uitleg van het Woord van God is niet voorbehouden aan 

theologen. Ondanks haar interne verscheidenheid is dit Woord van God een eenheid. Gods 

Woord kan zichzelf niet tegenspreken.
123

 Als iets tegenstrijdig lijkt of niet begrepen wordt, 

moet de oorzaak daarvan gezocht worden in het door de zonde verduisterde verstand van de 

lezer.
124

  

 

Ten laatste is de Schrift volkomen. Er hoeft niets bij. Alles wat nodig is tot de zaligheid is in 

haar te vinden: sola Scriptura. De Bijbel heeft perfectio of sufficientia. 

 

De sensus literalis is leidend voor de geestelijke betekenis. Er is diep respect voor de 

geschreven (grond)tekst. Toch mag de aandacht voor de letter niet ten koste gaan van de 

geestelijke betekenis. De verantwoorde uitleg wordt gevonden op het snijvlak van de 

letterlijke, historische betekenis en de geestelijke betekenis. De precieze samenhang tussen 

Woord en Geest is lastig te definiëren. Er is innerlijke verlichting door de Geest van God 

noodzakelijk voor het zaligmakend verstaan van zulke dingen zoals ze in het Woord 

geopenbaard worden, maar tegelijkertijd maakt het geschreven Woord mogelijk dat de 

Heilige Geest getuigenis geeft in het hart. 

 

De gereformeerde visie op de Schrift is samen te vatten in een aantal praktische leesregels. (1) 

Het startpunt voor het verstaan van de tekst ligt in de historisch-grammaticale betekenis van 

het Bijbelgedeelte bij de eenvoudige kenmerken van taal, stijl en genre. (2) Vervolgens 

worden de cirkels breder getrokken. De lezer gaat van de perikoop naar het hoofdstuk, van het 

hoofdstuk naar het Bijbelboek en vervolgens naar de bredere verbanden. De tekst wordt in 

samenhang gebracht met andere plaatsen in de Bijbel. Schrift wordt met Schrift vergeleken. 

Een verklaring van een tekst mag niet in tegenspraak zijn met andere plaatsen in Gods Woord. 

Duistere gedeelten uit de Schrift worden beschenen met gedeelten waar licht over gevallen is. 

(3) Daarna dient de uitleg van de betreffende tekst of perikoop in overeenstemming te zijn 

met de algemene beginselen van het geloof, zoals deze in het belijden van de kerk zijn 

samengevat.
125

 Al is de Schrift de norm die boven alle normering verheven is (norma 

                                                 
123

  Vgl. J.H. van Doleweerd (red.), Gij zult Mijn getuigen zijn. Zending in bijbels perspectief. Houten: Den 

Hertog 2006, 269-270.  
124

  In 1621 geeft de Leidse hoogleraar Joh. Polyander (1568-1646) een boek uit over schijnbare 

tegenstrijdigheden. Daarin behandelt hij 122 keer twee Bijbelteksten die elkaar schijnbaar tegenspreken 

door deze in het verband van de Schrift uit te leggen. J. Polyander, Overeenstemming, benevens eene korte 

verklaring van onderscheidene plaatsen uit de H. Schrift, welke schijnbaar met elkander in tegenspraak 

zijn, naar volgorde opgesteld door Johannes Polyander; uit het Fransch in onze taal overgebracht door 

Franciscus Nutius; bij vernieuwing door den oorspronkelijken schrijver nagezien, verb. en met menige 

Schriftuurplaats verm. Middelburg: F.P. d’Huy 1899.  
125

  Wij gebruiken het woord ‘belijden’ als een algemene aanduiding van dat waarvan de kerk overtuigd is. Het 

belijden van de kerk is terug te vinden in belijdenisgeschriften. 



43 

 

normans), de belijdenis is leessleutel (norma normata). Een uitleg die in strijd is met de 

belijdenis van de kerk moet worden verworpen. Uiteindelijk zoekt de lezer naar de geestelijke 

kern. Niemand mag rusten totdat hij of zij gevoelt dat God in de tekst spreekt. De 

belijdenissen kunnen als een dergelijk criterium fungeren, omdat ze worden geacht de meest 

wezenlijke inhoud van de Schrift weer te geven. Omdat (quia) de belijdenisgeschriften 

worden geacht de Schrift getrouw weer te geven, zijn ze gezaghebbend, al doen zij dat op 

onvolmaakte wijze (quatenus).
126

  

 

Deze zorgvuldige, methodische benadering van de Bijbel leidt niet automatisch tot een 

gewenst resultaat. Dat komt omdat de lezer afhankelijk is van geloof en geloof gewerkt moet 

worden door de Heilige Geest.  

 

2.3.2 De lezer 

 

De Reformatie heeft krachtig stelling genomen tegen het idee dat de Bijbel alleen voor 

geoefende of professionele lezers zou zijn. Zij is er voor eenvoudige en geoefende lezers 

beiden. Calvijn merkt in het voorwoord van de Geneefse Bijbel op: ‘you who call yourselves 

bishops and pastors of the poor people, see to it that the sheep of Jesus Christ are not deprived 

of their proper pasture; and that is not prohibited and forbidden to any Christian freely, and in 

his own language to read, handle, and hear this holy gospel’.
127

 Maar welke bekwaamheden 

veronderstelt de gereformeerd bevindelijke traditie bij de willekeurige lezer van de Schrift? 

En wat kan er gezegd worden over het adres van de Schrift? Vervolgens bespreken we de bij 

de lezer veronderstelde leeshouding en de plaats van de context van de lezer in de 

gereformeerde hermeneutiek. De paragraaf sluit af met een samenvatting van bevindingen. 

 

De bekwaamheden van de lezer 
 

De kern van de gereformeerd-theologische visie op de lezer is dat deze allerminst 

vanzelfsprekend in de juiste verhouding tot dit Woord en de God van dit Woord staat. Men 

kan langs de Schrift heen lezen en haar niet verstaan. Dat ligt niet aan de duisternis en 

onverstaanbaarheid van de woorden, maar aan het ontbreken van de gezindheid tot waarachtig 

luisteren en de ontvankelijkheid om zich te laten leiden en gezeggen. De sluier wordt alleen 

dan weggenomen wanneer iemand zich tot de Heere bekeert, wanneer in Christus de diepe zin 

van de woorden oplicht en wordt verstaan.
128

 Wie de Schrift leest, moet geloven dat Zij het 

Woord van God is. Dit geloof is geen natuurlijk bezit. Het is een gave van God. De 

zondigheid en onbekwaamheid van de mens om te geloven mag echter geen verhindering zijn 

om de Bijbel te lezen en deze uit te leggen, immers de Heilige Geest kan het Woord al 

lezende uitleggen en de werkelijke bedoeling ervan te verstaan geven.  

 

Mag een niet-gelovig lezer de Bijbel dan wel lezen? In de gereformeerd bevindelijke traditie 

is ruimte gelaten voor de niet-gelovige lezer, die tot een ‘eenvoudig en theoretisch verlichtend 

verstaan’ kan komen dat als middel kan dienen tot overtuiging van de waarheid van het 

Evangelie en van het geloof in de andere leerstukken.
129

 Hierbij is de algemene hulp of 

algemene genade van de Heilige Geest nodig, al is dit niet hetzelfde als de verlichting van de 

Heilige Geest die in de wedergeboorte plaatsvindt. Maar, zo schrijft Theodorus van der Groe, 

                                                 
126

  Vgl. de quia en quatenus discussie in de GKN waarin de confrontatie tussen eigen belijdenis(identiteit) en 

oecumene naar voren komt. M.E. Brinkman, ‘De gereformeerden en de oecumene’ in: W. Stoker, H.C. van 

der Sar (red.), Theologie op de drempel van 2000. Kampen: Kok 1999. 
127

  J. Calvin, ‘Preface to the Geneva Bible’, Corpus Reformatorum, IX, 72. 
128

  Joh. 8:47; 1 Kor. 2:14; 2 Kor. 3:14, 16; G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I. Dogmatische Studiën, 144. 
129

  K. Dijk, Het profetische Woord, 734. 



44 

 

‘het is voor God niet te wonderlijk om hen hier en daar soms een woord of een zaak te doen 

ontmoeten en een onwedergeboren mens stil te houden en die op hun hart te drukken’. ‘Nee, 

God wil dat ieder die middelen zal gebruiken, die het meest gepast en nuttig voor zijn staat 

zijn. Een dronkaard moet lezen wat er geschreven is over dronkenschap; een onkuise over 

boze gruwel van de ontucht; een gierigaard over de gierigheid; een hovaardige over de zonde 

van hovaardij, enzovoort. Zo moet de eenvoudige lezen hetgeen duidelijk en eenvoudig 

geschreven is. Een bekommerde, die nog buiten het geloof leeft in een onwedergeboren staat, 

moet het meest zulke boeken lezen die tot ontdekking van ’s mensen ellende geschreven zijn, 

en van de weg om zich met Christus door een ongeveinsd geloof te verenigen, om alzo door 

Gods Geest tot een bekeerde en wedergeboren staat gebracht te worden. Dit is de weg van een 

directe en geschikte stichting, onder Gods zegen, naar ieders staat en toestand.’
130

 De Schrift 

wil gelezen, onderzocht en overdacht worden met nauwgezetheid en volharding. ‘Dit moet 

zelfs het werk van koningen zijn. Het is de plicht van geleerden. Het werk van geringen en 

iedereen. De kamerling las op de wagen (Hand. 8:28) en die van Berea (Hand. 17:11) 

onderzochten dagelijks de Schriften.’
131

 Tegelijkertijd moet hierbij opgemerkt worden dat het 

christelijk geloof in de gereformeerde theologie niet wordt gezien als een geloof in een boek. 

Het is de betekenis van de zaken in de Bijbel voorgesteld, innerlijk ondervonden en voor waar 

gehouden, die geloofd worden.
132

  

 

Is de Bijbel al spoedig in gebruik bij ongeoefende lezers? Het Bijbellezen is volgens Van 

Deursen in de zeventiende eeuw ingeburgerd bij de gewone man. Balthasar Lydius (1576-

1629) spreekt in de Dordtse synode van een voorraad van 60.000 exemplaren, die nog bij de 

boekhandels opgeslagen liggen. Willem Baudartius (1565-1640), een van de statenvertalers, 

meent nog in 1606 dat een geheel nieuwe en zelfstandig geredigeerde Bijbelvertaling te veel 

onrust in de kerk zou brengen.
133

 Fransiscus Gomarus (1563-1641) kritiseert een manuscript 

omdat bij de Schriftplaatsen geen verklaringen in de kantlijn staan aangetekend, ‘wat wel 

voor geleerden niet nodig is, maar voor eenvoudigen des te meer’.
134

 Wilhelmus à Brakel 

prijst in zijn Redelijke Godsdienst de rijke Hollanders omdat zij in elke kamer van hun huis 

een grote Statenbijbel hebben staan. ‘Als ze er ook maar wat meer in zouden lezen.’
135

  

 

De Westminster Confessie spreekt erover dat een ongeleerde met gepaste gebruikmaking van 

de normale middelen tot een voldoende verstaan van de Bijbel kan komen.
136

 De Schrift is 

voldoende duidelijk om door ongeoefende lezers met enige vrucht en nut gelezen te kunnen 

worden. Dat neemt niet weg dat er moeilijke gedeelten zijn die uitleg behoeven. Daarvoor 

‘are God’s ministers to be listened to when they expound the word of God, and the men best 

skilled in scripture are to be consulted’.
137

 Daarmee is er wel sprake van enige hiërarchie 

onder de Bijbeluitleggers, al is het dat men ervan overtuigd is dat alle christenen de Geest in 

die mate bezitten dat zij in het Woord die zaken die nodig zijn tot de zaligheid kunnen 

onderscheiden. Daarvoor moet zij onbevangen gelezen worden, niet met een ‘hardened and 

prejudicated opinion’.
138

 Calvijn onderstreept dat God in de Schrift zo duidelijk spreekt dat de 

eenvoudigsten Hem kunnen begrijpen. Daarvoor hoeft men waarlijk geen geleerde te zijn. 

                                                 
130

  T. van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 13. 
131

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 60; vgl. ook G. Voetius, De praktijk der godzaligheid. Tekstuitgave 

met inleiding, vertaling en commentaar door dr. C.A. de Niet, Deel II, Utrecht: De Banier 1996, 248. 
132

  Vgl. Heidelbergse Catechismus Zondag 7 vraag en antwoord 21. 
133

  A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen. Franeker: Van Wijnen 1991 (2
e
 dr.), 182. 

134
  A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen, 183. 

135
  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 60. 

136
  Westminster Confessie art. 1.7. 

137
  W. Whitaker, A Disputation On Holy Scripture, 364. 

138
  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 459. 



45 

 

Integendeel, om onze gehoorzaamheid op de proef te stellen heeft God ons ‘koeherders tot 

onderwijzers gegeven en handwerklieden en vissers’. God richt Zich bij het onderwijs in Zijn 

Woord naar ons bevattingsvermogen.
139

 

 

Met enige ambivalentie oordeelt de gereformeerd bevindelijke traditie over het vermogen van 

de rede en het verstandelijk denken van de mens als middel om het Woord te verstaan. 

Enerzijds wordt aan de rede als instrument van het logisch denken veel vertrouwen gegeven. 

Aan de menselijke rede wordt een creatieve functie toegekend. Met behulp van het 

instrumentarium van de retorica, met name de syllogismus, kan men het een heel eind brengen 

in het vaststellen van de juistheid van de uit de Schrift gemaakte gevolgtrekkingen.
140

 

Anderzijds is er de volle overtuiging dat dit instrumentarium tekortschiet. Hoewel de 

uiterlijke betekenis door ieder natuurlijk mens bevat kan worden, kan de geestelijke inhoud 

alleen worden verstaan door de bekeerde, die verlichte ogen des verstands heeft, namelijk 

door de Geest, Die hem alle dingen leert.
141

 Als er verschil bestaat tussen wat de Schrift en 

wat de rede (in de betekenis van denkvermogen, oordeel) leert, dan wordt aangenomen dat de 

rede blind, duister en bedrieglijk is. De Schrift spreekt doorgaans de rede tegen.
142

 De rede is 

bedorven en kan dus geen richtsnoer zijn, maar zij is wel het oog waarmee de mens ziet, ook 

als hij de Schrift leest.
143

 

 

Wilhelmus à Brakel wijst erop dat men kan lezen ‘zonder studieuze onderzoekingen naar den 

zin’. Hij noemt dit praktikaal lezen. ‘Als men zich met een nederige, hongerige en 

gehoorzame gestalte der ziel voor de Heere stelt en als de stemme Gods horende langzaam en 

bedachtzaam leest en onder het lezen den Heiligen Geest in onze harten laat werken; komt er 

wat voor dat men in de eerste opslag niet verstaat, men slaat dat voor dien tijd over, en gaat 

voort. Heeft iets bijzondere kracht op het hart, men blijft wat staan, men laat het hart daardoor 

bewerken, men bidt, men dankt, men verblijdt zich, men verwondert zich, men wordt 

verlevendigd tot gehoorzaamheid en dan gaat men voort in het lezen. Heeft men een 

hoofdstuk gelezen, men denkt het eens na, indien men tijd heeft. Komt er een opmerkelijke 

plaats voor, men stelt er een tekentje bij of men leert dezelve van buiten. Dus moeten 

geleerden en ongeleerden het Woord lezen, en alzoo zal men den geestelijke zin hoe langer 

hoe klaarder verstaan, en ’t Woord zal ons hoe langer hoe zoeter worden.’
144

 

 

Wat hebben gereformeerde theologen ermee bedoeld dat gewone mensen de Bijbel kunnen 

lezen? In ieder geval niet dat er geen uitleggers nodig zouden zijn. Een goede exegeet kent de 

grondtalen maar dat kan van de gewone man of vrouw van de straat niet gezegd worden. De 

Bijbel kan dan weliswaar door ieder willekeurig iemand met vrucht worden gebruikt omdat 

het een instrument is in de handen van de Heilige Geest, Die door alle menselijke wetten heen 

kan breken, maar hiermee is het gebruik van de Schrift niet vogelvrij. Bullinger wijst erop dat 

voor het bestuderen van de Schrift kennis van de Hebreeuwse en Griekse taal van groot 

belang is.
145

 Zwingli schrijft hierover: ‘door voortdurend de teksten van de Schrift te lezen en 

te vergelijken, vooral in de Hebreeuwse en Griekse taal, zul je tenslotte zover komen, dat je 

zonder kurk kunt zwemmen’.
146

 Brakel is van mening dat de Schrift in allerlei talen moet 

worden overgezet zodat iedereen het Woord in zijn eigen taal kan lezen en horen prediken, 

                                                 
139

  J.A. Cramer, De Heilige Schrift bij Calvijn, 87. 
140

  Vgl. W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 46-48.  
141

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 24. 
142

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 23. 
143

  A. Rotterdam, Zions Roem en Sterkte. Kampen 1914, I, 184. 
144

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 63. 
145

  W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 105. 
146

  W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 91. 



46 

 

zoals de apostelen deden. Hij dankt de Heere voor het hoog te waarderen geschenk van de 

Statenbijbel. Toch ziet hij vertalingen niet als onfeilbaar. Ze moeten daarom aan de 

grondtekst getoetst worden. De grondteksten ziet hij als rechtstreeks door God ingegeven. Als 

een onkundige de overzettingen aan de grondtalen niet kan toetsen, zo kan hij ‘evenwel 

verzekerd zijn van de waarheid van de zaken uit de overeenkomst des geloofs en samenhang 

der zaken, waarbij het getuigenis des Heiligen Geestes, getuigende, dat de Geest in het Woord 

sprekende, de waarheid is’.
147

  

 

In de gereformeerde orthodoxie speelt bij de uitleg van de Bijbel de catechese een belangrijke 

rol. Calvijn schrijft zijn Institutie en daarna zijn Geneefse Catechismus, beide om het volk de 

rechte leer voor te houden. De catechismus wordt gezien als een soort samenvatting van de 

Bijbelse boodschap, maar ten slotte gaat het erom dat de catechisanten vertrouwd worden 

gemaakt met de Bijbel.
148

 Om God in Zijn Woord te kunnen verstaan, is er catechese nodig. 

William Perkins (1558-1602) benadrukt de noodzaak van enige basiskennis van de zaligheid 

en van de fundamentele artikelen van het geloof ten behoeve van een goede interpretatie. Ook 

oefening is van belang. Petrus van Mastricht onderstreept het belang van het opwekken van 

een ‘love for the Word of God’ en de gewoonte van dagelijkse meditatie. Herhaaldelijk wijst 

hij op het belang van het lezen, horen, uitleggen, overwegen en praktiseren van de 

onderwijzingen uit de Schrift.
149

 

 

Vooral op scholen, die langzamerhand opkomen in de stad en op het platteland, vindt het 

Bijbellezen als vak plaats en worden in de zeventiende en achttiende eeuw de onderwijzers de 

eerste catecheten van de jeugd.
150

 In de eerste eeuwen na de Reformatie wordt de toegang tot 

de Bijbel gehinderd door analfabetisme, slechte toegankelijkheid van handschriften, het 

ontbreken van vertalingen of door hoge prijzen van gedrukte Bijbels. Daadwerkelijk 

Bijbellezen is voorlopig nog voorbehouden aan de schoolgaande jeugd. Het duurt dan ook tot 

de achttiende eeuw voordat de Bijbel werkelijk wijdverbreid raakt en door velen zelfstandig 

gelezen kan worden.
151

 

 

Het adres van de Schrift 
 

Het geopenbaarde Woord van God is voor alle mensen, immers de Schrift zelf vertelt dat God 

wil dat alle mensen zalig worden en tot kennis van de waarheid komen.
152

 De openbaring van 

Gods Woord is dus voor alle mensen. Daartoe moet de Schrift niet alleen gelezen worden, 

maar ook worden uitgelegd.
153

 Wilhelmus à Brakel is er duidelijk in: het preken leert, 

beweegt, bekeert en vertroost iedere gelovige, even gelijk het lezen doet en het lezen doet 

hetzelfde wat het horen doet. Het Woord wordt op tweeërlei wijze ontvangen. Lezen en horen 

zijn geen tegenstrijdige zaken. Het Woord moet door iedereen gelezen worden. Het is ‘een 

verschrikkelijke kerkroof en een sluiten van de weg naar de hemel’ als de Bijbel uit handen 

                                                 
147

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 55. 
148

  Vgl. W. Verboom, De catechese van de Reformatie en de Nadere Reformatie. Amsterdam: Buijten & 

Schipperheijn 1986, 237-242, 326-328. 
149

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 466. 
150

  Vgl. G.D.J. Dingemans, In de leerschool van het geloof. Mathetiek en vakdidactiek voor catechese en 

kerkelijk vormingswerk. Kampen: Kok 1995 (3
e
 dr.), 172. 

151
  F.A. van Lieburg, ‘Het piëtisme en de bijbel. Vroeger en nu’ in: Theologia Reformata, 45/2 (2002) 145-

158. 
152

  1 Tim. 2:4. 
153

  Bullinger geciteerd door R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 464. 



47 

 

wordt genomen van de gewone mens. Een ieder mens, geleerd of ongeleerd, mag en moet het 

Woord Gods lezen.
154

  

 

Is de Bijbel niet het bezit van geleerden of theologen? Nee, de Bijbel is van het (kerk)volk. 

De catecheten van de Nadere Reformatie hebben er sterk voor geijverd dat het volk de Bijbel 

zou kennen.
155

 Niet de kerk of de overheid moet oordelen in de geschillen die er in de 

gemeente kunnen ontstaan, maar dat moet gebeuren door gezamenlijke Schriftstudie.
156

 De 

Bijbel moet ook door iedereen gelezen kunnen worden. Daarom is nodig dat ‘er een 

allerzuiverste en allernetst verbeterde overzetting aan de kerke voorgestelt worde’.
157

 

 

Voetius benadrukt dat het lezen een bevel van God is, nodig ter zaligheid en een middel om 

ons tot geloof te brengen.
158

 Hij wijdt aan het lezen van het goddelijke Woord in zijn Praktijk 

der Godzaligheid een apart hoofdstuk. Hij beveelt bij de gewone of regelmatige lezing een 

zekere orde en wijze van lezen aan. Hij onderscheidt twee vormen van lezen, namelijk in het 

openbaar en in besloten kring, dat wil zeggen: persoonlijk of in gezinsverband. Hiermee wil 

hij niet zeggen dat Bijbellezen een strikt individuele aangelegenheid is. Bij elke gelegenheid 

die zich voordoet, of ook die we bewust zoeken, moeten we aan anderen vertellen wat we het 

laatst gelezen hebben, tot wederzijdse stichting.
159

 

 

Voor wat betreft het brede adres van de Schrift worden in de gereformeerde orthodoxie in de 

loop van de tijd wel verschillende accenten gelegd. Bij sommigen krijgt het Schriftverstaan 

een dusdanig innerlijk karakter en het werk van de Heilige Geest zo’n afzonderlijke nadruk 

dat de Schrift slechts gezien wordt als een dode letter die in de ziel tot leven moet worden 

gebracht. De Bijbeltekst wordt dan zozeer verinnerlijkt en vergeestelijkt dat de filologische of 

historische context niet relevant meer is. De Schrift is dan geen bron en toetssteen meer van 

de geloofservaring. De juiste betekenis van een Bijbeltekst is dan uiteindelijk alleen voor de 

uitverkoren kinderen van God verstaanbaar. De dode letter kan alleen bij een geestelijk mens 

tot leven komen. Het Woord van God wordt dan een Bijbel naast het geklank van de Geest in 

de ziel. De ware betekenis van het Woord wordt dan slechts incidenteel geopenbaard, soms 

onder het lezen, maar meestal via het krijgen van teksten.
160

 

 

In de achttiende eeuw komen de vragen rondom de verstaanbaarheid van de Schrift enerzijds 

en de aard van de verlichting door de Geest anderzijds sterker naar voren. Aan de ene kant 

zijn er theologen in de gereformeerde orthodoxie die benadrukken dat een natuurlijk mens wel 

de woorden van de waarheid maar niet de waarheid van de woorden kan verstaan.
161

 De 

nadruk ligt daarbij op de noodzaak van een goddelijke verlichting voor het verstaan van de 

Schrift, los van de letter. De onderscheiding tussen Woord en Geest wordt dan ongemerkt een 

scheiding tussen Woord en Geest. Maar aan de andere kant zijn er ook theologen die deze leer 

van de innerlijke verlichting vinden strijden met de duidelijkheid en verstaanbaarheid van de 

                                                 
154

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 52. 
155

  W. Verboom, De catechese van de Reformatie en de Nadere Reformatie, 326. 
156

  Amesius, geciteerd in: C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan’, 32. Hierbij moet wel worden 

opgemerkt dat Amesius een congregationalistische kerkopvatting had die niet door iedereen gedeeld werd. 
157

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 2,11. 
158

  G. Voetius, De praktijk der godzaligheid, 246. 
159

  G. Voetius, De praktijk der godzaligheid, 246. 
160

  Vgl. A.F. van Lieburg, ‘Het piëtisme en de bijbel’. 
161

  J. van den Berg, ‘Letterkennis en geestelijke kennis: een theologenstrijd in de achttiende eeuw over de 

verstaanbaarheid van de Schrift’ in: Nederlands Archief voor Kerkgeschiedenis. Vol. 60 (1980), 253, citaat 

van Schortinghuis. 



48 

 

Schrift.
162

 De hoofdstroom houdt het uiteindelijk bij de overtuiging dat innerlijke verlichting 

door de Geest noodzakelijk is voor het rechte verstaan van de Schrift.  

 

De vereiste leeshouding  

 

Het is niet om het even hoe men met de Schrift omgaat. Een godvruchtige leeshouding is van 

belang. Deze is te omschrijven met diverse kenmerken, waarbij vooral nadruk gelegd wordt 

op de attitude van de lezer.  

 

Biddend 

Het gebed dient aan het lezen vooraf te gaan. Hieronymus Zanchius schrijft hierover: ‘The 

first rule for reading and interpreting Scripture is that all such endeavors must be preceded by 

the invocation of Christ Jesus, who regenerates our souls and leads us to the right 

understanding of God’s Word’.
163

 Wie met een waar voordeel wil lezen, moet altijd tezamen 

lezen en bidden. Iemand moet met ernst overdenken hoe geheel onbekwaam hij of zij daartoe 

is en hoe de Heere Zelf, om te lezen, inwendig ons verstand moet openen en ons hart met Zijn 

Geest moet aanroeren. ‘Probeer de geestelijke blindheid van uw hart eerst in waarheid op te 

merken en dat u Christus mist, Die het enige en waarachtige Licht der wereld is’.
164

 

Wilhelmus à Brakel schrijft dat telkens als men zich zet om te lezen, men zich voor het 

aangezicht des Heeren moet stellen en zijn hart tot de Heere moet verheffen, biddende om de 

Geest door Welke het Woord geschreven is.
165

 

 

Gelovig 

Een mens die met zijn hart niet gelooft wat hij leest, die houdt het in alles voor leugen. God 

moet Zelf door Zijn Woord en Geest een oprecht geloof in het hart werken. Als iemand dat 

geloof niet bezit, dan mag het om niet van Christus worden begeerd.
166

 Wilhelmus à Brakel 

benadrukt dat niet alle mensen bekwaam zijn om de Schrift in haar geestelijke bedoeling te 

verstaan. Een blinde ziet de zon niet, en een bijna blinde ziet alleen de schemering. Een 

natuurlijk mens kan wel op een natuurlijke wijze de woorden van de Schrift, de zin en de 

samenhang zien, maar de geestelijke zin ziet hij niet. Daarvoor is hij blind. Brakel houdt wel 

de mogelijkheid open dat God sommigen bedeelt met ‘een algemene verlichting’ waarmee zij 

de heerlijkheid en beminnelijkheid van de goddelijke waarheden zien. Echter, de minste van 

de begenadigde kent de bedoeling van Christus en ‘aandachtig het Woord lezende, zoo 

verstaat hij alles, wat hem tot zaligheid noodig is, hij ziet de waarheid in het Woord, hij kent 

ze en gelooft ze, omdat ze in het Woord staat’.
167

 

 

Eerbiedig 

Wij hebben tegenover de Schrift te staan met grote eerbied, dat wil zeggen niet alleen met 

gebed en geloof, maar ook met vrees, onderwerping en gehoorzaamheid. Het gaat om het 

Woord van God en God is de opperste Waarheid, het eerste en hoogste Goed en de 

                                                 
162

  In hoofdstuk 4 zullen we hier dieper op ingaan. Interessant in dit verband is de positie van Wilhelmus 

Schortinghuis (1700-1750) die met zijn ‘Het innig christendom’ de nodige polemiek veroorzaakte rondom 

het thema van de verhouding Woord en Geest en fel werd bestreden door de Leidse hoogleraar Johan van 

den Honert (1695-1758). Zie hiervoor M.J.A. de Vrijer, Schortinghuis en zijn analogieën. Amsterdam: H.J. 

Spruyt Uitgevers-Maatschappij 1942, 265 vv. 
163  

R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 482. 
164

  Th. van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 53-54. 
165

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 61. 
166

  Th. van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 68. 
167

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 38. 



49 

 

Volmaaktheid, de enige Wetgever, Die behoeden kan en verderven.
168

 God is van Zijn Woord 

niet te scheiden. Willen we de Schrift verstaan, dan komt het op eerbied aan. Eerbied 

openbaart zich in gehoorzaamheid en bereidwilligheid om zich te laten onderwijzen, in 

obedientia en docilitas. ‘Want het is voor de mens met zijn wildebeestennatuur heel moeilijk 

een lammetje te worden, dat zich door de herder laat leiden. Daar is er nauwelijks een op de 

honderd die de trotsheid van de geest wil afleggen.’
169

 Wij moeten dus beginnen met ons te 

buigen voor het geschreven Woord. Wij zullen het getuigenis des Geestes niet vernemen, als 

wij niet de weg van de gehoorzaamheid aan de letter gaan.  

 

Aandachtig 

Er wordt gewezen op de nodige aandacht en concentratie waarmee het lezen van de Schrift 

gepaard moet gaan. Onder het lezen is nodig bedaardheid, aandacht, dat men niet haaste om 

gedaan te krijgen en zijn taak af te doen. ’t Is beter om minder te lezen, indien de tijd 

ontbreekt, opdat men opmerkende zij, schrijft Wilhelmus à Brakel. ‘Het gelezen gedeelte 

moet als het ware herkauwd en in het verstand en het geheugen worden opgesloten, om te 

voorkomen dat we als lezers net zo vergeetachtig zijn als de hoorders die Jacobus beschrijft’, 

schrijft Gisbertius Voetius.
170

 Geestelijk herkauwen van het voedsel van het goddelijke 

Woord is als een heilige en geestelijke werkzaamheid van de ziel, waardoor het gehoorde of 

gelezen Woord onder invloed van de Geest in hemelse aandacht bij zichzelf overdacht wordt 

en dieper overpeinsd, als een vrucht van het Woord van God, door de Geest. Dat is iets anders 

‘dan alleen dat haastige en snelle inslokken van het dierbare Woord des Heeren, door 

onaandachtig horen en lezen, zonder ooit met enige heilige aandacht of ernstige 

zielsoverdenking daarbij stil te staan’.
171

 Theodorus van der Groe (1705-1784) vermaant de 

vluchtige lezer: ‘Uw gedachten hebben daaromtrent altijd heen en weer gezworven, zoals een 

zwerm vliegen en muggen ’s zomers in de lucht, zonder ooit een minuut met ernst daarbij stil 

te staan. En daar is de reden dat u tot hiertoe, onder al uw horen en lezen, nog nooit de 

goddelijke kracht van het Woord des Heeren in uw hart tot een doorbrekende bekering 

gevoeld hebt. Wil deze uw droevige ellende voor de Heere toch eens beginnen te betreuren. 

Laat hem beproeven of hij door de werking van de Heilige Geest wel zo kan stil staan in het 

aandachtig beschouwen van de hoge en heilige majesteit Gods, dat hij daardoor waarlijk 

gebracht wordt tot een innige schaamte en verfoeiing van zichzelf, wegens zijn zonden en 

walgelijke zielsonreinheid’.
172

  

 

Onderzoekend 

De eerder genoemde kenmerken duiden op een bescheiden en ootmoedige leeshouding. Dit 

betekent echter allerminst dat niet studieus en onderzoekend met de Schrift mag worden 

omgegaan. Men kan en mag de Schrift studerend lezen. ‘Een studieus of onderzoekend lezen 

is als men naspeurt den samenhang met het voorgaande en volgende, de wijzen van spreken, 

’t einde en oogmerk, den tekst te vergelijken met andere plaatsen, waar de zaak breder 

verklaard wordt en met gelijkluidende teksten. Hiertoe is dienstig dat men de kanttekening 

nazie. (…) Op deze wijze zoekt en vindt men de letterlijke zin. Doch men moet aan de letter 

niet blijven hangen, gelijk vele letterknechten doen, maar men moet doordringen tot de pit, tot 

de inwendige natuur van de zaak zelf. Hier is een natuurlijk mens blind, hoe geleerd, hoe 

ervaren in het Woord, hoe bekwaam om de samenhang te verstaan en de letterlijke zin aan 

anderen te tonen; maar een godzalige begint terstond de geestelijke zaken in hare eigene 

                                                 
168

  G. Voetius, De praktijk der godzaligheid, 245. 
169

  J.A. Cramer, De Heilige Schrift bij Calvijn, 79. 
170

  G. Voetius, De praktijk der godzaligheid, 245. 
171

  Th. van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 79. 
172

  Th. van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 56. 



50 

 

klaarheid, natuur en kracht te zien en hij neemt daarin meerder toe, hoe meer hij zich bezig 

houdt met de zaken te beschouwen en te overpeinzen’.
173

 Voor deze lezers geldt het gebruik 

van de middelen zoals de talen, logica, filosofie, historische kennis en commentaren.
174

 Deze 

leesvorm wordt door Wilhelmus à Brakel onderscheiden van het praktische lezen waarbij het 

vooral gaat om het horen van de stem van God en het laten werken van de Heilige Geest in 

het hart.
175

 Het gebruik van de kanttekeningen van de Statenvertaling wordt voor het 

studerend of onderzoekend lezen regelmatig aanbevolen.  

 

Tussen het onderzoekend en meditatief lezen bestaat een zekere spanning. Onderzoekend 

lezen kan louter letterkennis worden. Wilhelmus Schortinghuis (1700-1750) noemt dat een 

valse en onvruchtbare kennis. Daartegenover wordt dan de bevindelijke kennis geplaatst, 

waardoor de waarheden van het Evangelie bevindelijk worden gekend, ‘gemoedelijk genoten’ 

en ‘waardig bewandeld’.
176

 Door anderen wordt dit opgevat als een ondermijning van het 

gezag van de Schrift, wat tot gevolg zou hebben dat de studie nagelaten zou worden. Het 

aanprijzen van het inwendige Woord als het enige ware zou immers het uitwendige Woord 

overbodig maken. 

 

De culturele achtergronden van de lezer 
 

De persoon van de lezer is niet onbelangrijk. In de gereformeerde orthodoxie is de uitleg van 

de Schrift nooit opgevat als het zuiver toepassen van een techniek. Het al eerder behandelde 

onderscheid tussen studerend of onderzoekend lezen en praktikaal of meditatief lezen is daar 

een voorbeeld van. De uitleg van de Schrift behoeft een zekere divinatie van de kant van de 

lezer. Niet alleen uitleg langs de weg van het algemene naar het bijzondere, maar ook uitleg 

van de concrete situatie waarin de lezer of uitlegger zich bevindt richting de Schrift.
177

 Binnen 

de eerder geschetste kaders pleit men voor een vrijheid van exegese. God is vrij in de 

werkingen van Zijn Geest, Die Hij schenkt aan wie Hij wil, ofschoon deze vrijheid van 

exegese confessioneel is ingekaderd.
178

 Eenheid van exegese wordt echter nooit nagestreefd. 

De één mag een tekst zus en de ander zo opvatten. Er zijn plaatsen die verschillend verstaan 

worden, zolang er maar geëxegetiseerd is. Exegese blijft mensenwerk en krijgt nooit het 

gezag dat de Schrift zelf heeft. 

 

Hoewel de lezer als individu er mag zijn, wordt hem in de gereformeerd bevindelijke traditie 

met zijn eigen achtergronden, behoeften en omstandigheden niet een expliciete rol gegeven. 

Evenals de Schrift niet ondergeschikt gemaakt mag worden aan de confessionele traditie, zo 

mag de Schrift ook niet onderworpen worden aan het wereldbeeld van de lezer en allerlei 

actuele ontwikkelingen in denken en moraal. Bezien we de situatie in Genève, in de tijd van 

Calvijn, dan blijkt dat de kerk fungeert als een gemeenschap van Bijbellezers. Wel benadrukt 

Calvijn dat de Bijbel er voor iedereen is. Iedereen moet er zijn dagelijks werk van maken het 

Woord van God te lezen en te luisteren naar Gods stem. Daarom moet de Bijbel ook 

beschikbaar komen in de taal van de bevolking. Maar geleerde en ongeleerde lezers horen bij 

elkaar. Calvijn gelooft dat alle gelovigen de Bijbel juist kunnen verstaan in haar 

                                                 
173

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I. 2, 61. 
174

  Vgl. P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 2, 72. 
175 

 W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.2, 61. 
176 

 J.C. Kromsigt, Wilhelmus Schortinghuis, Een bladzijde uit de geschiedenis van het piëtisme in de 

Gereformeerde Kerk van Nederland, Groningen 1904, 143. 
177

  F.W. Grosheide, Hermeneutiek, 112.  
178

  Vgl. G.C. den Hertog en C. van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen, 23. 



51 

 

kernboodschap. Maar het lezen van de Bijbel blijft een taak van heel de kerk.
179

 Het 

wereldbeeld van de lezer gaat schuil achter of valt samen met het wereldbeeld van de 

collectieve gemeenschap namelijk zoals dit door de kerk naar buiten toe onder woorden wordt 

gebracht. 

 

Bevindingen 

 

In de gereformeerd bevindelijke traditie krijgt de gewone lezer een bescheiden plaats 

toebedeeld. Het gelovige individu heeft vrije toegang tot de Schrift. Op dit punt zijn er 

formeel geen beperkingen.  

 

Beperkingen zijn er wel als het gaat over de bekwaamheid van de lezer om de feitelijke 

bedoeling te verstaan, al wordt niet ontkend dat de niet-gelovige tot een zeker verstandelijk 

verstaan van de Schrift kan komen en geeft men hoog op van de redelijke vermogens van de 

mens. De gereformeerd bevindelijke traditie onderstreept echter de opvatting dat een mens de 

bekwaamheid mist om vanuit zichzelf de eigenlijke geestelijke bedoeling van de Schrift te 

verstaan. Daarvoor zijn wedergeboorte en geloof nodig en deze worden gewerkt door de 

Heilige Geest. Het lezen van de Bijbel vraagt om een godvruchtige leeshouding. 

 

De onbeperkte particuliere toegang enerzijds en de geestelijke onbekwaamheid om de juiste 

zin ervan te verstaan anderzijds doen vragen naar uitleg. De enige echte uitlegger is de 

Heilige Geest. Die verlicht de kerkelijke uitleggers. Bijbellezen is geen particuliere 

aangelegenheid. Ook al bestaat er geen objectieve maatstaf waaraan het Schriftverstaan kan 

worden getoetst, de uitlegging van de Schrift wordt beoefend in de geloofsgemeenschap die 

de grenzen van de uitleg aangeeft. De uitleg is vrij, maar vindt wel plaats binnen de leesregels 

van de geloofsgemeenschap. 

 

In de gereformeerde Schriftuitleg is geen expliciete plaats ingeruimd voor de concrete situatie 

en de leefomstandigheden van de lezers.
180

 Aan de invloed van zowel de persoonlijke 

levensgeschiedenis als het eigen wereldbeeld van de lezer op het verstaan van de tekst, wordt 

geen enkel woord gewijd. Dat elke Bijbellezer vanuit bepaalde vooronderstellingen, met 

eigen ervaringen en verwachtingen tot de heilige Schrift nadert, wordt niet expliciet 

verdisconteerd in de hermeneutische praktijk van de gereformeerd bevindelijke traditie.
181

 

Blijkbaar ervaart de Bijbellezer in deze traditie als het gaat om ervaringen met de Schrift en 

relevantie van de Schrift voor het concrete leven een grote mate van homogeniteit. 

 

In de looptijd van de gereformeerde orthodoxie is er weinig expliciete aandacht geweest voor 

de eigen rol van de lezer in het hermeneutisch proces. We merken hier al wel vast op dat door 

de wetenschapsontwikkeling van de negentiende en twintigste eeuw ‘spanning’ is ontstaan 

tussen de subjectieve inbreng van de Bijbellezer en de objectieve door de gereformeerde 

orthodoxie geformuleerde leesregels. Het menselijk subject, zijn of haar ervaring en beleving, 

is belangrijker geworden en zij speelt in de eenentwintigste eeuw in de westerse theologie een 

actieve en constitutieve rol als het gaat om haar omgang met de Schrift. Daar hebben niet 

alleen de stijgende alfabetisering en invoering van de leerplicht begin twintigste eeuw aan 

                                                 
179

  M. Labberton, Ordinary Bible Reading. The Reformed Tradition and Reader-Oriented Criticism. 

Cambridge: Faculty of Divinity 1990, 32. 
180

  Hiermee wil niet gezegd zijn dat men geen oog zou hebben voor verschillende leefomstandigheden. Echter, 

het gaat in dit onderzoek om hermeneutiek c.q. het proces van uitleggen en toepassen van de Schrift. 

Binnen dat kader is er sprake van een omissie. 
181

  Vgl. B. Wentsel, De Openbaring, het Verbond en de Apriori’s, Dogmatiek deel 2. Kampen: Kok 1982, 552. 



52 

 

bijgedragen, maar ook de individualisering, namelijk de toenemende nadruk op een mens die 

echt zichzelf kan zijn, die leeft in een open participatie met anderen en als uniek persoon 

participeert in deze wereld. 

 

2.3.3 De context 

 

We handelen eerst over de functie van de oorspronkelijke context waarin de Schrift werd 

ontvangen. Daarna besteden we aandacht aan de rol van de kerkelijke context voor het 

verstaan van de Schrift. We sluiten af met enkele bevindingen. 

 

De Schrift en de oorspronkelijke leesgemeenschap 

 

De gereformeerd bevindelijke traditie belijdt de theopneustie van de Schrift.
182

 De Schrift is 

door de Bijbelauteurs ingeademd. God heeft niet alleen overdrachtelijk, door natuur en 

geschiedenis, door feiten en gebeurtenissen tot de mens gesproken, maar is ook tot de mens 

afgedaald en heeft in menselijke taal en woorden Zijn gedachten meegedeeld. De theopneustie 

wordt gezien als een spreken van God tot de mensen van alle tijden en plaatsen, door mensen, 

namelijk door de mond van profeten en apostelen, zodat hun woord Gods Woord is.
183

  

 

De aandacht in de gereformeerd bevindelijke traditie is gericht op de eenvoudige natuurlijke 

betekenis van de tekst. Dat houdt in dat de tekst verstaan wil worden in de concrete 

historische context van de perikoop. De verbinding met het nu heeft te maken met de 

opvatting dat de werkelijkheid van toen geen andere is dan die van nu. Het waren toen 

mensen, schepselen van God en het zijn nu mensen en schepselen van God. Het Woord van 

God raakte het leven in de tijd van de auteurs en eerste lezers van de Schrift en stond in het 

verband van die tijd, maar verliest tegelijkertijd niet de betekenis in andere tijden.
184

 De 

afstand tussen de context van de eerste lezers en de hedendaagse lezers in allerlei van elkaar 

verschillende culturen kan groot zijn, maar er loopt altijd ook een rode draad van 

universaliteit doorheen. Het Woord van God was toen en is nu ten volle op de tijd en op het 

volle menselijke leven betrokken. Het is door menselijke bemiddeling het tot ons gesproken 

Woord. Er is steeds sprake van een tijdbetrokken ‘Sitz im Leben’, een tijdbetrokken taal.
185

 

De gereformeerde traditie heeft echter nooit gestreefd naar een boventijdelijke 

Schriftbeschouwing of een traditionele onveranderlijkheid. In de praktische vertolking van de 

Schrift mag de lezer steeds opnieuw met de spanning geconfronteerd worden tussen de 

verticaliteit en de horizontaliteit van de Schrift, tussen de universaliteit en de actualiteit.
186

 De 

uitwerking hiervan in de ethiek wijst op een spanning tussen deze twee polen die onder de 

aanhangers van de gereformeerd bevindelijke traditie regelmatig conflicten veroorzaakte over 

wat ethisch wel of niet geoorloofd was.
187

 

 

                                                 
182

  Zie hiervoor 1 Tim. 3:16. 
183

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 453. 
184

  Zie ook het onderscheid tussen historisch en normatief gezag in par. 2.3.1 over de eigenschappen van de 

Tekst. 
185

  Vgl. G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift II. Dogmatische Studiën, 100-108. 
186

  Vgl. G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I. Dogmatische Studiën, 110-113. 
187

  Zie bijvoorbeeld hoe Guilielmus Amesius ethische vragen behandelt met een beroep op de Schrift en hoe 

de gereformeerde traditie nu met deze vragen omgaat. W. Amezes, Vijf boeken van de consciëntie en haar 

regt of gevallen. Vertaalt en met uytgedrukte schriftuurplaatsen vermeerdert door C. van Wallendal. 

Amsterdam: W. Geesink 1896; J. Douma, Verantwoord handelen. Inleiding in de christelijke ethiek. 

Kampen: Kok 1983 (3
e
 dr.) en W.H. Velema, Oriëntatie in de christelijke ethiek. Zoetermeer: 

Boekencentrum 1990.  



53 

 

Een van de kenmerkende trekken van de Reformatie en de daarop voortbordurende 

gereformeerd bevindelijke traditie is het vertalen van de Bijbel in de volkstaal. De Bijbel 

wordt gezien als oorspronkelijk gesproken woord dat vervolgens door een bijzondere zorg 

van God op schrift gesteld is.
188

 De gereformeerd bevindelijke traditie is van mening dat de 

Bijbel vertaalbaar is.
189

 En deze vertaalbaarheid impliceert een waardering voor de culturele 

achtergronden. Vertalen is namelijk niet een kwestie van coderen en decoderen. Een 

Bijbelvertaling is een loopbrug over de kloof tussen de oude talen en moderne talen. Cultuur- 

en wereldbeschouwing van de doelgroep spelen een belangrijke rol bij het goed of verkeerd 

begrijpen van de vertaalde Bijbelgedeelten. Gezien de vertaalprincipes zoals gehanteerd door 

de Statenvertalers blijkt dat de gereformeerde orthodoxie naast historische en culturele 

getrouwheid ook duidelijkheid in de nieuwe taal nastreefde. Zij wilden dicht bij de 

oorspronkelijke tekst blijven, maar tegelijkertijd ook duidelijk vertalen.
190

  

 

De kerk als geloofsgemeenschap 

 

In volgorde gaat in de gereformeerd bevindelijke traditie de Schriftuitleg vóór het belijden 

van de kerk. De kerkelijke interpretatie van de Schrift gaat nooit voorop en is nooit 

onfeilbaar. De Schrift zelf is voor de gereformeerde uitlegger gezaghebbend. Echter, de kerk 

met haar belijden, zoals uitgedrukt in de gereformeerde belijdenisgeschriften, wordt van 

belang geacht voor het interpreteren van de Schrift, ook al staat de autoriteit van de Schrift 

boven de autoriteit van de kerk en ook al werd de canon vastgesteld toen de kerk reeds 

bestond.
191

 Deze gedachte is gegrond in het geloof en het belijden van een heilige algemene 

christelijke kerk. Het is een oude gedachte. Ze stamt al uit de Apostolische Geloofsbelijdenis. 

Daarin belijdt de kerk een kerk die één is in hetzelfde geloof, herkenbaar aan haar 

pelgrimsgestalte, een kerk die er zal zijn voor alle tijden en plaatsen, en die gebouwd is op de 

leer van apostelen en profeten.
192

 In de Heidelbergse Catechismus wordt bij de uitleg van het 

artikel uit de Apostolische Geloofsbelijdenis ook nadruk gelegd op de ‘enigheid des waren 

geloofs’.
193

 In de Nederlandse Geloofsbelijdenis wordt in lijn met de gedachten van de 

reformatoren over de kerk de volgende definitie gegeven van deze ‘enige katholieke of 

algemene kerk: een heilige vergadering van ware Christgelovigen, al hun zaligheid 

verwachtende in Jezus Christus, gewassen zijnde door Zijn bloed, geheiligd en verzegeld door 

de Heilige Geest’.
194

 Uit deze overtuiging concluderen we dat in de opvatting van de 

gereformeerd bevindelijke traditie de interpretatie van het Evangelie in de actualiteit niet kan 

plaatsvinden buiten de kerk van alle tijden en plaatsen en buiten deze geloofsinhoud om. ‘Uit 

geheel het Woord moeten de dogmata bijeen verzameld en stelselmatig geordend worden en 

dit is niet het werk van enkele godgeleerden, maar van de Kerk, door de Heilige Geest 

geleid.’
195

 De gestalte waarin de dogma’s worden doorgegeven zijn de belijdenissen.
196

 Wel 

zag het protestantisme zich na de Reformatie al snel genoodzaakt tot een belangrijk 

                                                 
188

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 3. 
189

  Vgl. ook Westminster Confessie 1.8. 
190

  D. Kroneman, ‘Bestaan er (specifieke) gereformeerde vertaalprincipes?’ in: J.H. van Doleweerd (red.), In 

onze eigen taal. Conferentiebundel zending en bijbelvertaalwerk. Woerden: ZGG 2011, 128-169.  
191

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 81. 
192

  H. Bavinck, De katholiciteit van Christendom en kerk, ingeleid door G. Puchinger. Kampen: Kok, 1968 (2
e
 

dr.); H. Bavinck, Gereformeerde katholiciteit (1888-1918). Serie Klassiek licht. Barneveld: Nederlands 

Dagblad, 2008. 
193

  Heidelbergse Catechismus Zondag 21 vraag en antwoord 54. 
194

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art 27. Zie uitgebreider: A.D.R. Polman, Onze Nederlandse 

Geloofsbelijdenis. Verklaard uit het verleden geconfronteerd met het heden, 4 delen. Franeker: Wever, z.j., 

deel 3, 229-278. 
195

  G.H. Kersten, De Gereformeerde Dogmatiek. Utrecht: De Banier, 1950. Deel I, 12. 
196

  Vgl. J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, 19. 



54 

 

onderscheid tussen fundamentele en niet-fundamentele geloofsartikelen. Reeds Calvijn 

maakte dit onderscheid om niet elke afscheiding te wettigen.
197

  

 

Ook Johannes Calvijn wil allerminst de betekenis van de kerk loochenen. Hij verwijst naar 

Augustinus en schrijft dat hij het Evangelie niet geloofd zou hebben, wanneer het gezag van 

de kerk hem daartoe niet bewogen had. Niet omdat het van de kerk zou afhangen, maar omdat 

gelovigen geen zekerheid zouden hebben van het Evangelie om daardoor gewonnen te 

worden voor Christus indien het eenparig gevoelen van de kerk hen niet aandreef. Calvijn 

noemt het gezag van de kerk de inleiding waardoor wij tot geloof in het Evangelie worden 

voorbereid.
198

 De heilige Schrift is het uitgangspunt, maar omdat de Bijbel verschillend wordt 

uitgelegd, is dat niet genoeg. De kerk is nodig. De context van de kerk en haar geschiedenis is 

daarom voor de gereformeerde orthodoxie een niet weg te denken factor in de Bijbeluitleg. De 

kerk, als schepping van het Woord, is om die reden zowel in de actualiteit als in de 

geschiedenis, de natuurlijke ‘habitat’ van de Bijbel.
199

 De auteurs van de Westminster 

Confessie ontkennen bijvoorbeeld niet dat iemand de Bijbel persoonlijk moet bestuderen, 

maar ze benadrukken de privéstudie niet. ‘Rather, the picture is that of men hearing the Word 

preached, and studying the Scripture in the fellowship of the church.’ Robert Harris (1580-

1658), een van de schrijvers van het hoofdstuk over de Schrift, zegt hierover: ‘Therefore if 

you would have this new spirit ... wait up on God in His own waies and means, till He please 

to speak life unto your souls: For, “the words that I speak (saith our Savior) are spirit, and 

they are life”.’ En Harris voegt hieraan toe: ‘that men should especially apply themselves to 

the communion of saints. This is the context in which men wait upon the Lord in the use of 

the ordinary means which He has provided’.
200

 

 

De communicatie van het Evangelie wordt in de gereformeerd bevindelijke traditie nauw 

verbonden met de hoorbare verkondiging van het Woord en het onderwijs erover in de 

gemeente. In prediking en onderwijs wordt de Schrift voor de gemeente uitgelegd en 

toegepast. In zondagse diensten en andere samenkomsten komt de christelijke gemeente als 

hoor- en leesgemeenschap bijeen.
201

 De Heidelbergse Catechismus belijdt dat het geloof door 

de Heilige Geest gewerkt wordt ‘door de verkondiging van het heilig Evangelie’.
202

 In de 

Westminster Confessie wordt beleden dat de ‘leer van berouw ten leven door elke dienaar van 

het Evangelie moet worden gepredikt, evenals die van het geloof in Christus’.
203

  

 

Van de opdracht tot prediking en onderwijs door de kerk is de stap naar de ambten snel 

gemaakt. Enerzijds belijdt de gereformeerd bevindelijke traditie dat niemand beschikt over de 

ware uitleg van de Schrift, privépersonen niet, maar ook de kerk niet, maar anderzijds wordt 

de kerk geregeerd door de ambten van predikant, ouderling en diaken. Deze ambtsdragers, 

met geestelijke gaven bedeeld, worden op onderscheiden wijze geroepen het Woord uit te 

                                                 
197

  J. Calvijn, Institutie, IV.1, 12 en 13; IV.2, 1. 
198

  J. Calvijn, Institutie, I.7.3, 5. H. van den Belt, Betrouwbaar getuigenis, 26-28. Ook Zacharias Ursinus haalt 

in zijn Schatboek bij de behandeling van vraag en antwoord 54 van de Heidelbergse Catechismus deze 

uitspraak aan. Zie: F. Hommius, Schatboek der verklaringen over den Nederlandschen Catechismus uyt de 

Latynsche lessen van Dr. Zacharias Ursinus, opgemaakt van Ds. David Pareus, vertaalt met Tafelen, 

verligt door Ds. Festus Hommius. Deel 1. Gorinchem: Nicolaas Goetzee 1736 (3
e
 dr.), 540. 

199
  G. van den Brink, ‘Theologische interpretatie als antwoord op de hedendaagse crisis in de bijbeluitleg’ in: 

J. Hoek (red.), Sola Scriptura, 147. 
200

  J.B. Rogers, Scripture in the Westminster Confession, 385. 
201

  Voor verdere uitwerking zie: K. Dijk, De dienst der prediking. Kok: Kampen 1955 en T. Hoekstra, Het 

Woord Gods in de prediking. Kok: Kampen 1932. 
202

  Heidelbergse Catechismus Zondag 25 vraag en antwoord 65. 
203

  Westminster Confessie XV.1. 



55 

 

leggen.
204

 Als we het over de leesgemeenschap van de Schrift hebben, nemen in de 

gereformeerd bevindelijke traditie de ambtsdragers dus een invloedrijke positie in en hebben 

zij ook een toezichthoudende en beoordelende rol.
205

 Matthew Henry (1662-1714) benadrukt 

in zijn inleiding op zijn omvangrijke Bijbelcommentaar dat ‘it is the duty of all Christians 

diligently to search the Scriptures, and it is the office of ministers to guide and assist them 

therein’.
206

 

 

Toch heeft ondanks het gezaghebbend spreken van de ambtsdragers in de kerk de ambtelijke 

uitleg van de Schrift nooit een allesomvattend tijdoverstijgend karakter. Er wordt in de 

belijdenisgeschriften niet teruggevallen op de kerk, maar op de Schrift. Als mensenwerk is 

uitleg gebrekkig en aan persoon, plaats en omstandigheden gebonden. Het belijden van de 

eenheid van geloof, geldig voor alle tijd en plaats, staat naast de opvatting dat niet één 

bepaalde uitleg of toepassing, op een bepaald ogenblik de ware is, maar de uitleg die in de 

loop van de geschiedenis onder gelovigen door de Heilige Geest is bekrachtigd. Calvijn merkt 

naar aanleiding van de vraag hoe iemand goede en valse profeten kan onderscheiden op dat 

alle leerbegrippen naar het Woord van God onderzocht moeten worden en dat alzo de 

regelmaat van het geloof een beslissend gezag heeft in de beoordeling.
207

 De kerk komt niet 

klaar met de uitlegging van de Schrift. Er is in de gereformeerd bevindelijke traditie nooit een 

volledig set uitlegregels aangereikt dat, mits goed toegepast, zou kunnen waarborgen dat de 

Schrift volledig wordt verstaan.
208

  

 

Maken theologen in de gereformeerde orthodoxie en traditie gebruik van andere bronnen dan 

uit de eigen traditie? In de kanttekeningen bij de Statenvertaling wordt dikwijls verwezen naar 

bronnen. Een enkele keer komen we de naam tegen van Tertullianus (ca. 160-ca. 230)
209

, 

Hiëronymus van Stridon (ca. 347-420)
210

, Eusebius van Caesarea (ca. 263-ca. 339)
211

 en 

Plinius de Oudere (ca. 23-79).
212

 Uit een onderzoek naar de betekenis van de rabbijnse traditie 

voor het boek Job blijkt echter overduidelijk dat de vertalers een verscheidenheid aan 

commentaren raadpleegden.
213

 Joodse rabbijnen worden herhaaldelijk geciteerd, maar ook 

heidense en christelijke historici.
214

 De naam van de joodse historicus Flavius Jozefus komen 

we herhaaldelijk tegen.
215

 We komen in de kanttekeningen veel annotaties tegen over 

verschillende opvattingen over een tekst, waaruit de lezer desnoods een keuze kan doen. Ook 

in het in de gereformeerd bevindelijke traditie veel geraadpleegde en aanbevolen 

Bijbelcommentaar van Matthew Henry (1662-1714) wordt meer dan eens verwezen naar 

                                                 
204

  Zie voor een overzicht van de ontwikkelingen van de ambtsleer in de periode van de gereformeerde 

orthodoxie: C. Graafland, Gedachten over het ambt. ‘Och, of al het volk deze Heeren profeten waren…!’. 

Zoetermeer: Boekencentrum 1999, 86-112. A.D.R. Polman, Onze Nederlandse Geloofsbelijdenis. 

Verklaard uit het verleden geconfronteerd met het heden, 4 delen. Franeker: Wever, z.j. 
205

  Vgl. Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 30. 
206

  Matthew Henry’s, Commentary on the Whole Bible. Unabridged. Geraadpleegd op:  

www.ccel.org/ccel/henry/mhc.i.html. 
207

  J. Calvijn, De Evangeliën van Mattheus, Markus en Lukas, opnieuw uit het Latijn vertaald onder toezicht 

van A. Brummelkamp, 1
e
 deel. Kampen: Zalsman 1895 (2

e
 dr.), 395; commentaar bij Matth. 7:16.  

208
  F.W. Grosheide, Hermeneutiek ten dienst van de bestudeering van het Nieuwe Testament, Amsterdam: 

Bottenburg 1929, 111. 
209

  Uit zijn Apologeticum; Jud. 1:12. 
210

  Uit de Catalogus Series Ecclesiae. Hoogl. 1:14, Nah. 1:1, Hebr. 7:1, Openb. 1:9. 
211

  Uit zijn Historia Ecclesiastica; Eze. 38:2, Hand. 8:9, Hand. 28:31, 2 Tim. 3:8, Openb. 1:9, 2:6. 
212

  Uit zijn Naturalis Historia. Joz. 19:47, Job 28:2, Hoogl. 6:4, Jes. 13:19, Klaagl. 4:3, Eze. 27:6, 11. 
213

  Zie ook C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, Haarlem: Nederlands 

Bijbelgenootschap 1993, 279-282. 
214

  J. van der Haar, ‘De kanttekeningen van de Statenvertaling’ in: P. Beekhuis e.a., ‘Niets kan haar glans 

verdoven’. 350 jaar Bijbel in Statenvertaling. Dordrecht: Gereformeerde Bijbelstichting 1987, 61-73. 
215

  Zie bijvoorbeeld het commentaar bij Est. 2:8, Zach. 11:6, Matth. 3:7, Hand. 23 en 24. 



56 

 

kerkvaders en theologen uit de Vroege Kerk. Meerdere keren komen we namen tegen zoals 

die van Origenes (ca. 185-254)
216

, Cyprianus (?-258)
217

, Eusebius van Caesarea
218

, Gregorius 

van Nazianze (329-389)
219

 en Gregorius van Nyssa (ca. 335-ca. 394).
220

 Ook de remonstrant 

Hugo de Groot (1583-1645) wordt regelmatig geciteerd.
221

 Uit deze gegevens blijkt dat men 

waardering had voor andere uitlegtradities en andere commentaren wilde betrekken bij de 

eigen uitleg.  

 

Bevindingen 
 

De essentie van de Schrift is in de gereformeerd bevindelijke traditie het christelijk geloof en 

de daarmee samenhangende klassieke leerstukken zoals uitgedrukt in de gereformeerde belij-

denissen. Zowel de natuurlijke situatie van ieder schepsel als de noodzakelijke verlossing 

vertonen universele trekken. Deze kernboodschap overstijgt niet alleen de concrete context 

van de eerste lezers van de Bijbelboeken maar ook die van ieder mens.  

 

Tegelijkertijd blijft overeind dat de achtergrond van taal en cultuur waarin het Woord in de 

oorspronkelijke setting van de eerste lezers geklonken heeft, volledig tijdbetrokken was en dat 

het Woord wanneer het vandaag tot iemand komt eveneens begrepen moet kunnen worden in 

de eigen taal en cultuur. De Bijbel is een boek waarin God in mensentaal Zijn universele wil 

openbaart. Tussen het toen en nu zit de kloof van taal en cultuur die naar de mening van de 

gereformeerde orthodoxie overbrugd dient te worden door vertaling en uitleg. 

 

De kerk, vertegenwoordigd in de ambten, ziet toe op de juiste uitlegging van de Schrift en zij 

neemt zelf ook actief deel aan het uitleggen ervan door prediking en onderwijs. Uitleggen van 

de Schrift wordt niet losgemaakt van de ontvangstgeschiedenis ervan, die op haar beurt een 

kader schept in de vorm van belijdenisgeschriften. In de gereformeerd bevindelijke traditie 

krijgen uitleggers van de Schrift uit andere theologische tradities een plaats, ondergeschikt 

aan die van de eigen theologische traditie. 

 

 

2.4 Evaluatie  
 

2.4.1 Hermeneutische parameters 

 

Ons baserend op de opvattingen over Tekst, lezer en context in de gereformeerd bevindelijke 

traditie vatten we deze samen in zes willekeurige normatieve hermeneutische parameters.  

 

(1) De heilige Tekst neemt tegenover de uitlegger een zelfstandige, onafhankelijke plaats in. 

Zij heeft bovendien onovertroffen gezag waardoor zij groot respect verdient. De gebruiker 

van de Bijbel betreedt heilige grond. Innerlijke verlichting door de Heilige Geest is 

voorwaarde voor een juist verstaan. 

 

(2) De ware uitleg houdt verband met de hoofdsom van het christelijk geloof. In de 

gereformeerde hermeneutiek is het belijden van de kerk van de Reformatie een samenvatting 

                                                 
216

  Zie het commentaar bij Mark. 16:14-18; Joh. 19:16-18; Matth. 24:4-31. 
217

  Zie het commentaar bij Joh. 11:17-32; Joh. 19:16-18; Hand. 24:1-9; 1 Joh. 5:6-9.  
218

  Zie het commentaar bij Dan. 4:34-37; Joh. 8:1-11. 
219

  Zie de inleiding op het boek Job. 
220

  Zie het commentaar bij Joh. 2:1-11. 
221

  Vijftien keer in het Oude Testament. En achttien keer in het Nieuwe Testament.  



57 

 

van de geloofsleer en daarmee is zij ook een toetssteen om de betrouwbaarheid van de uitleg 

te beproeven. 

 

(3) De uitleg van de Schrift vindt plaats in de bedding van de kerk. Het lezen van de Schrift is 

zowel een individueel – ieder mens heeft toegang tot de Schrift – als een collectief gebeuren. 

Het vaststellen van de betekenis is een proces van dialoog met anderen in de kerk, nu en 

vroeger. Ongeoefende en geoefende lezers vormen binnen de kerk samen een 

leesgemeenschap. Individu en collectief zijn op elkaar aangewezen.  

 

(4) Het juiste gebruik van leesregels en de kennis van de Schrift en haar achtergronden zijn 

weliswaar van invloed op het waarheidsgehalte van de uitleg, maar de hermeneutische 

methode alleen is niet toereikend. Het interpreteren van de Schrift is geen zuiver mystieke 

ervaring noch enkel een methodisch ontsleutelen van de letterlijke tekst. Het uitleggen van de 

Schrift vindt plaats op het kruispunt van de methodisch exegetische aanpak en de individuele 

toepassing. Uitleggen houdt verband met het ontvangen van het Woord. En bij ontvangst 

hoort toe-eigening, een toepassing waarbij men de tekst persoonlijk eigent. 

 

(5) Het uitleggen van de Schrift vraagt om instructie. De vaardigheid in het toepassen van de 

leesregels en de kennis over de Bijbel, de achtergronden en de interpretatiegeschiedenis wordt 

verkregen in de kerk. 

 

(6) Om te komen tot een goede interpretatie moet de Bijbel beschikbaar zijn in een 

betekenisgetrouwe overzetting van de grondtekst in de eigen taal. De oorspronkelijke tekst 

heeft groot gezag. Een vertaling moet daarom dicht bij de structuur en betekenis van de 

grondtekst blijven. 

 

2.4.2 Drie spanningsvelden 

 

Gerelateerd aan de voorgaande analyse dringen zich drie spanningsvelden aan ons op. Het 

eerste is dat de inhoud van de gereformeerde belijdenis fungeert als begrenzing van de uitleg. 

Het is alsof het ‘product’ uitleg bij voorbaat ingesnoerd wordt door de belijdenis, al staat zij 

nooit boven de Schrift. Het tweede is de hermeneutische methode die procesmatig van 

karakter is en daarmee juist interpretatieruimte creëert, maar tegelijkertijd gebonden is aan de 

bediening van de Heilige Geest. De derde is die van de discrepantie tussen professionele lezer 

en gewone lezer. De ambtsdrager heeft een hoger ‘leesgezag’ dan het gemeentelid. 

 

De gereformeerde belijdenis 

Het belijden van de kerk van de Reformatie is in de gereformeerde hermeneutiek het punt 

waar de lichtstralen bij elkaar komen, alsook het middel om de echtheid van de uitleg te 

beproeven. Dit belijden bestaat niet uit een alles omvattend geschrift, maar uit een 

verzameling van documenten. Tot dit belijden worden niet alleen de oecumenische 

belijdenissen gerekend, maar ook de ‘Drie Formulieren van Enigheid’
222

 en de Westminster 

Confessie, ook al is deze ruim een eeuw later ontstaan dan de Nederlandse 

belijdenisgeschriften.  

 

Wat is de functie van het belijden? De belijdenisgeschriften staan niet boven het Woord, maar 

eronder.
223

 Er wordt in de gereformeerde theologie geen goddelijk gezag aan toegekend. Het 

belijden wil de Schrift naspreken en is hulpmiddel in het zoeken naar ‘de enigheid des 

                                                 
222

  De Nederlandse Geloofbelijdenis, de Heidelbergse Catechismus en de Dordtse Leerregels. 
223

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 7. 



58 

 

geloofs’.
224

 Het gaat in de gereformeerde hermeneutiek niet in de eerste plaats om het 

uitwendig hanteren van deze geschriften, maar om de binnenkant, namelijk het 

onvoorwaardelijk zich onderwerpen aan de heilige Schrift, en wel de gehele Schrift, zoals de 

samenstellers gewild hebben de Schrift na te spreken.
225

 De lezer blijft niet eenzaam met de 

tekst zitten. In de kerk vindt de nieuwe lezer een gemeenschap van oude en nieuwe 

meelezers.
226

 

 

Het gezichtspunt dat het dogma regel is voor de exegese, ontwikkelt zich binnen de 

Reformatie volgens kerkhistoricus Augustijn al aan het einde van de jaren ’30 van de 

zestiende eeuw.
227

 Hier stuiten we op een schijnbare tegenstrijdigheid. Op grond van de 

analogia fidei is de belijdenis in zekere zin een leessleutel. Maar als leessleutel, heeft de 

belijdenis altijd de neiging meer te worden dan door de Bijbel genormeerde norm (norma 

normata). Ze wordt een norma normans voor het lezen. Die tendens kan een bedreiging van 

de autopistie worden. In een verantwoorde gereformeerde hermeneutiek wordt de belijdenis 

aan de ene kant opgevat als een door de Bijbel genormeerde samenvatting van de geloofsleer, 

een summa Scripturae, die zelf een norma normata is en als zodanig ook als leessleutel kan 

fungeren. Aan de andere kant is de belijdenis ook een context-bepaald antwoord op de Schrift, 

en daarmee ondergeschikt aan de Schrift. Enerzijds representeert de belijdenis de inhoud van 

de Schrift, anderzijds beweegt zij zich in gehoorzaamheid aan de heilige Schrift bij de tekst 

van de heilige Schrift vandaan.
228

  

 

De belijdenisgeschriften zijn niet uitputtend. De uitleg van de Schrift omvat meer dan de 

hoofdzaken die in de belijdenissen omschreven zijn. De inhoud van de belijdenisgeschriften 

van de Reformatie is niet op alle punten universeel geldend voor alle christenen. 

Gereformeerde theologen ontzeggen bijvoorbeeld iemand die de leer van de kinderdoop 

verwerpt, niet de zaligheid. Al zijn de gereformeerde belijdenisgeschriften van de kerk in de 

gereformeerde hermeneutiek zowel brandpunt als toetssteen, de rijkdom van de Schrift wordt 

                                                 
224

  Vgl. Heidelbergse Catechismus Zondag 21 vraag en antwoord 54. 
225

  Vgl. W. Harinck, ‘Zending en belijdenis’ in: J.H. van Doleweerd (red.), Gij zult Mijn getuigen zijn, 148-

161. 
226

  Vgl. A.J. McKelway, ‘The Spirit and the Letter’, 216. 
227

  C. Augustijn, Kerk en belijdenis. Kok: Kampen, 1969, 39. Vgl. ook M.E. Brinkman, ‘Bavinck en de 

katholiciteit van de kerk’ in: G. Harinck en G. Neven (red.), Ontmoetingen met Herman Bavinck. 

Barneveld: De Vuurbaak 2006, 312.  
228

  In dit verband is de relatie tussen de systematische theologie en de hermeneutiek van belang. In de 

hermeneutiek gaat het om de leesregels (methode) en de reflectie daarop; in de systematische theologie gaat 

het om de resultaten van het leesproces (de geloofsleer). Er is sprake van een wisselwerking. De resultaten 

van het leesproces spelen dikwijls een belangrijke rol als input voor het verdere leesproces, en kunnen als 

zodanig ook leessleutel worden. De hermeneutiek dient er onzes inziens echter voor te waken dat hier geen 

ontsporingen of eenzijdigheden optreden.  

Om voeling te krijgen met de Schriftuitleg in de prediking in de gereformeerde orthodoxie onderzochten 

we in het kader van dit onderzoek een aantal preken over de gelijkenis van de verloren zoon uit Lukas 15. 

De preken of leerredenen waren afkomstig van Samuel Rutherford (1600-1661), Koenrad Mell (1666-

1733), Johannes Barueth (1709-1782) en Hermann Friedrich Kohlbrügge (1803-1875). Van alle preken kan 

gezegd worden dat de aandacht voor de letterlijke, historische tekst startpunt is. De algemene lijn van uitleg 

is het geestelijk duiden van de details uit de tekst. We constateren een grote mate van intertextualiteit. De 

uitleg van de vier predikers spoort op theologische hoofdlijnen met elkaar. De regel van de analogie des 

geloofs is de belangrijkste hermeneutische uitlegregel. De analyse van deze preken geeft allerminst het 

beeld van een ‘hermeneutisch midden’ tussen enerzijds grote aanspraken uit de traditie en anderzijds een 

onbegrensde interpretatieruimte van de lezer. De geloofstraditie van de predikers is dominant aanwezig. 

Voor de mens als subject en individu is in het hermeneutisch kader geen rol weggelegd. Een beschrijving 

van het onderzoek is op aanvraag bij de auteur te verkrijgen. 

 



59 

 

er niet per se door beteugeld. De exegese is vrij. Daarmee is tevens de mogelijkheid van 

toevoeging en correctie op de belijdenis gegeven. 

 

De gereformeerd hermeneutische methode 

Het interpreteren van de Schrift is geen zuiver mystieke ervaring noch enkel een methodisch 

ontsleutelen van de letterlijke tekst. De ware uitleg bevat elementen van beide. De 

gereformeerde hermeneutiek claimt niet één methode. Het uitleggen van de Schrift, hoewel 

aan bepaalde regels gebonden, leidt ook niet tot een eenduidig op alle plaatsen en in alle 

tijden geldend resultaat. De hermeneutische regels dienen slechts als instrumenten om de 

uitlegger op zijn weg te begeleiden. We zien hier een rol weggelegd voor de autopistie van de 

Schrift. 

 

De aanduidingen ‘letterlijk’ en ‘geestelijk’ spelen een belangrijke rol. Echter, de verbinding 

tussen letterlijk en geestelijk is niet methodisch tot stand te brengen. Dit houdt verband met de 

belijdenis dat de Schrift uiteindelijk slechts kan worden begrepen door de verlichting van de 

Heilige Geest. Bij het uitleggen van de teksten is het leggen van de verbinding van de 

letterlijke, historische betekenis met de geestelijke betekenis een op ingeving en intuïtie 

gebaseerd proces waarbij de lezer mits de uitleg niet in tegenspraak is met het belijden van de 

kerk, tot eigen interpretaties mag komen.
229

  

 

De ambtsdrager en het gewone gemeentelid 

Het was het credo van de Reformatie dat de kerk niet mag heersen over de Schrift. Hier tekent 

zich een dilemma af. Geheel gelijkwaardig zijn professionele ambtelijke lezers enerzijds en 

andere lezers van de Schrift anderzijds namelijk niet. Ambtsdragers hebben gids te zijn bij het 

uitleggen van de Bijbel. De kerk is naar opvatting van de gereformeerd bevindelijke traditie 

niet alleen een lees- maar ook een leergemeenschap.
230

 Eenvoudige lezers moeten met hun 

persoonlijke uitleg van de Schrift in het spoor van het belijden van de kerk worden geleid.  

 

Van verschillende zijden is er reeds op gewezen dat dit spanningsveld zich scherper aftekent 

naarmate de kerk verder van de Reformatie komt af te staan.
231

 De lezing van de Schrift door 

de kerk krijgt gaandeweg een confessioneler karakter en de indruk ontstaat dat er gaandeweg 

meer hiërarchie in de uitleg komt, dan oorspronkelijk bedoeld. De vraag is of er voor het 

Bijbellezen door de eenvoudige hongerige ziel in de leesgemeenschap van de kerk voldoende 

aandacht was. De huisgodsdienstoefening of huiselijke eredienst lijkt in deze structuur de 

vrije toegang van de gewone lezer enigszins te waarborgen. Huisgezinnen werden immers 

geacht als kleine kerken te zijn.
232

 

 

Een ingrijpende verandering van instituut naar subject vindt plaats in de negentiende en 

twintigste eeuw. Dan komen de menswetenschappen en de antropologie centraal te staan en 

moet in toenemende mate de aandacht worden verdeeld tussen de geloofsleer en de mens en 

zijn context.
 
Kerkelijke structuren en leerstellige inhouden die nog het klimaat van de 

zeventiende en achttiende eeuw konden domineren, worden daarna in toenemende mate 

ingenomen door een ruime belangstelling voor het individu en zijn ervaringen.  

 

                                                 
229

  W. de Greef, Calvijn en zijn uitleg van de Psalmen, 313. 
230

  Zie hierover W. Verboom, ‘De kerk als leergemeenschap’ in: W. van ’t Spijker e.a. (red.), De kerk. 

Kampen: De Groot Goudriaan 1990, 404-422. 
231

  Zie o.a. K. Dijk, De dienst der prediking, 60, 61. 
232

  Zie o.a. L.F. Groenendijk. De nadere reformatie van het gezin. De visie van Petrus Wittewrongel op de 

christelijke huishouding (diss.). Dordrecht 1984. 



60 

 

2.5 Conclusie 
 

De uitleg van de Schrift is in de gereformeerd bevindelijke traditie niet vastgelegd. Een 

gereformeerde hermeneutiek bindt zich weliswaar aan de hierboven genoemde parameters, 

maar zij snoert de uitleg niet bij voorbaat in. Zou zij dat wel hebben gedaan, dan zou een 

opvatting over het zelfgetuigend vermogen van de Schrift (autopistie) hiermee in tegenspraak 

geweest zijn. Voor de Tekst en de zelfstandige plaats daarvan in het proces van uitleg, wordt 

een grote plaats ingeruimd. Maar de context van de kerkelijke leeswijzer, ingekleurd door het 

gereformeerde belijden, lijkt een dominante stem te hebben in de uitleg. De band met de kerk 

en haar belijdenissen is stevig. De leesruimte van de (gewone) lezer lijkt hieraan volledig 

onderworpen.  

 

Houden we het speelveld – vooruitlopend op de volgende hoofdstukken – al voorzichtig tegen 

het licht van de eenentwintigste eeuw met een grote verscheidenheid aan volken en 

leesculturen, dan ontdekken we enkele sterke en zwakke punten. Het eerste sterke punt is dat 

zij in principe open staat voor nieuwe interpretaties van de Schrift. Nieuwe gezichtspunten 

zijn geoorloofd. Dit is een stimulans om de Bijbel te onderzoeken. Het tweede is, dat er geen 

voorwaarden vooraf gesteld worden om met vrucht gebruik te kunnen maken van de Schrift. 

Geen enkele bevolkingsgroep is bij voorbaat kansloos om met vrucht de Schrift te lezen en uit 

te leggen. De uitleg komt immers tot stand in een ontmoeting tussen Tekst, lezer en Heilige 

Geest. Grondige kennis kan tot een beter Schriftverstaan leiden, maar is niet absoluut 

noodzakelijk. Het derde sterke punt is de op het proces gerichte methode van exegese om te 

komen tot een verantwoorde uitleg. Daarmee is de hermeneutische methode niet 

inhoudgestuurd en blijft er in de uitleg de mogelijkheid open van verrassing. Het vierde is dat 

de historische en actuele leesgemeenschap die kerk heet, een onmisbare plaats heeft in het 

proces van uitleggen. Daarmee is een vorm van natuurlijke correctie gegeven en kan misbruik 

in de uitleg en toepassing van de Schrift worden voorkomen. Het vijfde sterke punt is dat er 

een centrum van Schriftuitleg wordt gegeven wat men onder woorden brengt met ‘de 

hoofdsom van het christelijk geloof’. Hiermee kan de eenheid van de christelijke kerk worden 

behouden, zonder dat daarmee de ruimte voor aanvullingen en toevoegingen wordt genegeerd. 

 

Houden we de beschrijving tegen het licht van de eenentwintigste eeuw, dan worden ook de 

zwakten zichtbaar. De eerste zwakte is dat de complexiteit van het begrip kerk onvoldoende 

kan worden verdisconteerd in haar opvattingen. De wereldkerk is te omvattend om haar 

volledig te kunnen omarmen en te betrekken bij het interpreteren van de Schrift.
233

 Ditzelfde 

kan ook gezegd worden voor de complexiteit van culturen. Cultuurverschillen kunnen het 

verstaanskader zodanig beïnvloeden dat herkennen en overeenstemmen in de Schriftuitleg een 

moeilijk te communiceren iets wordt. Een tweede zwakte is dat de lezers en hun culturele 

achtergronden en de waardering voor de invloeden die van daaruit doorvloeien in het proces 

van uitleg onuitgesproken zijn gebleven. Daarmee kan het lijken alsof lezers geen invloed 

(mogen) hebben op de interpretatie van de Schrift. Van de gereformeerde theologen uit de tijd 

van de orthodoxie en daarna moet gezegd worden dat zij geen belangstelling hadden voor de 

complexiteit van het leesproces.  

 

                                                 
233

  Het gereformeerde kerkbegrip gaat uit van een zichtbare kerk, openbaar in belijdenis en wandel, en een 

onzichtbare kerk, gevormd door de inwendige vorm namelijk die van het geloof die door niemand gezien 

wordt. De onzichtbare kerk valt in deze wereld uiteen in een zeer verdeelde zichtbare kerk.  



 

 

Hoofdstuk 3 De Schrift in de gereformeerde zending van de zestiende tot en 

met de eenentwintigste eeuw 
 

 

3.1 Inleiding 
 

In het vorige hoofdstuk is het speelveld van de gereformeerde hermeneutiek beschreven met 

het oog op de variabelen Tekst, lezer en context. In de historische analyse in dit hoofdstuk 

willen we nagaan in hoeverre de Bijbel in de zendingsgeschiedenis de plaats heeft gekregen 

die zij volgens de opvatting van de gereformeerd bevindelijke traditie had moeten innemen. In 

dit hoofdstuk lezen we het thema van de plaats van de Schrift terug in de gereformeerde 

zendingsgeschiedenis. We willen in het oog krijgen hoe dit heeft gefunctioneerd en hoe dit nu 

het geval is. In hoofdstuk 1 stelden we dat als het gaat om de rol van de Bijbel er sprake is van 

een vacuüm in de gereformeerde missiologie en dat het gebrek aan reflectie een kwetsbare 

plek van haar is.  

Voor ons onderzoek zijn twee hoofdvragen van belang. De eerste is welke rol de Bijbel en het 

gereformeerd hermeneutische kader hebben gespeeld in de aanpak van gereformeerde zending 

vanaf haar oorsprong in de zestiende eeuw. Kwam het Woord aan het woord? Vond er 

instructie plaats over de omgang met het Woord aan bestaande en nieuwe lezers? Hoe stond 

het met de beschikbaarheid van betrouwbare en duidelijke overzettingen van de Bijbel? Onze 

aandacht richt zich op de rol van de Schrift tussen lezer en kerkelijke context in. Op welke 

wijze lezen wij het sola Scriptura terug in de zendingsgeschiedenis? 

 

De tweede hoofdvraag is welke plaats de Schrift inneemt in het brede palet van 

zendingsinitiatieven in de twintigste en eenentwintigste eeuw. Gereformeerde zending speelt 

zich niet af in het isolement. Zij beweegt onwillekeurig mee met andere zendingsbewegingen 

en -ontwikkelingen. 

 

Om de eerste hoofdvraag te beantwoorden, volgen we de globale ontwikkeling van 

gereformeerde zending van de zeventiende tot en met de twintigste eeuw. We baseren ons 

daarbij vooral op overzichtswerken.
1
 Vervolgens diepen we enkele representatieve illustraties 

verder uit. De eerste thematische diepteboring is die van het taalmonument de Statenvertaling 

en de vertaalprincipes die eraan ten grondslag liggen. We spiegelen de feiten over deze 

vertaling aan die van de gang van zaken rondom de eerste missionaire Bijbelvertaling in het 

Maleis, in het toenmalig Oost-Indië. De tweede is die van het Seminarium Indicum van 

Antonius Walaeus dat in het tijdbestek van ongeveer tien jaar een aantal zendingspredikanten 

heeft opgeleid. Wat was de doelstelling en het karakter van deze zendingsopleiding? De derde 

diepteboring richt zich op de betekenis van de Bijbel in het zendingswerk van de puriteinse 

zendingspredikant John Eliot in Nieuw Engeland. De vierde en laatste diepteboring doen we 

bij Johan Herman Bavinck (1895-1964), een gereformeerd missioloog die de visie op zending 

uit de gereformeerde orthodoxie verbindt met de twintigste eeuw. Bavincks denken is 

geworteld in de zendingsbeginselen zoals die vastgesteld werden op de synode van 

Middelburg (1896), waar in aansluiting op Voetius de bekering van mensen, de planting van 

de kerk en de glorie van God centraal stonden.
2
 Elke paragraaf wordt afgesloten met een 

evaluatie.  

                                                 
1
  In het zendingshistorisch onderzoek zijn primaire bronnen vanwege de belemmeringen van afstand en taal 

vaak moeilijk te raadplegen. Daarom moeten we het in ons onderzoek vooral hebben van overzichtswerken 

waarin primaire bronnen worden ontsloten.  
2
  P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis. Het leven en de missionaire theologie van Johan H. Bavinck. 

Zoetermeer: Boekencentrum 1999, 287.  



62 

 

 

Om de tweede hoofdvraag te beantwoorden onderzoeken we de achtergronden en standpunten 

over zending en de Schrift van zowel de eerste wereldzendingsconferentie te Edingburgh in 

1910 als de herdenking ervan in 2010 en de ontwikkelingen daartussen. Daarmee proberen we 

in beeld te krijgen tegen de achtergrond van welke opvattingen en vragen de gereformeerde 

zending in de eenentwintigste eeuw functioneert.  

 

Het hoofdstuk sluit af met een terugblik en een conclusie. 

 

 

3.2 De Schrift en zending in de gereformeerd bevindelijke traditie (algemeen) 
 

Om zicht te krijgen op de globale ontwikkelingsgang van de Schrift in zending staan we 

achtereenvolgend stil bij (1) het ontstaan ervan in de zestiende en zeventiende eeuw, (2) de 

positie van de ongeoefende lezer in de begintijd, (3) de relatie tussen zending en de VOC en 

WIC, (4) de geschiedenis van het onderwijs, (5) de opkomst van de genootschappen in de 

achttiende eeuw en (6) de ontwikkelingen tot en met de twintigste eeuw. 

 

3.2.1 Zending en de gereformeerde orthodoxie in de zestiende en zeventiende eeuw 

 

Het protestantisme breidt zich in de zestiende eeuw krachtig uit over West-Europa. De eerste 

en grote aanzet is: de kerk naar het Woord terug te brengen, en het Woord weer op de kansels 

in de kerk te leggen. Het grootste deel van het protestantisme zoals dat in ‘Latin Europe’ 

overleeft, is ‘gereformeerd’. De kerken van de Reformatie komen vooral voor in een gordel 

die van Roemenië en het Oosten van Hongarije, door Zwitserland heen, langs de Rijnvallei tot 

Nederland loopt en over de Noordzee heen in Schotland en Ierland eindigt.
3
 Maar de opdracht 

van de verkondiging van het Evangelie aan alle volken krijgt niet de aandacht die een 

eenentwintigste-eeuwse gereformeerde protestant zou verwachten. De reformatoren 

ontplooien uiteindelijk niet veel zendingsactiviteiten in de strikte zin van het woord: uitgaan 

tot alle volken. In hun geschriften besteden ze geen aandacht aan de roeping van de kerk tot 

het uitzenden van zendelingen. Echter, de Reformatie heeft wel oog voor de fundering en 

bewaring van de kerk in Europa. Diverse redenen zijn aan te voeren voor het niet ter hand 

nemen van het uitzenden van mensen ten behoeve van de verkondiging van het Woord. Men 

is algemeen van opvatting dat de zendingsopdracht zich beperkt tot de eigenlijke apostelen uit 

het Nieuwe Testament. Christus heeft alleen aan hen het charisma van het Woord gegeven, en 

daarmee ook alleen aan hen het mandatum.
4
 Schijnbaar laat de veelomvattende taak van de 

Reformatie weinig gelegenheid over om zending te bedrijven. Tot 1648 lijdt de kerk onder de 

vervolging en moeten de protestanten vechten voor hun leven.
5
 De kerken van de Reformatie 

missen verder een kweekvijver voor zendingswerkers zoals de kloosters van voorheen. In de 

begintijd ontbreekt het bovendien aan contacten met niet-christelijke landen. Spanje en 

Portugal domineren de zeeroutes en combineren een zeker religieus imperialisme met een 

politiek imperialisme van hun vorsten. Paus Alexander VI heeft de wereld verdeeld in twee 

gebieden en die geschonken aan Spanje en Portugal om de volken daar te onderwerpen en 

onder het gezag van de kerk te brengen. Pas tegen het eind van de zestiende eeuw krijgen 

protestantse landen enigermate toegang tot de koloniale gebieden en in de zeventiende eeuw 

                                                 
3
  K.S. Latourette, A History of Christianity. Vol. II Reformation to the Present. Revised Edition. San 

Francisco: Harper Collins 1975, 745. 
4
  B. Oosterom, Johannes Hoornbeeck als zendingstheoloog en oecumenicus. Bijdrage tot het onderzoek naar 

de zendingsgedachten in de Nadere Reformatie. Kampen, scriptie, z.j. 30.; J. Sizoo, IV, 3-4. 
5
  S. Neill, A History of Christian Missions. London: Penguin Books 1990, 188. 



63 

 

worden Engeland en Nederland voor het eerst belangrijke zeevarende naties.
6
 Andere 

continenten liggen in de zestiende eeuw nog vrijwel geheel buiten het gezichtsveld. In het 

Westen kan men zich van die verre werelden aan de andere zijde van de oceanen nog 

nauwelijks een voorstelling maken.  

 

De protestantse zending in de zin van het uitzenden van zendingswerkers om het Evangelie te 

verkondigen, zien we pas in de zeventiende eeuw – en dan nog mondjesmaat – na de 

consolidering van de Reformatie op gang komen. Toch zijn in de Reformatie de kiemen voor 

de latere protestantse zending wel aanwezig.
7
 Er wordt een belangrijke basis gelegd. De 

Bijbel komt in het middelpunt te staan. De rechtvaardiging door het geloof wordt het startpunt 

van de theologie. De positie van de kerk verandert. In de Reformatie is zij niet langer 

exclusief uitdeler van het heil aan haar leden. Er komt aandacht voor het ‘ambt aller 

gelovigen’ wat betekent dat naast de ambtelijke bediening ook anderen in de dienst van God 

betekenis ontvangen. 

 

Johannes Calvijn (1509-1564) is de enige reformator die in 1555 een groep van achttien 

Franse hugenoten-kolonisten, onder leiding van Nicolas Durand, beter bekend als 

Villegaignon, naar Brazilië zendt. Zijn hoop is daar een christelijke Franse kolonie te stichten, 

die in de toekomst de vervolgde hugenoten een nieuw bestaan zou kunnen bieden. Het doel is 

tevens te evangeliseren onder de indianen. Er gaat opzettelijk een aantal jongens mee omdat 

zij makkelijker de inheemse taal kunnen leren dan de oudere predikanten. Helaas loopt deze 

onderneming op niets uit. Een van hen, Jean de Lery (1534-1611), brengt de motivatie om 

naar Brazilië te gaan onder woorden met: ‘zodat het Evangelie niet alleen verkondigd wordt 

in het gehele koninkrijk, maar ook in de gehele wereld’. Hij verwoordt zijn erkentelijkheid 

aan Calvijn en de Geneefse kerk.
8
 Als het in zending gaat om de proclamatie van het 

koningschap van Christus op alle terreinen van het leven en de oproep aan alle mensen zich 

tot God en Christus te bekeren, dan zijn het niet alleen Nicolas Durand, Jean de Lery en 

anderen die naar Brazilië worden uitgezonden, maar dan leidt Calvijn honderden 

‘zendelingen’ op aan de Theologische Hogeschool in Genève.
9
 

 

Ondertussen verschaffen de Jezuïeten en de in 1622 opgerichte, krachtige rooms-katholieke 

zendingsbeweging Congregatio de Propaganda Fide veel materiaal tot doordenking en 

profilering van de protestantse zendingsopdracht. In de zestiende
 
eeuw zijn Spanje en 

Portugal de grote koloniale mogendheden. Daardoor hebben de roomse missionarissen 

toegang tot heidense gebieden. Evenals de stichting van de orde der Jezuïeten (1534) door 

Ignatius van Loyola is de Congregatio de Propaganda Fide een uitdaging voor het innerlijk 

verdeelde protestantisme om tot goed georganiseerd zendingswerk te komen. In 1622 wordt 

dan na lang aandringen bij de bewindhebbers van de Oost-Indische Compagnie de 

gereformeerde zendingsopleiding het Seminarium Indicum te Leiden opgericht.  

 

Als in de zeventiende eeuw protestantse westerse landen koloniale mogendheden worden, 

gaat het beeld veranderen. Er komt een stroming op die de nadruk legt op de pietas, de 

innerlijke vroomheid, op bekering en persoonlijke geloofservaring en op een waarachtig 

                                                 
6
  S. Neill, A History of Christian Missions, 188. 

7
  Vgl. L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, Een onderzoek naar de motieven en activiteiten in de 

Nederlanden tot verbreiding van de gereformeerde religie gedurende de eerste helft van de zeventiende 

eeuw. Groen: Leiden 1992, 90 vv. 
8
  J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg. Een geschiedenis van bijbelvertalen en van de invloed van 

bijbelvertalingen op de samenleving. Haarlem: Nederlands Bijbelgenootschap 1996, 172. 
9
  H. Bergema, ‘De betekenis van Calvijn voor de Zending en de Missiologie’ in: Vox Theologica. 

Interacademiaal Theologisch Tijdschrift, 29
e
 jrg. (1958-’59) 44-54. 



64 

 

christelijk leven. De gereformeerde orthodoxie ontwikkelt zich verder. Theologie en praktijk 

verbinden zich. We zien bij theologen als Gisbertus Voetius (1589-1676), Johannes 

Hoornbeeck (1617-1666), Willem Teellinck (1579-1629), Jodocus van Lodenstein (1620-

1677) en Gotfried Udemans (1581-1649) theologische aandacht ontstaan voor zending. De 

aandacht voor zending blijft eerst fragmentarisch en vooral praktisch van aard.
10

 De 

belangrijkste bronnen voor die tijd zijn zeemansvademecums, pamfletten en voorredes van 

verschillende andere stichtelijke geschriften. Een academische uitwerking van de 

zendingsopvattingen vindt pas plaats in de periode 1640-1675, onder andere bij Gisbertus 

Voetius en Johannes Hoornbeeck.  

 

Het in 1669 postuum uitgegeven werk van Hoornbeeck: De conversione Indorum et 

Gentilium krijgt een goede ontvangst. Volgens Hoornbeeck maakt de opdracht van Christus, 

om zich te wijden aan de bekering van de heidenen, deel uit van het ambt van predikant. Dat 

nu de wereld zonder moeite bereikt kan worden om er te wonen en te onderwijzen, moet de 

kerk wel uitlokken. Gisbertus Voetius komt dan als eerste met een soort comprehensieve 

zendingstheologie, die inspeelt op de actuele ontwikkelingen zoals het ontstaan van de Unie 

van Utrecht en de oprichting van de Verenigde Oost-Indische Compagnie (VOC), de West 

Indische Compagnie en de orde van de Jezuïeten.
11

 In het oeuvre van Voetius vinden wij de 

nodige reacties op de explosieve groei van de rooms-katholieke missie. ‘De orde der Jezuïeten 

heeft alle andere missionarissen openlijk de loef afgestoken… Wij van onze kant zullen ons 

moeten benaarstigen om mensen uit te sturen naar Japan (al hebben wij daar nog geen 

zendingspost) en naar de verschillende delen van Oost-Indië.’
12

 Algemeen is de gedachte dat 

de protestantse, gereformeerde-kerkelijke zendingstheologie feitelijk in de tweede helft van de 

zeventiende eeuw bij Voetius is begonnen.
13

 Als afgevaardigde naar de Nationale Synode van 

Dordrecht (l618/19) heeft hij kennis genomen van de problematiek van de doopbediening aan 

kinderen van ‘heidenen’ in Oost-Indië. Hij heeft toen niet alleen aan de discussie daarover 

deelgenomen, maar ook de tekst van het advies van de Zuid-Hollandse deputaten opgesteld. 

Dit qua omvang geringe, maar qua inhoud belangrijke werkstuk kan als zijn eerste 

zendingsgeschrift aangemerkt worden.
14

 Als hoogleraar te Utrecht heeft hij vanaf 1635 

regelmatig over de zending geschreven. Hij heeft dit gedaan als systematisch en als praktisch 

theoloog, namelijk als specialist in het kerkrecht. 

 

Voetius heeft een veel breder idee bij zending dan men er tegenwoordig bij heeft. Hij noemt 

alles zending wat op de een of andere wijze met zenden te maken heeft: ‘Missie is alles wat 

geschiedde tot het uitgaan tot de heidenwereld en bevordering en bevestiging en voortplanting 

                                                 
10

  A.Th. Boone, ‘Tot verbreydinge van het rijcke onses Heeren Jesu Christi. Een inleiding tot de zendings-

gedachten binnen het gereformeerd piëtisme in Nederland’ in: De Nadere Reformatie xvii (1993) 2. Vgl. J. 

Boneschansker, Het Nederlandsch zendeling genootschap in zijn eerste periode een studie over opwekking 

in de Bataafse en Franse tijd. Leeuwarden: Gerben Dykstra 1987, 14. 
11

  We moeten hierbij niet denken aan een theorie over zending. Zijn zendingsleer was meer een vrucht dan 

een voorwerp van zijn nadenken en zijn zendingsleer ontleent haar grondstellingen voornamelijk aan het 

kerkrecht. H.A. van Andel, De zendingsleer van Gisbertus Voetius. Kampen: Kok 1912, 18-37. 
12

  G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum. Tractaat over de planting en de planters van kerken, vertaald 

door D. Pol. Groningen: Bouwman & Venema 1910, 58. 
13

  J.A.B. Jongeneel, ‘Voetius’ zendingstheologie, de eerste comprehensieve protestantse zendingstheologie’ 

in: J. van Oort (e.a. red.), De onbekende Voetius. Voordrachten wetenschappelijk symposium. Utrecht 3 

maart 1989. Kok: Kampen 1989, 120. Zo ook M. Galm, Das Erwachen des Missionsgedankens im 

Protestantismus der Niederlande. St. Ottilien 1915, 63.  
14

   H.H. Kuyper, De Post-Acta of Nahandelingen van de Nationale Synode van Dordrecht. Amsterdam, 

Pretoria 1899, 302. 



65 

 

der Reformatie; gelijk ook de uitzending naar Indië en andere Oosterse landen, tot opbouw 

der reeds gevestigde kerken en planting van nieuwe kerken’.
15

 

 

Voetius ziet in de Schrift een orde in de zendingsdoelstelling, namelijk (1) de bekering van de 

volkeren, (2) de planting van kerken en (3) de verheerlijking en openbaarwording van 

goddelijke genade. Hij ziet hierin een opeenvolging: de bekering is in zekere zin te verstaan 

als de voorbereiding op de kerkplanting, en de bekering en de kerkplanting samen, die elk op 

eigen wijze bijdragen tot de vergadering en het behoud van de uitverkorenen, zijn 

ondergeschikt aan het hoogste doel van de zending: de verheerlijking en openbaarwording 

van Gods genade. 

 

In een andere koloniale mogendheid, Engeland, ontwaakt in de zeventiende eeuw eveneens 

het zendingsbesef. Dit hangt samen met het feit dat verschillende volksgroepen uit religieuze 

of sociaal-economische motieven uitwijken naar Amerika. De ontdekking van Amerika en het 

begin van de Europese kolonisatie voedt de interesse in nieuw ontdekte volken. De Engelse 

gereformeerde theoloog Richard Baxter (1615-1691) is bewogen met de vele onbekeerden in 

de wereld en steunt de presbyteriaan John Eliot (1604-1690), die zending bedrijft onder de 

Algonquin-indianen in Noord-Amerika en de Bijbel voor hen probeert te vertalen. David 

Brainerd (1718-1747) treedt in de voetsporen van John Eliot en bedrijft zending in 

Massachusetts. De puritein Richard Sibbes (1577-1635) benadrukt in zijn opvatting over 

zending dat zending van God uitgaat: ‘missio Dei’.
16

 De bekering van de heidenen noemt hij 

‘de tweede lente van het Evangelie’. De eerste lente duidt dan op de apostolische tijd. Sibbes 

gelooft en predikt dat de evangelieboodschap een verre reis moet maken, totdat zij over 

geheel de wereld verspreid is.
17

 

 

Desondanks komt het in de zeventiende eeuw in de zeven provincies van Nederland niet tot 

zendingsbloei, al denkt de kerk wel na over zending. Zending zetelt vooral in de theologie van 

de kerk en niet in de praktijk ervan. Dat begint al op de Nationale Synode van 1618/19 in 

Dordrecht. Daar dienen de provinciale synodes van Holland en Zeeland een gravamen in ‘van 

de voortbreydinghe des Evangeliums in Oost-lndien, ende andere plaetsen die van d’onse 

pleghen bezocht te worden’.
18

 Opmerkelijk is dan dat men in de acta niet het besluit opneemt 

dat naar aanleiding van dat gravamen wordt genomen. Wel wordt vermeld, hoe dat besluit 

wordt uitgevoerd. De door de Nationale Synode van 1618/1619 opgestelde Dordtse 

Leerregels spreken enkele malen van de evangelieprediking aan alle volken in relatie tot Gods 

verkiezing.
19

 De opmerking van de Groningse godgeleerden hierover is opvallend, namelijk 

dat een derde deel van de wereld het Evangelie nog niet heeft gehoord. De synode spreekt 

zich niet rechtstreeks uit over een (blijvend) zendingsbevel voor kerkleden of voor de kerk. 

Wel blijkt zij in haar uitspraak de gedachte van een onvoltooide (uit)zending van 

                                                 
15

  G. Voetius, Tractaat, 75. 
16

  De term missio Dei komt oorspronkelijk uit de rooms-katholieke traditie en heeft betrekking op zending als 

een gebeuren in God Zelf tussen Vader, Zoon en Heilige Geest (missio ad intra) en zending als een 

gebeuren tussen God Drie-enig en Zijn schepping, met name Zijn schepselen (missio ad extra). De term is 

op de zendingsconferentie te Willingen in 1954 op protestantse bodem nieuw leven ingeblazen. Vgl. J.A.B. 

Jongeneel, Missiologie. II Missionaire theologie, 60.  
17

  J.H. van Doleweerd en A.A. Brugge, ‘Zending in de geschiedenis’ in: J.H. van Doleweerd (red.), Gij zult 

Mijn getuigen zijn. Zending in bijbels perspectief. Houten: Den Hertog 2006, 85.  
18

  J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 174.  
19

  Vgl. Dordtse Leerregels I.3 en II.5. Overigens behoorde het artikel II.5 oorspronkelijk niet tot het eerste 

concept dat Bogerman op tafel legde. Waarschijnlijk is het artikel onder invloed van Engelse 

afgevaardigden, o.a. van de afgevaardigde uit Engeland Dr. John Davenant, in de tekst gekomen. Zie A. 

Milton, The British Delegation and the Synod of Dort (1618-1619). Church of England Record Society – 

13. Woodbridge UK: The Boydell Press 2005, 218. 



66 

 

evangeliepredikers voor de volken en een onvoltooide roeping van mensen en volken tot 

geloof en bekering door de evangelieprediking te verwoorden.
20

 In directe zin spreekt zij uit 

dat de uitzending van evangeliepredikers Gods zaak is. Zij benadrukt de menselijke 

verantwoordelijkheid om alert te zijn op de vraag of en wanneer de gelegenheid tot 

verkondiging van het Evangelie zich voordoet en om die gelegenheid te baat te nemen.
21

 

 

Wat de vroeg zeventiende-eeuwse gereformeerde motieven voor zending betreft, blijkt uit het 

uitgebreide historische onderzoek van Joosse dat het bij zending in de zestiende en 

zeventiende eeuw vooral gaat om anderen van koninkrijk te doen veranderen. Volken staan 

onder de macht van het rijk van satan. Daarom moeten zij geroepen worden tot het rijk of de 

genadeheerschappij van God, of van Christus Jezus. Komen zij tot aanvaarding van de 

christelijke religie, dan wordt daardoor het Godsrijk uitgebreid en zullen er onder de volken 

kerken worden geplant. Zending is de vervulling van de Bijbelse opdracht tot universele 

verbreiding van het rijk van Christus Jezus door middel van de kerkelijke en persoonlijke 

evangelieverkondiging in (verbale) prediking of onderricht en in een wervend sociaal 

levensgedrag. Op grond van de oudtestamentische volkerenprofetieën en gegevens uit de 

evangeliën wordt deze opdracht gefundeerd in de roeping van God tot de volken en een 

roeping tot geloof in Jezus, de Messias. Het roepen van God wordt dan in het bijzonder 

afgeleid uit de tweede bede van het Onze Vader: Uw koninkrijk kome. De bekering van de 

volken is een aanvaarden van de christelijke religie en een bevrijding van afgoderij. Wat de 

zendingsmethode betreft, geldt als richtlijn voor de evangelieprediking dat er geen dwang 

mag worden toegepast. De overgang tot het christelijke geloof kan slechts door verandering 

van geloofsovertuiging plaatsvinden. Door sociaal gedrag behoort er geen verbittering maar 

verbetering in de betrekkingen met andere volken te worden nagestreefd. De bekering zelf 

moet gezien worden als een geestelijke overgang, zodat de verandering, verbetering van 

sociale verhoudingen slechts als een voorbereidende fase voor het eigenlijke proces van 

bekering werd opgevat. Paulus’ optreden geldt als voorbeeld, zodat gereformeerde theologen 

zijn onderricht en levensgedrag nagevolgd willen zien. De universele evangelieprediking richt 

zich op de uitbreiding van het Godsrijk of de vermeerdering van de christelijke kerk. Het 

hoogste doel is de verheerlijking van Gods Naam onder alle volken.
22

  

 

De verkondiging – we moeten hier hoofdzakelijk denken aan de prediking van het Woord 

door een predikant – is het belangrijkste middel.
23

 Grote waarde hecht men aan grondig 

onderwijs. In de zeventiende eeuw draagt de prediking een sterk onderwijzend en leerstellig 

karakter, vooral ingebed in de ambtelijke bediening vanuit de kerk.
24

 Men is van mening dat 

het kerkvolk zijn geloof nog moet leren verstaan. Dat betekent doceren, repeteren en 

samenvatten.
25

 Als absoluut basiscriterium voor de bekering tot de christelijke religie geldt in 

deze periode de kennis van de Tien Geboden, het Onze Vader en de Apostolische 

Geloofsbelijdenis zoals deze in de hoofdstukken van de christelijke religie in de Heidelbergse 

                                                 
20

  Dordtse Leerregels I.3. 
21

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’,183. 
22

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 211. 
23

  G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum, 65. 
24

  Kommers schrijft in zijn dissertatie over de prediking in de Orthodoxie, het Piëtisme en de Nadere 

Reformatie dat het bij uitstek ging over de legitieme consolidering van het werk van de hervormers. Hij is 

van mening dat de erfenis van de Reformatie op formule werd gezet en gecodificeerd, waarbij dogmatische 

polemiek, Bijbels ondersteund en begrijpelijk gemaakt, een grote plaats innam. J. Kommers, Ontwaakt gij 

die slaapt! Het reformatorisch getuigenis van Gottfried Daniel Krumacher, Hermann Friedrich 

Kohlbrügge en Paul Geyser tijdens de Erweckung in het Wuppertal van de negentiende eeuw. Heerenveen: 

Groen 2005, 232. 
25

  A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen, 62-65. 



67 

 

Catechismus worden uitgelegd.
26

 Voetius geeft het advies dat wanneer de ‘missionaris’ bij 

sommigen waarneemt ‘kennis der waarheden des geloofs en der goede werken tamelijk ver 

gevorderd zijn en met den zondigen wandel van het heidendom voor goed gebroken hebben, 

zoo brenge hij die in den rang der geschikten, om voorbereid te worden tot het doen van 

belijdenis des geloofs en het ontvangen van den Doop’.
27

 Ginsel beschrijft in zijn dissertatie 

Gereformeerde Kerk op Formosa (het huidige Taiwan) onder de Oost-Indische Compagnie 

1627-1662 uitgebreid hoe tientallen predikanten hun krachten hebben gewijd aan het 

oprichten en in stand houden van scholen en het behartigen van onderwijsbelangen. Men 

hoopte de inheemse bevolking tot kennis van Gods Woord te brengen. Alle nadruk ligt dan op 

onderwijs uit de catechetische vragenboekjes, preken en gebeden die in de inheemse taal 

vertaald zijn. Er wordt in de uitgebreide beschrijving van Ginsel met geen woord gerept over 

een vertaling van de Bijbel.
28

 

 

De vrede van Münster in 1648 brengt Nederland een grotere mate van vrijheid en 

onafhankelijkheid. Vanaf 1675 zien we dat de belangstelling voor zending onder het gerefor-

meerde volksdeel in Nederland eerder afneemt dan toeneemt. De zending komt wel tot bloei 

onder de puriteinen in Nieuw Engeland (John Eliot 1604-1690 en David Brainerd 1718-1747) 

en onder de Duitse piëtisten die hun wortels hebben in de Lutherse orthodoxie, zoals Nikolaus 

Ludwig graaf van Zinzendorf (1700-1760),
29

 al worden de hernhutters in Oost-Indië in 

toenemende mate geweerd en de synode van Dordrecht besluit in 1742 geen hernhutters meer 

toe te laten tot Oost-Indië.  

 

3.2.2 De Bijbel en de ongeoefende lezer in de gereformeerd bevindelijke traditie 

 

Lezen zoals dat in de vijftiende en zestiende eeuw gebeurt, is niet geheel, maar toch 

hoofdzakelijk een orale en gemeenschappelijke bezigheid, zoals op veel plaatsen in de wereld 

nog steeds aan de orde van de dag is. In een bepaalde setting komen geoefende en 

ongeoefende Bijbelgebruikers elkaar tegen en zij spreken met elkaar over het verstaan van de 

Schrift. De boekdrukkunst zorgt voor een toenemend potentieel aan materiaal, maar het lezen 

als zodanig lijkt eerst nog vooral een elitebezigheid of maximaal een lezen in gemeenschap, 

met elkaar.
30

 Het lezen in de betekenis van het volgen van een horizontaal gedrukte zin met 

letters komt in ontwikkeling en aan het einde van de zeventiende eeuw zijn boeken en 

literatuur meer ingeburgerd.  

 

De Reformatie is hiervoor een grote stimulans. Echter, als in de zeventiende en achttiende 

eeuw de gereformeerde orthodoxie zich ontwikkelt in reactie op zowel mystieke stromingen 

als tegen de invloeden van de Renaissance constateert Labberton dat ‘scholasticism tipped the 

scales towards the written Word in such a way that Calvin’s assumption of God’s unified 

Rhetoric (consisting of the unity of Word and Spirit, comprehended through the unity of 

Scripture within the unity of Church) was imbalanced and threatened from within the 

Reformed tradition itself. The Word became text’.
31

 Het horen en luisteren naar de Schrift uit 

                                                 
26

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 568; met een verwijzing naar Sebastiaen Danckaerts 

(1593-1634), Justus Heurnius (1587-1647?) en Helmich Helmichius (1551-1608). 
27

  G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum, 65. 
28

  W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa of de lotgevallen eener handelskerk onder de Oost-

Indische Compagnie 1627-1662. Leiden: P.J. Mulder & Zoon 1931, 84-112.  
29

  A.Th. Boone, ‘Tot verbreydinge van het rijcke onses Heeren Jesu Christi. Een inleiding tot de zendings-

gedachten binnen het gereformeerd piëtisme in Nederland’ in: De Nadere Reformatie xvii (1993), 2. 
30

  M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 36. 
31

  M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 52. Zie ook A.C. Thiselton, New horizons in hermeneutics, 532. 



68 

 

de zestiende eeuw is meer en meer een ‘historisch lezen en luisteren’ geworden en veel 

minder een ‘geloofsluisteren’. 

 

Deze ontwikkeling lijkt vervolgens te worden gecompenseerd door piëtistische en puriteinse 

groeperingen die het persoonlijke en spirituele accent in het omgaan met de Schrift weer 

benadrukken. De evangelicale opwekkingsbewegingen midden achttiende en midden 

negentiende eeuw werken deze aandacht voor de Schrift verder uit. En al werd deze beweging 

vooral gekenmerkt door een sterke emotionaliteit, onder haar zijn ook gezaghebbende 

gereformeerde theologen zoals Jonathan Edwards. Uiteindelijk komt zo terzijde van de kerk 

de lekenzending tot bloei: het zenden van predikers, ‘those who were convinced of the belief 

that God still “speaks” in Jesus Christ through Scripture to ordinary people of whatever 

culture, language or circumstances’ en Bijbels.
32

 

 

3.2.3 Zending en de VOC en WIC 

 

In de periode van de tachtigjarige oorlog (1568-1648) hebben de in de Unie van Utrecht 

verenigde Nederlanden zich niet alleen te land gevormd tot een zelfstandige republiek, maar 

ook ter zee ontwikkeld tot een handeldrijvende natie. In 1602 wordt de Verenigde Oost-

Indische Compagnie (VOC) en in 1621 de West-Indische Compagnie (WIC) opgericht. 

Hoewel diverse onderzoekers recent geprobeerd hebben de zendingsinspanningen positief te 

belichten, is de algemene teneur toch die van kritiek. De realiteit is eerder die van de 

‘warengodsdienst’ dan de ‘ware godsdienst’, al is er ook veel goeds gedaan.
33

 In 1622 heeft 

de VOC weliswaar te Leiden bij de theoloog Antonius Walaeus (l573-1639) aan huis het 

zogenaamde Seminarium Indicum opgericht, maar in 1632 heeft zij dit weer gesloten. Verder 

heeft zij zich niet geschaamd om in 1644 en in 1648 de nodige plakkaten uit te vaardigen die 

het aan Hollanders verbood om tijdens hun verblijf in Japan christelijke lectuur uit te reiken, 

godsdienstoefeningen te houden, de zondag te vieren, in het openbaar te bidden en dergelijke. 

Ook in de geschriften van Gisbertus Voetius komen wij de VOC regelmatig tegen. Over haar 

werkzaamheden heeft hij zich meer dan eens kritisch uitgelaten. Zo heeft hij zich erover 

beklaagd, dat zij predikanten in hun ambtswerk hinderde. Echter, de VOC wordt opgericht 

met de exclusieve bedoeling niet als zendingsinstrument maar slechts als handelsorgaan op te 

treden. Wel beijveren de hervormde kerk in Nederland en haar kerkelijke vergaderingen zich 

om bekwame predikanten naar Oost-Indië uit te zenden, met de uitgesproken bedoeling om 

zowel het VOC-personeel te dienen als de inheemse bevolking in Oost- en West-Indië tot de 

gereformeerde religie te brengen.
34

 

 

De heren bewindhebbers en anderen worden gestimuleerd ‘opdat ook bekwame middelen 

gevonden mogen worden tot bevordering van dit goed en zeer christelijke werk’.
35

 De 

belangen van de Indische kerk en haar uitbreiding worden vanaf het begin behartigd door de 

bewindhebbers van de Oost- en West-Indische Compagnie. Zij betalen en de kerk selecteert 

de werkers en ordent hen of vaardigt hen af. Deze belangenverstrengeling zorgt regelmatig 

voor botsingen.  

 

                                                 
32

  M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 58. 
33

  J.A.B. Jongeneel, ‘Voetius’ zendingstheologie’, 119. 
34

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 224; zie ook J.A. van der Chijs, Geschiedenis der 

Stichting van de Vereenigde O. I. Compagnie en der maatregelen van de Nederlandsche regering 

betreffende de vaart op Oost-Indie, welke aan deze stichting voorafgingen. Leiden: P. Engels 1857 (2
e
 

vermeerderde dr.), 71. 
35

  De synode van Rotterdam, 1621. J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 

Deel 2. 



69 

 

Langzamerhand groeit er blijkens de notulen van de classes en synoden organisatorisch 

gezien een bepaalde taakverdeling tussen de kerk en de Compagnie en bewindhebbers zoals 

de Heren XVII met betrekking tot de behartiging van de uitzending van ziekentroosters en 

predikanten. Maar het indienen van verzoeken om ziekentroosters en predikanten naar Indië 

uit te zenden maakt de kerk niet tot initiatiefnemers van de gereformeerde zending.
36

 

Friesland, Gelderland en Overijssel bemoeien zich slechts twee keer met de kerk in Oost-

Indië: namelijk bij de strijd over het aandeel in het bestuur van de Oost-Indische Kerken, 

waarop alle provincies aanspraak maken en bij een kwestie over de sacramentsscheiding in de 

achttiende eeuw. Overijssel spant de kroon door over de oprichting van het Nederlandse 

Zendelinggenootschap in zijn vergadering van 1798 te verklaren dat ‘de Synode ofschoon van 

ganscher harte den verdiende lof gevenden aan het christelijk oogmerk van dit genootschap, 

echter begrijpt dat de belangen van het Hervormd Kerkgenootschap in het Vaderland in deze 

dagen al te zeer alle werkzaamheid afvorderen, dan dat zij haar aandacht zoude kunnen 

vestigen op de heidenen; weshalve zij de zaak vooralsnog in advies houden’.
37

  

 

Het octrooi van de VOC kent geen artikelen over zaken als pastorale zorg voor haar 

personeel, kerkstichting of zending. De VOC is een staatkundige creatie, de overzeese arm 

van de Republiek en die Republiek bezit een calvinistische identiteit.
38

 Aan boord van alle 

compagnieschepen spreekt men elke dag publiek een ochtend- en avondgebed uit, en leest 

men ’s zondags een preek. Bewindhebbers zenden vanaf 1602 ook ziekentroosters mee, 

voorzien van benodigde literatuur: Bijbels, prekenbundels, catechisatie-leerboekjes en 

stichtelijke literatuur. Uitzending van predikanten, in nauwe samenwerking met de kerk, volgt 

weldra. Adriaen Jacobsz. Hulsebos is volgens Voetius de eerste zendingspredikant in Jakarte 

of Oost-Indië. Na examinatie, bevestiging en ondertekening van de belijdenis van de kerk 

vertrekt hij in 1615.
39

 Kerkplanting overzee vindt spoedig plaats, een groeiend aantal 

gemeenten geeft werk aan ziekentroosters, onderwijzers en predikanten. Maar ook in 

Nederland is genoeg te doen. De publieke hervormde kerk beschikt tegen het eind van de 

zeventiende eeuw over ongeveer 1500 predikantsplaatsen op ongeveer twee miljoen inwoners. 

Bovendien zijn veel deelnemers aan de handel in Indië geen protestanten. De gereformeerden 

of hervormden vormen onder de compagniedienaren zelfs een minderheid.
40

  

 

Met West-Indië (Brazilië) houdt de kerk in Nederland zich in veel mindere mate bezig. De 

meeste aandacht gaat uit naar Oost-Indië. De opzet en aanpak in West-Indië zijn dezelfde als 

in Oost-Indië. Een interessante gebeurtenis is dat op de Noordhollandse synode van 30 

oktober 1640 een boekje ter tafel komt van de classis uit Brazilië: Een eenvoudige en korte 

onderwijzinge uyt Godes Woord, in de Braziliaensche, Nederduytsche en de Portugeesche 

talen; ook waren daarin formulieren van Doop en Avondmaal opgenomen. Men vraagt aan de 

synode het boekje in Nederland te laten drukken en het dan naar Brazilië te sturen tot dienst 

van Indianen en andere natiën. Maar de classis Amsterdam oordeelt dat het toch wel 

‘periculeus’ is om van de oude en gewone formulieren af te wijken en voelt ook bezwaren 

tegen sommige stellingen, die de predikanten-auteurs hebben opgesteld. Het boekje is in 

Brazilië door de predikanten Vincentius Soler en David van Doreslaer geschreven en namens 

                                                 
36

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 280. 
37

  J.A. Grothe in zijn voorwoord in: J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche 

Zending. Deel 2. Aanteekeningen uit de verschillende synodale en classicale acta. Utrecht: C. van Bentum 

1885, VI. 
38

  G.J. Schutte, ‘De kerk onder de compagnie’ in: G.J. Schutte (red.), Het Indische Sion. De Gereformeerde 

kerk onder de Verenigde Oost-Indische Compagnie. Hilversum: Verloren 2002, 48. 
39

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 251; met een verwijzing naar het kerkenraadsarchief in het 

Gemeente Archief Amsterdam, protocol 16 en 23 april 1615. 
40

  G.J. Schutte, ‘De kerk onder de compagnie’, 48. 



70 

 

de classis daar door twee andere predikanten nagezien.
41

 Op de synode van Rotterdam wordt 

hier in 1641 van gezegd dat de classis in Brazilië niets mag laten drukken zonder de 

toestemming van de synode. Eerst moeten de Heren XIX en daarna de Bewindhebbers erover 

oordelen. De druk moet worden onderbroken. Echter, in art. 9 van de synode van Gorcum in 

1642 lezen we dat ze de druk niet hebben kunnen beletten.
42

 

 

Zending bestaat hoofdzakelijk uit het (laten) beleggen door de overheid van 

godsdienstoefeningen ter plaatse, liefst in samenwerking met een kerkenraad. Er is een 

structureel tekort aan predikanten. Voor de Indische gemeenten heeft de Compagnie in haar 

looptijd van ongeveer tweehonderd jaar 650 predikanten in dienst. Gemiddeld zendt zij 

gedurende twee eeuwen ieder jaar drie of vier predikanten mee. Toch zijn er steeds vacatures. 

Het sterftecijfer is hoog. Op de synode van Dordrecht in 1742 wordt gemeld dat Batavia 

binnen elf maanden vijf predikanten door de dood heeft verloren. Tegenover ‘185.000 

christenen’ is er dan geen enkele predikant.
43

 De opgave van het aantal christenen is hoog, 

maar over de betrokkenheid van de plaatselijke bevolking die door de doop, naar rooms-

katholieke traditie in de kerk wordt ingelijfd, wordt niet geroemd.
44

 Ook Voetius meldt dat 

een ‘betrouwbaar Dienaar des Woords’ bij hem klaagde dat er waren toegelaten tot de doop 

‘die nog leefden naar hun oude zeden en als heidenen wandelden onder de Christen-naam’.
45

 

Zendingshistoricus Neill vermeldt dat predikanten een bonus ontvangen voor elke dopeling en 

dat christenen speciale privileges krijgen. Hij vermeldt dat aan het eind van de zeventiende 

eeuw in Nederland gesproken wordt over 100.000 christenen in Java en 40.000 in Ambon. 

 

Naast de predikanten zijn er gedurende deze twee eeuwen ongeveer 2000 ziekentroosters in 

dienst. Zij zijn goedkoper en ook makkelijker te vinden. Veel mensen die een roeping voelen 

voor een kerkelijke en pastorale loopbaan, kunnen niet voldoen aan de eisen voor het 

predikantschap, in het bijzonder die van de lange en academische studie. De eisen voor het 

ziekentroosterschap liggen lager: de kandidaat moet kunnen lezen en schrijven, enige kennis 

van de Bijbel en de gereformeerde leer bezitten. Het is de taak van de ziekentroosters de 

zieken op zee uit Gods Woord te onderrichten, met dat Woord te vermanen en hen te 

versterken en te vertroosten. Zij zijn er voor heel het scheepsvolk. Op vastgestelde tijden en 

bij geschikte gelegenheden moeten ze psalmen voorzingen, enkele Bijbelhoofdstukken en 

delen uit andere geloofslectuur voorlezen. Ze moeten elke goede gelegenheid aangrijpen om 

de zeevarenden die geen kennis aan de Bijbel hebben, ijverig te onderwijzen.
46

 Voor 

zeevarenden die kunnen lezen, laat de arminiaanse Hugo de Groot (1583-1645) zijn boekje 

over de ware godsdienst De Veritate Religionis Christianae (1627) op rijm verschijnen.
47

 

Predikanten en ziekentroosters kunnen bovendien gebruikmaken van Philippe de Plessis’ 

vertaalde ‘Onderricht en verdediging over de ware religie’. Verder gebruikt men leerboeken 

voor Bijbels onderricht, zoals de catechismusverklaring van Festus Hommius (1576-1642). 

Ziekentroosters zijn bij hun voorlezing van preken gebonden aan de gepubliceerde door de 

                                                 
41  Vgl. Chr. Fahner, ‘De vrome omgang onzer natie. De Nadere Reformatie, Zending en de W.I.C.’ in: De 

Nadere Reformatie xvii (1993), 19. 
42

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, 12, 14. 
43

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II. 
44

  K.S. Latourette, A History of Christianity. Vol. II Reformation to the Present, 935. 
45

  G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum, 65. 
46

  H.E. Niemeijer, ‘De kerk onderweg: aan boord en in de verstrooiing’ in: G.J. Schutte (Red.), Het Indische 

Sion, 102. 
47

  S. Neill, A History of Christian Missions, 190. K.S. Latourette, A History of Christianity. Vol. II, 191. 



71 

 

kerk goedgekeurde teksten.
48

 Bijbels zijn op de schepen schaars. Van psalmboekjes is er in de 

regel een grote voorraad.
49

 

 

Op veel plaatsen is de schoolmeester voorganger. Hij onderwijst de kinderen het Onze Vader, 

de Apostolische Geloofsbelijdenis, het Kort Begrip en de Heidelbergse Catechismus en leert 

hen enkele gebeden opzeggen en de psalmen zingen.
50

 In de kerk worden ze ingeschakeld bij 

het voorlezen van een hoofdstuk uit het Nieuwe Testament, het opzeggen van de Tien 

Geboden en de Twaalf Artikelen. In de zeventiende eeuw is men er al wel van overtuigd dat 

het nodig is om in de landstaal in Oost-Indië, in het Maleis te kunnen beschikken over ‘korte 

en klare catechetische vraagboekjes’ en het op rijm zetten van de catechismus. Echter, het 

zelfstandig lezen van de Bijbel ligt dan nog ver weg.
51

 Op de synode van Utrecht wordt in 

1690 gerept over John Eliot die in Nieuw Engeland de Bijbel in de taal van de indianen heeft 

vertaald. Uit het verslag spreekt een zekere verbazing dat er zelfs een indiaan is genaamd 

Daniël, en dat er zelfstandige kerken zijn ontstaan die ‘met grote ijver en vrucht worden 

bediend door kerkenraden gevormd uit indianen, die het Woord van God verkondigen in hun 

taal’.
52

 Dat is blijkbaar toch een unicum. Op de synode van Breda in 1686 wordt een brief 

behandeld uit Batavia van 20 november 1684 waarin men schrijft over het voornemen van de 

Heren XVII om het gedrukte Portugese Nieuwe Testament te laten vernietigen. In een brief 

gedateerd 5 februari 1685 rapporteert men vanuit Batavia dat de druk is nagekeken, ‘dat er 

wel fouten in waren geslopen en op 3 à 4 plaatsen enige woorden waren overgeslagen, en er 

ook wel eenige andere spreekwijzen voorkwamen maar geen fouten die tegen de zin des 

Heilige Geestes streden’.
53

 Op Formosa komt men niet verder dan een ‘Formulier des 

Christendoms’ in het Formosaans en Nederlands, in twee kolommen naast elkaar gedrukt en 

de evangeliën van Mattheüs en Johannes in het Formosaans.
54

 

 

Al in 1621 wordt op de Synode te Rotterdam gesproken over het idee in Indië een seminarie 

op te richten om de kinderen van de heidenen onder opzicht van de eigen predikanten te 

oefenen in de christelijke religie om daarna ‘die haren lantslieden te predicken en uyt den 

selven den Heere Christo een gemeente te versamelen’. Toch komt men niet tot een 

predikantenopleiding ter plaatse. Soms overweegt men om studenten naar Nederland te 

sturen. Uit alles blijkt dat de kerken zich moeten houden aan de wijze van doen in de 

gereformeerde kerken in Nederland.
55

 Voetius beveelt in De Plantatione Ecclesiarum de raad 

van een predikant aan die achttien jaar in Oost-Indië gewerkt heeft. Deze stelt voor om de 

Nederlandse taal in te voeren en in iedere stad en op ieder dorp scholen te openen waar 

Nederlandse onderwijzers les zouden geven in het lezen en begrijpen van Nederlandse boeken 

en dan voornamelijk van de catechismus en de hoofdgeschiedenissen van het Oude en 

Nieuwe Testament.
56

 Het idee om het Nederlands als omgangstaal door middel van het 

onderwijs in te voeren, doet ook op Formosa (1627-1662) opgeld. De gedachte vat post dat 

                                                 
48 

 H.E. Niemeijer, ‘De kerk onderweg: aan boord en in de verstrooiing’ in: G.J. Schutte (ed.), Het Indische 

Sion, 105. 
49

  A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen, 16. Van Deursen verwijst onder andere naar C. Sepp, Uit het 

predikantenleven van vroeger tijden. Leiden: Brill 1890. 
50 

 G.J. Schutte, ‘De kerk onder de compagnie’ in: G.J. Schutte (red.), Het Indische Sion, 55. 
51

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, 111. 
52

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, 117. 
53

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, 24. 
54

  W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 105. 
55

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I, 6. 
56

   G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum, 66. 



72 

 

wanneer de Formosanen Nederlands spreken, zij pas de echte genegenheid tot de Hollanders 

gaan voelen. Het Nederlands neemt een voornaam onderdeel van het onderwijs in.
57

 

 

Gouverneur Verburch, die als Raad van Indië vier jaar in Batavia woont, schrijft in 1654 dat 

de jeugd op Formosa leert als papegaaien iets na te zeggen, maar niets van de diepere 

betekenis kan verstaan. Onder al de duizenden leerlingen is er volgens hem niet een die de 

hoofdstukken van de gereformeerde leer dusdanig verstaat dat deze als lidmaat kan worden 

aangenomen.
58

 

 

Tekort aan personeel is in de zestiende eeuw al een bekend verschijnsel maar in de 

zeventiende eeuw is het een steeds terugkerend item op de kerkelijke vergaderingen.
59

 De 

synode van Hoorn in 1737 bezint zich uitgebreid hierop. Zij oordelen dat het niet de lange en 

moeilijke reis kan zijn, want dat was voorheen ook zo. Zij constateren verder dat er weinig 

studenten zijn en dat daarom allerlei mensen zich melden ‘waaraan iets hapert’. Voorts 

bemerken zij dat ‘bij de woeste volken verachting komt voor de christelijke religie’ en dat 

schrikt af. Verder is het leven in Indië duur. Predikanten moeten zich inspannen om andere 

talen te leren en worden daar niet genoeg voor beloond. Ze worden door officieren en 

gouverneurs soms slecht behandeld. De oplossing: verhogen van het tractement, een goede 

behandeling geven, professoren aan de theologische faculteit verzoeken uit te zien naar 

geschikte personen en hen te motiveren, het uitreiken van beurzen.
60

 

 

In 1781 wordt een commissie benoemd inzake het boek van professor Hofstede Oost Indische 

kerkzaken waarin hij niet alleen een overzicht van de toestand van de kerk in Indië geeft, maar 

vooral een pleidooi voert om meer predikanten naar de overzeese gewesten te sturen en om 

geen andere kerken toe te laten naast de gereformeerde kerken. Zijn aanpak behelst het 

oprichten van een seminarie ter plaatse. De commissie concludeert in een uitvoerig rapport 

dat Hofstede er een bewijs van geleverd heeft om ook in Indië de rechtzinnige leer en de 

goede orde te bewaren en dat hij de uitbreiding van het koninkrijk van Jezus heeft bevorderd. 

Het werk van de zending bevindt zich weliswaar in beroerde omstandigheden. De commissie 

is eenparig van oordeel dat het beste middel om in Indië de heilrijke gevolgen van het 

‘Evangelie des Vredes’ te doen ondervinden, de oprichting is van een seminarie, maar niet 

een seminarie in Indië, want dan zou de kerk langs die weg onttrokken worden en ‘haar 

onbevlekte rechtzinnigheid onzeker blijven’. Een vaderlands seminarie, dat zou het beste zijn. 

De studenten moeten dan van Indië naar Nederland komen.
61

 Het initiatief wordt niet omgezet 

in daden. 

 

Na de opheffing van de compagnie, gaat de zending over in handen van het in 1797 

opgerichte Nederlandse zendelinggenootschap. 

 

3.2.4 De geschiedenis van het onderwijs 

 

Het onderwijs is in de zestiende en zeventiende eeuw een aangelegenheid van de lokale 

(gereformeerde) overheid, vaak onder toezicht van de kerk en bereikt slechts een klein deel 

van de bevolking. De kwaliteit van de scholen gaat in de zestiende eeuw vergeleken met de 

                                                 
57

  W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 103-104. 
58

  W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 105-106. 
59

  Zie bijvoorbeeld het rapport van de synode van Utrecht 1670; J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis 

der Oude Hollandsche Zending. I, 109. 
60 

 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I, 150-153. 
61 

 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I, 205-215. 



73 

 

middeleeuwen eerst achteruit als gevolg van de oorlogen. De hoeveelheid boeken groeit. De 

boekenproductie van de vijftiende eeuw bestaat uit 40.000 boeken die vóór 1501 gedrukt zijn 

(incunabelen). Het aantal titels stijgt in de zestiende eeuw tot 520.000, in de zeventiende eeuw 

tot 1,25 miljoen en in de achttiende eeuw tot 2 miljoen.
62

 De groei in de welvaart leidt tot 

verbetering van het onderwijs. De Nederlandse boeken voor kooplieden zijn in de zestiende 

eeuw de beste van hun tijd. De Reformatie stelt als eis dat elk kind voldoende moet kunnen 

lezen. Op de Dordtse synode in 1618-1619 wordt besloten tot de oprichting van armenscholen 

die kosteloos onderwijs zouden verzorgen.
63

 Bij de volksscholen op het platteland draait het 

onderwijs vooral om zingen, lezen, schrijven en het behandelen van de catechismus. In de 

steden komt daar al snel rekenen en een vreemde taal bij. Leerplicht is er niet. 

 

In de zeventiende eeuw worden veel Bijbels gedrukt. Nog in het jaar van de uitgave van de 

Statenbijbel in 1637, publiceren twee drukkers in Amsterdam en Gouda clandestiene oplagen. 

Kennelijk zien ze daar geld in.
64

 Nemen we de diverse Bijbeluitgaven, waarvan de 

afzonderlijke nieuwe testamenten en de volledige Bijbels in kleiner formaat de grote 

meerderheid uitmaken samen, dan vertegenwoordigen deze een oplage van enige 

honderdduizenden exemplaren.
65

 De schatting is dat ongeveer tien procent van de bevolking 

uit de tijd waarin de Statenvertaling wordt gepubliceerd, kan lezen. De vertaling geeft de 

eerste stoot tot een alfabetiseringsgolf. Velen willen de Bijbel zelf kunnen lezen. De 

veronderstelling lijkt gewettigd dat reeds in 1657 in ieder gereformeerd gezin in de Republiek 

waar men kan lezen, een of meer Bijbeluitgaven te vinden zijn.
66

 De Statenbijbel is voor de 

ontwikkeling van de leescultuur van groot belang. Toch kunnen veel mensen niet lezen en 

schrijven. Van de Amsterdamse bruidegoms slaagt in het jaar 1630 43 procent er niet in om 

een handtekening te zetten, voor de bruiden is dit zelfs 86 procent.
67

 De afstand tussen de 

voorgangers en het volk is groot. Alleen in de conventikels slagen de voorgangers, meestal 

mensen met weinig formele scholing en grote, soms eenzijdige Bijbelkennis, erin dicht bij de 

mensen en hun problemen te staan. Tegelijkertijd beschouwen zij de meerderheid van hun 

gehoor als zondaars, die buiten het heil staan, en scheppen daardoor toch weer een zekere 

mate van afstand.
68

 In veel kerken laat men vóór het begin van de eigenlijke dienst een paar 

hoofdstukken uit de Bijbel voorlezen tot onderricht van hen die niet kunnen lezen of geen 

Bijbel bezitten.
69

 Van kerk- en schoolboek wordt de Bijbel langzamerhand een boek voor 

thuis. Vaders die kunnen lezen, lezen de Bijbel hardop voor in de huiselijke 

godsdienstoefening. Het geldt als loffelijke gewoonte om de Bijbel eenmaal per jaar geheel 

door te lezen. In zijn Exercitia pietatis beveelt Gisbertus Voetius deze methode van harte 

aan.
70

  

 

Eind van de achttiende eeuw krijgt het onderwijs een nieuwe impuls. Door de invloeden van 

de Verlichting (achttiende en negentiende eeuw) bereikt lectuur steeds meer de gewone man. 

De Franse Revolutie wordt gepredikt in honderden pamfletten, die van hand tot hand gaan. In 

                                                 
62

  N.F. Noordam, Inleiding in de historische pedagogiek. Derde volledig herziene en uitgebreide druk. 

Groningen: Wolters-Noordhoff 1976, 68-75. 
63

  H. Kajaan, De pro-acta der Dordtsche synode in 1618. Rotterdam 1914, 182, 184, 207. 
64

  J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 157. 
65

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, Haarlem: Nederlands 

Bijbelgenootschap 1993, 300. 
66

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, 300. 
67

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, 300. 
68

  J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 158. 
69

  A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen, 172. Van Deursen verwijst naar de notulen van de kerkenraad 

van Dordrecht, Purmerend, Naaldwijk, Schoonhoven, Uitgeest en Haarlem. 
70

  G. Voetius, De Praktijk der Godzaligheid, 245-248. 



74 

 

Engeland worden in de achttiende eeuw al tweehonderd kranten en tijdschriften gepubliceerd. 

In Nederland is de Rotterdamsche Courant een kwaliteitskrant. Toch kan ook dan nog lang 

niet iedereen lezen en schrijven. Een onderzoek uit begin 1800 toont aan, dat in Gouda slechts 

een kwart van de bruiden en de helft van hun mannen hun huwelijksakte kunnen 

ondertekenen. De anderen moeten als analfabeet volstaan met het zetten van een kruisje. De 

percentages van de mensen die kunnen lezen lijken dus wat pover, maar ze zijn wel al veel 

hoger dan in de zeventiende
 
eeuw. De Verlichting versterkt de behoefte aan educatie, al is 

onderwijs nog steeds een noodzakelijke luxe.
71

 Hoewel men in de zeventiende eeuw hier en 

daar een poging doet om de leerplicht in te voeren en een onderwijzersopleiding te creëren, 

duurt het nog ruim een eeuw voordat in 1797 de Maatschappij tot Nut van het Algemeen de 

eerste kweekscholen opricht, onder meer in Groningen, Amsterdam en Haarlem.  

 

In de achttiende eeuw speelt de Bijbel een tweevoudige rol. Enerzijds is het een snobistisch 

eliteboek. Rijke kopers eisen uitgaven in leer gebonden met gouden, zilveren of op zijn minst 

koperen krampen en filigraan sloten, voorzien van etsen en gravures. Deze Bijbels gaan soms 

de waarde van een eenvoudige woning te boven. Ze krijgen een ereplaats op een lezenaar in 

de woonkamer, maar worden zelden geopend.
72

 Anderzijds is de Bijbel in een goedkopere 

uitgave nodig voor de armere volkscalvinisten die in conventikels bijeenkomen. Zo beginnen 

in de achttiende eeuw Bijbels te verschijnen zonder de apocriefe boeken en de vele 

kanttekeningen. Door de Napoleontische bezetting en door het verbreken van handels-

contacten met de koloniën verarmt ons land. Na de bevrijding van het Franse juk zijn veel 

armen nog te arm om zelfs de goedkopere Bijbels te kunnen aanschaffen. Op hen gaan de 

Bijbelgenootschappen zich in het bijzonder richten.
73

  

 

In de negentiende eeuw komt er een tweede alfabetiseringsgolf, aan de ene kant gestimuleerd 

door organisaties die uit de Verlichting voortkomen, zoals de Maatschappij tot Nut van het 

Algemeen en aan de andere kant door kerken en christelijke instellingen, zoals het in 1797 

opgerichte Nederlandse Zendelinggenootschap, dat in eigen land armenscholen opricht en 

zich inzet voor volwassenonderwijs. Daardoor verwerft de Bijbel er een heel nieuw 

lezerspubliek bij.  

 

In de zending moet het de twintigste eeuw worden voordat de Bijbel wordt ontdekt als 

zelfstandig sprekend Woord van God. Zendingswerkers voelen vaak de behoefte om de Bijbel 

te vertalen en beginnen er soms ook aan, maar andere taken zoals het bestuur van de 

zendingsorganisatie, of de leiding op het zendingsterrein nemen hen in beslag. Bijbelvertalen 

heeft voor een lange periode een lage prioriteit in het zendingswerk, in weerwil van het feit 

dat de zending de boodschap van dat Boek wil uitdragen. Het oordeel van Georg M. Cowan, 

jarenlang voorzitter van de Wycliffe Bijbelvertalers, over de instelling van zendingen (ook 

geloofszendingen) ten aanzien van Bijbelvertaalwerk in de negentiende en twintigste eeuw is 

vernietigend: ‘Het verbazingwekkendste is dat de zendingsliteratuur in het algemeen en 

tekstboeken over missiologie in het bijzonder geen woord wijden aan de behoefte aan 

Bijbelvertalingen. Van zendelingen werd verwacht dat ze de bevolking in aanraking brachten 

met de Bijbel, maar de vraag of er wel een Bijbel in hun taal was, werd zelden gesteld. 

Bijbelvertalen, indien dat onderwerp al ter sprake kwam, kreeg geen enkele aandacht, als het 

ging om de kwalificaties waaraan kandidaten moesten voldoen die voor uitzending in 

aanmerking kwamen; het speelde geen rol in hun trainingen. Het kwam niet aan de orde, als 

een taakverdeling werd opgesteld voor werkers in een bepaald zendingsgebied. Zendingen 

                                                 
71

  J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 190-191. 
72

  Zie ook 2.3.2. 
73

  J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 191. 



75 

 

bezaten niet de structuren om zich aan het vertalen van de Bijbel te wijden. Een echt 

gemotiveerde zendingswerker kon toestemming vragen om zich te wijden aan het vertalen 

van de Bijbel voor het volk dat hij diende, maar van hem werd dan verwacht dat hij dat werk 

deed naast al zijn andere taken. Heel veel zendingswerkers kwamen pas aan het einde van hun 

zendingscarrière toe aan het vertalen van de bijbel, of als ze gepensioneerd werden’.
74

 Pas na 

de verworven onafhankelijkheid van de kerk en los van de overheid komt het 

Bijbelvertaalwerk in de meeste landen in een stroomversnelling.  

 

3.2.5 Zending: de opkomst van de genootschappen in de achttiende eeuw 

 

Eind achttiende eeuw vindt er een zendingsbreuk plaats met de hervormde kerk. In 1770 

sticht een aantal predikanten en gemeenteleden in het westen van het land het Genootschap 

De Propaganda Fide onder de zinspreuk ‘Dei gloriae et hominum saluti’. Zij spreken uit dat 

zij voor het verkondigen van het Evangelie in de landen van de VOC en WIC geen heil 

verwachten van het uitzenden van predikanten. Men wil goede missionarissen uitzenden. Een 

van de leden, waarschijnlijk Guillielmus Titsingh uit Amsterdam, heeft daartoe een ontwerp 

gemaakt en dit ter beoordeling aan zijn medeleden toegestuurd. In dit ontwerp wordt 

voorgesteld een fonds van vierhonderdduizend Nederlandse gulden te vormen om uit de rente 

van dit kapitaal, geschat op twaalfduizend gulden, zes zendelingen te kunnen onderhouden en 

vier kandidaat-zendelingen te laten studeren. Naast de normale theologische opleiding moet 

vooral aandacht worden besteed aan het aanleren van de taal, die de inlandse bevolking 

spreekt. Het fonds moet worden beheerd door een aantal directeuren, gekozen uit personen, 

die minstens duizend gulden hebben gegeven, terwijl de rekrutering, opleiding en uitzending 

van de zendelingen in handen komt van een tweede directie van vijf vooraanstaande 

godgeleerden uit Leiden, Amsterdam, Rotterdam, Middelburg en Utrecht. Over dit ontwerp 

van Titsingh wordt door de leden van De Propaganda Fide uitvoerig gecorrespondeerd. Men 

vindt de intentie van het ontwerp aanbevelenswaardig, maar ziet nog veel moeilijkheden om 

het plan te realiseren. Men wil nadere bezinning en besluit daartoe een prijsvraag uit te 

schrijven om langs die weg ook ideeën van anderen over een nieuwe opzet van het 

zendingswerk te vernemen. Door bemiddeling van Christianus Carolus Henricus van der Aa, 

Luthers predikant te Haarlem, en Jan Frederik Parvé, schout in dezelfde stad, en beiden zowel 

lid van De Propaganda Fide als van de Hollandsche Maatschappij van Wetenschappen te 

Haarlem neemt het laatstgenoemde genootschap de uitschrijving en de beoordeling op zich, 

terwijl de leden van De Propaganda Fide voor de eremedailles zullen zorgen.
75

 De vraag is: 

‘Welke zijn de beste middelen om de ware en zuivere leer van het Evangelie onder de 

bewoners der koloniën van de staat meer te bevestigen en in die landstreken voort te 

planten?’
76

 In een toelichting wordt opgemerkt dat de Nederlanders, die toch de zegeningen 

van de christelijke godsdienst kenden, zich zo weinig moeite hadden getroost om deze 

godsdienst te verbreiden, ondanks de ruime mogelijkheden hiertoe door middel van hun 

scheepvaart tot in de verste landen. Er komen in totaal vijftien antwoorden binnen. Een 

commissie bestaande uit de hoogleraren Herman Venema te Franeker en Ewald Hollebeek te 

Leiden en de Edamse Hervormde predikant Joannes Florentius Martinet, alle drie lid van de 

Hollandsche Maatschappij, beoordeelt de inzendingen.
77

 Zij wijzen in 1775 als eerste 

prijswinnaar Petrus Hofstede (1717-1803) aan. Hij wordt met goud bekroond. Hofstede wil 

naast de gewone predikanten in Indië ook zendingspredikanten, onder toezicht van een 

                                                 
74

  G.M. Cowan, The Word that Kindles. New York: Christian Herald Books 1979, 41. 
75

  J. Boneschansker, Het Nederlandsch zendeling genootschap, 17.  
76

  C.A.L. van Troostenburg de Bruyn, De hervormde kerk in Nederlandsch Oost-Indië onder de Oost-

Indische Compagnie (1602-1795). Arnhem: H.A. Tjeenk Willink 1884, 393. 
77

  J. Boneschansker, Het Nederlandsch zendeling genootschap, 18. 



76 

 

missiecollege. De tweede met zilver bekroonde inzender is koopman Cornelis van 

Vollenhoven (1753-1835). Hij wijst op de slechte organisatie van het zendingswerk en vooral 

ook op de onverschilligheid en zedeloosheid van de Europeanen als grootste hindernis voor 

de verbreiding van het Evangelie. Ook de derde inzender, theologisch hoogleraar Jacobus 

Nuys van Klinkenberg (1744-1814), heeft veel kritiek op de slechte organisatie van het 

zendingswerk en de zedeloze houding van de Europanen overzee. Ook hij wil predikanten en 

onderwijzers opleiden aan een apart opleidingsinstituut in Nederland.
78

 

 

Petrus Hofstede voert een pleidooi voor een goede opleiding van predikanten en 

schoolmeesters. Als te weinig kandidaten zich aanmelden, dan zou men toekomstige 

zendelingen kunnen rekruteren uit de arme, kinderrijke gezinnen of uit de weeshuizen. 

Eenmaal op het zendingsveld aangekomen moeten de zendelingen de zuivere leer van het 

Evangelie verkondigen. Daarvoor moet de Bijbel in de taal van de mensen worden vertaald. 

Eerst de Boeken van Mozes, de Psalmen en de Spreuken en daarna de vier evangeliën en het 

boek Handelingen. Vervolgens kan men overgaan tot het uitgeven van een Kort Begrip met 

de belangrijkste geloofswaarheden en een beschrijving van de verschillende godsdiensten, 

waarbij vergelijkenderwijs het christendom de beste godsdienst zal blijken te zijn. Als derde 

uitgave ten dienste van de zending stelt Hofstede voor een tweede Kort Begrip met de Twaalf 

Artikelen, de Tien Geboden en andere christelijke geboden. Eventueel kan men hieraan 

toevoegen een vragenboekje voor het onderwijs, waarin tevens opgenomen is het Onze Vader, 

enige Psalmen en Bijbelliederen. In zijn antwoord maakt Hofstede een duidelijk onderscheid 

tussen zendingspredikanten, die bij hem de titel ‘Landpredikanten’ krijgen, en de gewone 

predikanten van de gevestigde Indische Kerk door de VOC aangetrokken voor de verzorging 

van de bestaande gemeenten. Een tweede onderscheid maakt Hofstede door naast de 

landpredikanten de zendingsonderwijzers een eigen taak te geven en hun de naam 

‘leermeesters’ te geven. Voor de verkondiging vindt hij kennis van de inheemse talen een 

absolute voorwaarde. De opleiding wil Hofstede doen plaatsvinden aan een op te richten 

seminarium te Zierikzee of te Leiden. Voor het taalonderwijs kan men docenten krijgen door 

een zestien- tot twintigtal jongemannen uit de (wees)huizen te rekruteren, deze naar Indië te 

sturen om de talen te leren en hen daarop te laten terugkeren als docenten op het 

seminarium.
79

 

 

Na een uitvoerige analyse van het tot dan toe verrichte roomse en protestantse zendingswerk 

waarbij Van Nuys Klinkenberg als belangrijkste oorzaken van de geringe resultaten de 

oppervlakkige aanpak, de slechte organisatie, de ergerlijke levenshouding van de christenen 

overzee en de te beperkte opleiding van de zendelingen noemt, geeft hij aan, hoe de 

verschillende bevolkingsgroepen in de overzeese gebieden benaderd dienen te worden: 

vermaning van de christelijke Europeanen tot verbetering van hun zedelijk leven, nadere 

vorming van de bekeerde heidenen om hun oude bijgeloof geheel weg te nemen, wegneming 

bij de door de Rooms-Katholieke Kerk bekeerden van hun heidense en roomse bijgeloof en de 

bekering van de ‘blinde’ heidenen zonder enige materiële bijbedoeling.  

 

Wat zijn de overeenkomsten tussen deze drie winnaars van de prijsvraag? Men kan, zij het 

met accentverschillen, een aantal parallelle gedachten onderscheiden: zending is verkondiging 

van de eenvoudige Bijbelse grondwaarheden aan de inheemsen door daartoe speciaal 

opgeleide predikanten en schoolmeesters. De opleiding van deze zendingsarbeiders dient aan 

                                                 
78

  P.N. Holtrop, ‘Van kerkstaat naar particulier initiatief. De Indische kerk en het Nederlandse 

Zendelinggenootschap’ in: G.J. Schutte (Red.), Het Indische Sion, 233. 
79

  J.G. de Bruyn, Inventarisatie van de Prijsvragen, uitgeschreven door de Hollandsche Maatschappij van 

Wetenschappen 1753·1917. Groningen 1977, 19. 



77 

 

een seminarium of zendelingenschool plaats te vinden en er moet een nieuwe 

organisatiestructuur voor de zending komen.  

 

Dan gebeurt het onvermijdelijke: op 1797 wordt het eerste zendelinggenootschap in 

Nederland opgericht door twintig predikanten en gemeenteleden uit Rotterdam en andere 

steden. Onder hen bevindt zich J.F. van der Kemp (1747-1811) die geïnspireerd is door de 

London Missionary Society dat vanaf 1795 bestaat.
80

 Men wil het koninkrijk van Christus 

uitbreiden door de verkondiging van het Evangelie. Vrede door het bloed van het kruis is de 

zinspreuk en het beginsel. Kerken van verschillend belijden treden toe. De grondregel luidt: 

‘het ware en werkdadige Christendom zoals het in de boeken van het Oude en Nieuwe 

Verbond vervat is en in de twaalf artikelen der algemeene christelijke geloofsbelijdenis 

uitgedrukt wordt, zonder bijvoeging van menselijke leerbegrippen, eenvoudig en oprecht in 

de harten der menschen in te planten’. Het zendingswerk wordt niet op de Drie Formulieren 

van Enigheid gebaseerd, maar op ‘het ware en werkdadige Christendom’. De oprichters zijn 

niet alleen bewogen met het heil van heidenen overzee, maar ook bezorgd over het 

godsdienstige leven in eigen land. Het Genootschap richt zich tot 1824 ook op de 

ontwikkeling van het godsdienstig leven van armen en ongeletterden in de steden door middel 

van lectuur- en Bijbelverspreiding en volwassencatechese.
81

 

 

De synode Schoonhoven van 1801 bespreekt het Nederlandse Zendelinggenootschap (NZG). 

Men vindt dat het Genootschap nooit tot nadeel van de gezuiverde hervormde godsdienst zal 

mogen strekken. Zendelingen moeten strikt geëxamineerd worden en in de godgeleerdheid 

onderzocht, en behoorlijk geordend zijn, dat wil zeggen: in het ambt bevestigd. De classis 

Breda waarschuwt dat geen particulier genootschap van hervormden zich het recht mag 

aanmatigen iemand hetzij predikant, proponent, catechiseermeester, krankbezoeker, of 

zendeling tot enige openbare dienst in de kerk te ordenen of af te zenden. De directeuren van 

het genootschap worden opgewekt met de synode in gesprek te gaan.
82

 Het genootschap 

bericht aan de synode Schiedam in 1801 dat zij zich niet kan onderwerpen aan besluiten van 

enige bijzondere synode, maar wil wel haar bestuurders en medewerkers bij handtekening 

zich laten verbinden niets te zullen ondernemen, hetwelk tegen de orde van de kerk en de staat 

zou aanlopen.
83

 Uit de diverse kerkelijke notulen spreekt een zekere ambivalentie. Sommigen 

zijn met de oprichting ingenomen. Overijssel prijst het voornemen van de oprichters.
84

 

Aarzeling is er ook op de synode van Utrecht vanwege de weglating van de naam 

gereformeerd ‘waardoor een wijde deur geopend wordt voor allen die zich christen 

noemen’.
85

 

 

3.2.6 De ontwikkeling van zending tot en met de twintigste eeuw 

 

In de achttiende en negentiende eeuw breidt de wereld zich uit door kolonialisme en 

emigratie. Angelsaksische opwekkingsbewegingen uit de achttiende eeuw en predikers als 

John Wesley (1703-1791), George Whitefield (1714-1770) en Jonathan Edwards (1703-1758) 

hebben grote invloed. Jonathan Edwards kan hierbij gelden als de exponent van de 

gereformeerd bevindelijke traditie. Deze calvinistische prediker en bezield zendingswerker 

                                                 
80

  C.A.L. van Troostenburg de Bruyn, De hervormde kerk in Nederlandsch Oost-Indië, 393-394.  
81

  H. Reenders, Alternatieve zending. Ottho Gerhard Heldring (1804-1876) en de verbreiding van het 

christendom in Nederlands-Indië. Kampen: Kok 1991, 24-25.  
82

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, 95-96.  
83

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, 97. 
84

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, 124. 
85

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, 125. 



78 

 

legt veel nadruk op het motief van de liefde en op het koninkrijk van God als doel van de 

zending.
86

 Hij gelooft dat alfabetisering de sleutel is om effectief zending te bedrijven en dat 

de indianen waaronder hij in Nieuw-Engeland werkt, in staat moeten worden gesteld de Bijbel 

te lezen en te begrijpen. Hij vindt dat zij daarom in de gelegenheid gesteld moeten worden 

Engels te leren. Indiaanse talen zijn in zijn opvatting te barbaars om de morele, heilige en 

abstracte zaken onder woorden te brengen.
87

 

 

Eind achttiende eeuw ontstaan veel (interkerkelijke) zendingsgenootschappen. De Rooms-

Katholieke Kerk breidt haar missionaire activiteit sterk uit. In de negentiende eeuw verspreidt 

het rooms-katholicisme, hoewel het aanhang verliest in Europa en Latijns-Amerika, zich in 

rap tempo over Azië, Afrika, de eilanden van de Pacific, Australië, Canada en de Verenigde 

Staten. Twee personen zijn van grote invloed geweest op de ontwikkeling van een 

protestantse visie op zending: William Carey (1761-1834) en Hudson Taylor (1832-1905). 

Het sleutelwoord voor zending wordt ‘voluntarism’. In plaats van te wachten op het signaal 

van de kerk nemen nu veel individuele christenen onder invloed van het piëtisme en het 

methodisme het initiatief tot het bedrijven van zending. Baptist Carey houdt op dinsdag 29 

mei 1792 op een predikantenconferentie in Nottingham in Friar’s Lane met afgevaardigden 

uit vierentwintig kerken uit de omgeving een veelzeggende preek over Jesaja 54:2 en 3: 

‘Maak de plaats uwer tenten wijd, en dat men de gordijnen uwer woningen uitbreide, 

verhinder het niet; maak uw koorden lang, en steek uw pinnen vast in. Want gij zult uitbreken 

ter rechter- en ter linkerhand; en uw zaad zal de heidenen erven, en zij zullen de verwoeste 

steden doen bewonen.’ Hij vat het geheel samen in de sindsdien beroemd geworden woorden: 

‘Verwacht grote dingen van God, onderneem grote dingen voor God’.
88

 

 

De gereformeerd bevindelijke traditie verwerft geen duidelijk waarneembare stem in de 

mondiale zendingsbewegingen van de achttiende en negentiende eeuw. Daarvoor is zij na 

talloze afsplitsingen te zeer verdeeld. Missioloog Verkuyl heeft het over fragmenten van 

missiologische bezinning in de tijd van de pioniers in de achttiende en negentiende eeuw.
89

 

De gereformeerd-theologische bezinning op zending krijgt in Nederland pas weer een vervolg 

op de synode van de Gereformeerde Kerken in Nederland te Middelburg in 1896. Daar 

overtuigt Abram Kuyper de afgevaardigden ervan dat zij achter de zendingsbeweging van de 

achttiende eeuw onder invloed van het piëtisme en methodisme weer terug moeten keren naar 

de calvinistische zendingsbeginselen. In navolging van Gisbertus Voetius herformuleert de 

synode de hoofdrol van zending en legt opnieuw nadruk op het theocentrische en 

ecclesiocentrische karakter van zending. Zending is niet een zaak van bewogen 

zendingsvrienden, maar veeleer Gods eigen zaak, missio Dei. Daarom moet de kerk gezien 

worden als zendende instantie. De uitvoerende instantie is de dienaar des Woords.
90

 

Uiteindelijk is het dan Johan H. Bavinck (1895-1964) die getypeerd wordt als de eerste 

gereformeerde missioloog van formaat.
91

 Inmiddels leven we dan ruim twee eeuwen na 

Gisbertus Voetius, Johannes Hoornbeeck en de puritein John Eliot. 

                                                 
86

  J. Verkuyl, Inleiding in de nieuwere zendingswetenschap. Kampen: Kok 1975, 42. 
87

  G.M. Marsden, Jonathan Edwards. A Life. Virginia: Yale University 2003, 389; Edwards to Sir William 

Pepperell, November 28, 1751.  
88

  W. van der Zwaag, William Carey. Pionier van de wereldzending. Kampen: De Groot Goudriaan 2007, 85-

88. 
89

  J. Verkuyl, Inleiding in de nieuwere zendingswetenschap, 40-43. 
90

  Acta Synode van Middelburg 1896, art. 116.  
91

  P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 15. Na Bavinck zijn er nog enkele nieuwe inleidingen tot de 

zendingswetenschappen verschenen waarin de grondslagen van gereformeerde zending worden aangestipt 

en in akkoord worden gebracht met de actualiteit, maar andere gezichtspunten ten aanzien van de plaats en 

rol van de Schrift in zending heeft dit niet opgeleverd. Zie voor literatuur hoofdstuk 1, voetnoot 9. 



79 

 

3.2.7 Evaluatie 

 

De Reformatie heeft de Bijbel uit de periferie van de kerk gehaald. De volkstaal wordt de 

kerktaal. De Bijbel wordt overgezet in volkstalen. Maar toch zijn het vooral de kerk als 

instituut en de organisatie ervan die de wind vangen. Zending in de gereformeerd bevindelijke 

traditie is dan ook kerkplanting. De gereformeerde zending sluit in haar benadering al dan niet 

bewust aan bij de benadering in de rooms-katholieke traditie: uitbreiding van lidmaatschap, 

door onderwijs in geloofsleer en het doen belijden van de (ware) religie van de kerk. De 

Bijbel, autopistos, van of in zichzelf overtuigend, krijgt in de zending niet de plaats die zij 

gezien de gereformeerde opvatting over de Schrift zou verdienen.
92

 Zij lijkt niet per se nodig. 

De geloofsleer en onderwijs van de kerk daaruit hebben het primaat. Het gaat bovendien 

vooral om een verbale evangelieverkondiging en niet om het introduceren van een 

persoonlijke omgang met de Schrift. Er wordt waarde gehecht aan grondig onderwijs, maar 

dan wel op een manier zoals deze past in het eigen theologische denkraam. Zending is 

voornamelijk overdracht van de gereformeerde geloofsleer. 

 

In de periode van de zestiende tot en met de twintigste eeuw heeft het Bijbellezen in de 

gereformeerd bevindelijke traditie veranderingen ondergaan. De meest in het oog lopende 

ontwikkeling is wel dat de Schrift, de lezers en de kerk in het begin van de looptijd van de 

gereformeerde orthodoxie, zoals bij Calvijn en in de ontstaanstijd van de Statenvertaling, nog 

in nauwe samenhang met elkaar lijken te functioneren. In de loop van de tijd wordt dit anders. 

De gewone man en vrouw komen in de gereformeerd bevindelijke traditie paradoxaal genoeg 

verder van de persoonlijke toegang tot de Schrift af te staan. 

  

Kerkuitbreiding (zending) en handelsbelangen zijn nauw met elkaar verweven. Zelfs zodanig 

dat de ontwikkeling uitloopt op een anticlimax: de voortzetting van zending door 

genootschappen. Een theologische doordenking van zending wordt gehinderd door de nauwe 

verbintenis tussen kerk en staat en de tegenstrijdige belangen van deze. Ogenschijnlijk biedt 

deze samenwerking grote voordelen. De VOC beschermt haar werkers en betaalt alle kosten 

en houdt anderen tegen. De keerzijde is dat de kerk afhankelijk wordt van een 

handelsorganisatie die geen behoefte heeft aan de uitbreiding van het christendom, tenzij haar 

politieke en economische belangen erdoor gediend worden. Protestantisering en consolidering 

van aanwezige christenen en zendingsactiviteiten lopen onontwarbaar door elkaar heen.
93

 De 

prijs die men betaalt, is dat zending buiten de kerk komt te staan. 

 

De totstandkoming van de Statenvertaling is een uniek moment in de geschiedenis van de 

gereformeerd bevindelijke traditie. Maar er komt paradoxaal genoeg geen leesbeweging op 

gang rondom de Statenvertaling, al wordt het bezit en gebruik wel gestimuleerd en krijgt het 

onderwijs vanuit de kerk impulsen. De Verlichting is nodig voor een werkelijke doorbraak in 

het onderwijs. Uiteindelijk moet geconcludeerd worden dat de gereformeerde Schriftopvatting 

als ontwerp vooral blijft liggen op de tekentafel van de theologen. Zij is hooguit incidenteel, 

bijvoorbeeld in de conventikels, doorvertaald naar de praktijk van de kerk.  

 

 

 

                                                 
92

  Ik denk dat Joosse te positief oordeelt over de plaats van de Bijbel als hij schrijft dat er vaardigheden in het 

lezen en schrijven werden bijgebracht en dat dit werd gerelateerd aan het lezen van de Bijbel. Vgl. Joosse, 

‘Scoone dingen sijn Swaere dinge’, 566. 
93

  Vgl. H. Reenders, Alternatieve zending, 23-25. 



80 

 

3.3 De Schrift en zending in de gereformeerd bevindelijke traditie (thematisch) 
 

Na dit brede overzicht doen we nu een aantal diepteboringen: Statenvertaling en Maleise 

vertaling, het Seminarium Indicum van Antonius Walaeus, de puriteinse zending bij John 

Eliot, Johan Herman Bavinck en de Schrift en zending in de twintigste en eenentwintigste 

eeuw: Edinburgh 1910 en 2010. 

 

3.3.1 Statenvertaling en Maleise vertaling 

 

Hoewel de hervormde kerk in Nederland zwaar accent legt op de leer van de orthodoxie 

waarin het sola Scriptura en het onderwijs in de gemeente een belangrijke plaats innemen, en 

de prediking, catechese en geloofsonderricht als de beste middelen voor geloofsoverdracht in 

de zending ziet,
94

 investeert de kerk in de zestiende en begin zeventiende eeuw nog weinig in 

missionaire Bijbelvertalingen en het vertalen van (eenvoudige) dogmatische literatuur. Pas in 

de loop van de zeventiende en achttiende eeuw gaat zij zich bemoeien met de vertaling van 

documenten.  

 

De Statenvertaling, haar principes en karakter 

De meest bekende en meest invloedrijke vertaling van de Bijbel in het Nederlands is de 

vertaling die in opdracht van de Staten-Generaal, de hoogste autoriteit in de jonge republiek, 

tot stand is gekomen. Beslissingen daarover neemt de synode van Dordrecht (1618-1619).
95

 In 

de achtste zitting spreekt de vergadering uit dat een nieuwe overzetting ‘op zijn spoedigst, en 

op de bekwaamste en kortste wijze, begonnen mocht worden’. Het betreft een nieuwe 

overzetting en niet een herziening van een oude versie, al moet om ergernis te voorkomen 

geprobeerd worden oude overzettingen te behouden.
96

 De vertalers zijn van opvatting dat de 

oorspronkelijke Hebreeuwse, Aramese en Griekse teksten geschreven zijn in de taal van de 

Heilige Geest en dat het de primaire taak van de overzetter is zich nauwgezet rekenschap te 

geven van de grondtekst en deze zo getrouw mogelijk over te brengen in de landstaal. Waar 

het Woord de Geest ‘zo heeft geabsorbeerd, is een vrije vertaling onduldbaar omdat deze 

vorm van weergeven een aantasting van de hoge majesteit van God lijkt’.
97

 Het gaat om een 

vertaling uit de ‘fonteinen of oorspronkelijke talen der Heilige Schrift’.
98

 De vertalers 

Wilhelmus Baudartius en Johannes Bogerman zouden het schrijven in hun ‘Cort Verhael’ als 

voorrede bedoeld, maar door de Staten-Generaal geweigerd: ‘Wij zijn gebleven ‘by de 

oorspronkelicke woorden Gods, die in den Hebreuschen ende Chaldeuschen text staen, soo 

nae ende nauwe…als ’t ons enichsins is mogelick geweest’.
99

  

 

Een belangrijke vertaalregel die de synode geeft is ‘dat zij altijd bij den oorspronkelijken tekst 

zorgvuldiglijk blijven, en de manier van spreken der oorspronkelijke talen zoo veel de 

duidelijkheid en eigenschap der Nederlandsche spraken kan toelaten, behouden. Maar, indien 

ergens een Hebreeuwse of Grieksche wijze van spreken voorviel, die harder ware, dan dat ze 

wel in den tekst gehouden zal kunnen worden, dat zij deze aan den kant naarstiglijk 

                                                 
94

  L.J. Joosse m.m.v. A.Th. Boone, ‘Kerk en zendingsbevel’ in: G.J. Schutte (red.), Het Indische Sion, 17.  
95

  Zie o.a. L. de Vries, ‘Paratext and Skopos of Bible translations’ in: W.F. Smelik, A.A. den Hollander, U.B. 

Schmidt (eds.), Paratext and Megatext as Channels of Jewish and Christian traditions, pp. 176-193. Leiden, 

Boston: Brill Publishers. Jewish and Christian Perspectives Series 2003. 
96

  Acta of Handelingen der Nationale Synode te Dordrecht in de jaren 1618 en 1619, De achtste zitting, art. 

20. 
97

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, Haarlem 1993, 271. 
98

  Acta of Handelingen der Nationale Synode te Dordrecht in de jaren 1618 en 1619, De achtste zitting, 20. 
99

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 271. 



81 

 

aanteekenen’.
100

 De opvatting hierachter is die van de perspicuitas van de Schrift. De Vries 

verwijst hierbij naar de uitdrukking klaarheid der waarheid, een uitdrukking die ‘should be 

understood in the context of the importance attached in Reformed Theology to the 

unmediated, direct access of every believer, guided by the Holy Spirit and applying the 

hermeneutics of Schrift met Schrift vergelijken (comparing Scripture with Scripture), to the 

knowledge of salvation in the Holy Scriptures, without mediation by clergy or tradition (sola 

Scriptura). Lay theology was essential in this context and the translation of Scriptures should 

be as clear as possible to serve the community of lay theologians’.
101

  

 

De vertalers zijn zich ervan bewust dat het voorrang geven aan het oorspronkelijke taaleigen 

van de Bijbel de verstaanbaarheid negatief kan beïnvloeden. De Brune, secretaris van de 

Staten van Zeeland, een calvinist met een goede kennis van de Hebreeuwse tekst, merkt in 

1644 op dat ‘de Nieuwe Over-zetters den Hebreeuwsen text zoo gantsch nauw end' nae 

hebben uytghedruckt, dat zy oock veeltijdts de ordre end' stellinghe der woorden hebben 

naeghevolght…waerdeur de zin niet zoo klaer end' onbekommert wert uytghedruckt’.
102

 

 

Om dit probleem op te lossen mogen de vertalers gebruikmaken van een combinatie van tekst 

en paratekst. Als een letterlijke vertaling onverstaanbaar overkomt, mag men vrijer vertalen 

mits de letterlijke vertaling in de kanttekening wordt opgenomen. Ook andersom is 

toegestaan: een letterlijke vertaling in de hoofdtekst en een verklaring daarbuiten. Een derde 

mogelijkheid is het opnemen van toevoegingen in de hoofdtekst maar zodanig dat het de lezer 

duidelijk is dat de oorspronkelijke tekst het zo niet vermeldt.
103

 De kanttekeningen zijn 

feitelijk onmisbaar. De Vries merkt hierover op: ‘It is clear that the nota marginalia were 

crucial to balance the perspicuitas and the word-by-word inspiration and that text and paratext 

together ensured that this translation could perform the religious functions the Reformed 

leaders and communities in the Netherlands demanded’.
104

 Ook hieruit blijkt de opvatting dat 

alleen een juist inzicht in de zin van de oorspronkelijke woorden de bedoeling van de Heilige 

Geest kan ontsluieren en de nodige waarborg kan bieden voor een werkelijk getrouwe 

overzetting.
105

  

 

De kanttekeningen dienen een belangrijk doel. Voor de eenvoudige lezers moet het mogelijk 

zijn het Woord van God en de woorden van mensen, de vertalers in dit geval, te 

onderscheiden. Schriftstudie is niet iets voor geestelijke leiders alleen, maar evenzeer voor 

eenvoudige gelovigen. Het geloofsbeginsel eist dat men zowel het schijnbaar bijkomstige als 

de meest ingewikkelde gedachtengang in het verband van het grote geheel leert verstaan. 

Daarom verschaffen de vertalers een leidraad in de vorm van algemeen bevattelijke 

kanttekeningen. In 1636 laten Baudartius en Bogerman zich er als volgt over uit: ‘Nadat wy 

den Text nae ons uyterste vermogen religieuslick gestelt hadden, so hebben wy inden cant 

daer by gevoecht eenige Notas (doch so weynige ende so cort als de sake eenichsins heeft 

connen lijden) om den sin eeniger woorden ofte manieren van spreken (die sus anders qualick 

te verstaen, ende den onervarenen duyster souden zijn) te verlichten ende verclaren, voegende 

daerby de vergelijckinge met andere schriftuerplaetsen, hetwelcke wy geoordeelt hebben voor 

den verstandigen Leser seer dienstelick ende volgens aengenaem te sullen zijn, latende 

nochtans den Christelicken verstandigen Leser vrij in het aennemen van derselve 

                                                 
100

  Acta of Handelingen der Nationale Synode te Dordrecht in de jaren 1618 en 1619, De achtste zitting, 20. 
101

  L. de Vries, ‘Paratext and Skopos of Bible translations’. 
102

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 308. 
103

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 273, 274. 
104

   L. de Vries, ‘Paratext and Skopos of Bible translations’. 
105

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 278. 



82 

 

Annotatien’.
106

 Volgens De Bruin en Broeyer hebben de Statenvertalers nooit uit het oog 

verloren dat het een volksbijbel moest worden.
107

  

 

Op 17 september 1637 wordt het eerste gedrukte exemplaar aangeboden aan ‘hare 

Hoogmogende Heren’ van de Staten-Generaal, ‘cierlyck’ in paars fluweel gebonden en 

verguld op snee. Op 11 mei 1624 zei deze Staten-Generaal officieel haar medewerking toe. In 

het jaar 1626 begon men met het feitelijke vertaalwerk. Ruim elf jaar duurde het voordat de 

vertaling voor het publiek beschikbaar kwam.  

 

De Maleise Bijbelvertaling  

 

De Nederlandse predikanten in Oost-Indië beginnen zich in de zeventiende eeuw op de kennis 

van het Maleis toe te leggen en met behulp van de inheemse bevolking schoolboeken en 

belijdenisgeschriften, leerredenen en kerkelijke liederen te vertalen. Ook begint men met het 

samenstellen van woordenboeken. Een variant van het zogenaamde hoog-Maleis, dat sterk 

kan verschillen van het plaatselijk gesproken Maleis, is in gebruik als een soort verkeerstaal 

tussen de handelaren en inheemse bevolking. Ook de kerktaal is Hoog-Maleis.
108

 Menig 

predikant en ambtenaar in Oost-Indië draagt aan zijn Indisch huispersoneel het Evangelie 

over. Ook in Nederland is het de gewoonte dat het huispersoneel na de maaltijd binnen wordt 

geroepen om de Schriftlezing aan te horen. Maar omdat het huispersoneel vaak geen 

Nederlands verstaat, groeit er een behoefte aan Bijbelvertalingen in het Maleis. In 1629 wordt 

het evangelie van Mattheüs in het Maleis vertaald en gepubliceerd door J.J. Palensteyn in 

Enkhuizen. Het is het eerste evangelie dat door een blanke speciaal voor de bevolking in de 

Oost wordt gemaakt, een missionaire vertaling van een Bijbelgedeelte, die al vervaardigd 

werd in 1612.
109

 Daarna verschijnen Marcus in 1638 en Lucas en Johannes in 1646. Ze 

worden in 1651 gezamenlijk uitgegeven met het boek Handelingen der Apostelen. Een jaar 

later verschijnt in Amsterdam ook het boek Psalmen in het Maleis. Al deze vertalingen 

worden gemaakt door Albert C. Ruyl, Jan van Hasel en predikant Justus Heurnius en 

gepubliceerd op last van de Verenigde Oost-indische Compagnie. De vertaling van het 

evangelie van Mattheüs is de oudste bekende vertaling van een Bijbelboek in een niet-

Europese taal, die voor zendingsdoeleinden tot stand is gebracht.
110

 In 1668 wordt dan het 

Nieuwe Testament gepubliceerd, vertaald door de Nederlandse predikant Daniel Brouwerius. 

Over de kwaliteit is men echter niet tevreden.
111

  

 

In 1691, ruim een halve eeuw nadat de Statenvertaling verscheen, wordt door de kerkenraad 

van Batavia aan Melchior Leydecker opgedragen de Bijbel in het Maleis te vertalen, een 

opdracht die door de plaatselijke overheid wordt bekrachtigd. Leydecker wordt in 1678 als 

predikant aangesteld te Batavia en begint aan de vervaardiging van een Maleis-Nederlands 

woordenboek. Hij verklaart zich in 1691 bereid de Bijbel in het Hoog-Maleis te vertalen en 

bedingt dat ieder boek nauwkeurig door een commissie zal worden gereviseerd. Met grote 

nauwgezetheid zet hij zich aan deze arbeid. Veel boeken vertaalt hij meerdere malen. Als hij 

tien jaar later op 16 maart 1701 overlijdt, is hij met dit werk tot Efeze 6:6 gevorderd. Na zijn 

dood maakt predikant Petrus van der Vorm (1664-1731) deze vertaling nog in datzelfde jaar 

                                                 
106

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 279. 
107

  C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 279. 
108

  S. Coolsma, De Zendingseeuw voor Nederlandsch Oost-Indië. Utrecht: C.H.E. Breijer 1901, 45. 
109

  S. Coolsma, De Zendingseeuw, 46. 
110

  C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, ‘De geschiedenis van de Maleische bijbelvertaling in 

Nederlandsch-Indië’ in: Tijdschrift van het Koninklijk Instituut voor de Taal-, land- en Volkenkunde van 

Nederlandsch-Indië, jrg. 1941, Vol. 100. ’s-Gravenhage: Nijhoff. 
111

  Jan. J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 173. 



83 

 

af. Dan moet er revisie plaatsvinden. Vervolgens bevelen de bewindhebbers dat het 

manuscript zorgvuldig in een kast in de consistorie moet worden opgeborgen en dat de 

kerkenraad de sleutel bij haar in bewaring moet geven. Het manuscript ligt daar ruim twintig 

jaar, tot in 1723 met de revisie van deze vertaling, op aandringen van de classis Amsterdam, 

een begin wordt gemaakt.
112

 Inmiddels is ook de vertaling van predikant François Valentijn 

klaar, die zijn versie van het Maleis, het zogenaamde Laag-Maleis, voor kerkelijk gebruik 

veel bruikbaarder, doelmatiger en verstaanbaarder acht dan die van Leydecker, die het Maleis 

alleen uit de Maleise klassieke geschriften kent en nooit gewerkt heeft in de Maleise landen 

en ook geen kennis zou hebben aan de Maleise kerktaal. Valentijn heeft zijn standpunt 

uitgebreid uiteengezet in een boekje door hem in 1698 in Nederland uitgegeven, waarvan de 

titel voor zichzelf spreekt: ‘Deure der Waarheid voor ’t ooge der Christenwereld geopend, 

waardoor klaar te zien is, wat tale voor alle Maleytsche Christenen in Oost-Indien van 

gebruik, en alleen van dienst zij; of een klaar en net bewijs, dat dewijl alleen de gemeene 

Maleytsche taal bij hen verstaanbaar en de Hooge bij hen t’eenemaal onverstaanbaar is, 

derhalven soo er een oversetting des Bijbels in een van beyde Talen sal moeten gedrukt 

worden, soo als die bij het Christendom aldaar van dienst sijn sou, onwedersprekelijk de 

Oversetting in die Lage Tale, nu reeds verveerdigd, behoord geprefereerd, en den druk van 

dien ter hand genomen te werden. Alles vertoond bij een volslagen apologie en antwoord op 

een Extract van sekere Missive, die van den Eerw. Kerkenraad van Batavia, aan de 

Christelijke Synodus van N. Holland, den 15 November 1697 geschreven, en dit jaar voor de 

selve gekomen is, waarbij dan gemelde waarheid, van haar Eerw. Wedersproken, maar 

onwedersprekelijk staande gehouden, en middag klaar getoond werd door François Valentijn, 

weleer Bedienaar des Goddelijken Woords in Amboina’.
113

 

 

In Indië haast de kerkenraad van Batavia zich over deze zaak uitvoerig aan de synode van 

Noord-Holland te schrijven, van welke brief bovengenoemd geschrift van Valentijn de 

weerlegging is.
114

 Ook de Heren XVII ontvangen van de Indische regering een brief, waarin 

erop aangedrongen wordt de vertaling van Valentijn niet te drukken, omdat men in Indië met 

een vertaling bezig is en men van deze vertaling niets afweet. Valentijn keert terug naar Indië 

en vraagt om het oordeel van de kerkenraad te Batavia. Van der Vorm zit in de 

beoordelingscommissie. Het rapport van de commissie komt erop neer dat de vertaling van 

Valentijn getrouw de Nederlandsche Statenvertaling volgt alleen zonder raadpleging van de 

grondtekst. Dat houdt in dat daardoor ook de fouten van de Statenvertaling zijn overgenomen. 

Bovendien vinden ze dat ‘de door Valentijn gebruikte taal te zeer doorgaans uit de kwade 

orthografie, meermalen uit de oneigen etymologie en hier en daar uit de wanschikkelijke 

syntaxis is en dat een groot gebrek aan eenheid aan den dag treedt, daar enkele boeken anders 

en beter vertaald zijn, dan andere’.
115

  

 

De revisie van Leydecker wordt uiteindelijk grondig ter hand genomen. In 1723 komen de 

reviseurs bij elkaar. De commissie bestaat uit twee predikanten van Batavia, Petrus van der 

Vorm en Arnoldus Brands, een predikant van Ambon, Cornelius Ninabar, en George Henrik 

Werndy, predikant te Makasar, die in 1738 tot buitengewoon hoogleraar Oosterse talen werd 

                                                 
112

  C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, De protestantsche kerk in Nederlandsch-Indië haar 

ontwikkeling van 1620-1939. ’s-Gravenhage: Martinus Nijhoff 1947, 253-254.  
113

  C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, De protestantsche kerk in Nederlandsch-Indië haar 

ontwikkeling van 1620-1939, 254. 
114

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II, Synode van Utrecht 1699 en 

1700. 
115

  C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, De protestantsche kerk in Nederlandsch-Indië haar 

ontwikkeling van 1620-1939, 258. 



84 

 

benoemd aan het Gymnasium te Lingen in Westfalen.
116

 De commissie vergadert in de regel 

drie of vier keer per week tussen de acht en elf uren, in de consistorie van de kerk in Batavia. 

Eerst wordt de grondtekst gelezen, in het Hebreeuws of Grieks met de Latijnse overzettingen. 

Ook raadpleegt de commissie bij moeilijkheden de Chaldeeuwse, Syrische en Arabische 

overzettingen. De Septuagint en andere reeds vertaalde Bijbels worden gebruikt. De revisoren 

trachten, met de woorden van hun secretaris Werndly ‘niet alleen te komen tot het recht 

verstand van den zin der Schrift, maar bevlijtigde zich ook dien in zuiver Maleisch over te 

zetten’.
117

 Zij checken de vertaling bij de plaatselijke bevolking, al laten zij zich niet leiden 

door het oordeel van deze informanten. ‘De zin van Gods Woordt’ weegt hun zwaar.
118

 Op de 

synode ’s-Gravenhage 1727 wordt in een brief uit Batavia aan de classes van Delft en 

Schieland van 17 december 1725 de wens uitgesproken dat spoedig aan hun verzoek om de 

Maleise Bijbel met Latijnse letter kan worden voldaan.
119

 De commissie besteedt ook nog 

enige tijd aan de afwerking van de Maleise vertaling van de Heidelbergse Catechismus, de 

Nederlandse Geloofsbelijdenis, het Kort Begrip en de formulieren die in de kerken in 

Nederland in gebruik zijn. In 1729 komt het tot een afronding. De synode van Dordrecht in 

1731 verblijdt zich in de aanwezigheid van Werndly uit Batavia over het feit dat de 

bewindhebbers hebben toegezegd de onkosten voor de Bijbelvertaling te zullen dragen en ‘dat 

door die overzetting in de taal van heidenen het de kerkenraad van Batavia heeft mogen 

gelukken zo’n grote deur open te zetten voor hun ingang in Jezus’ Koninkrijk’. De eerste druk 

verschijnt in 1731-1733, waar melding van wordt gemaakt op de synode van Utrecht in 

1734.
120

 Coolsma meldt dat bij de christenen aldaar deze vertaling in even hoog aanzien staat 

als de Statenvertaling in Nederland.
121

 

 

Bevindingen  

 

De Statenvertaling is qua vertaalprincipes een exemplarisch voorbeeld van een uitwerking van 

de gereformeerde Schriftopvatting. In groot respect voor het origineel dat gezien wordt als 

geschreven in de taal van de Heilige Geest, proberen de vertalers een brug te slaan tussen 

getrouwheid aan het origineel en verstaanbaarheid voor de leek. Met de Statenvertaling wordt 

de loopplank uitgelegd naar de ‘ordinary readers’ uit die tijd. Echter, de overwegingen die tot 

het initiatief van de Statenvertaling leiden, vertaalt de kerk niet door naar een vergelijkbare 

situatie in Oost-Indië. Het proces van vertalen van een Bijbel in het Maleis wordt ernstig 

gehinderd door tegenstrijdige belangen en opvattingen, al lijken de vertaalprincipes overeen te 

komen. De visie op taal en talen is ethnocentrisch: andere talen worden niet op dezelfde 

golflengte geplaatst als de eigen taal. Men blijft hangen in de spagaat van betrouwbaarheid en 

verstaanbaarheid. Het overdragen van de geloofsleer aan nieuwe gelovigen lijkt bovendien 

van groter belang geacht te worden dan hen te leren omgaan met de Schrift.  

  

De missiologen Jongeneel en Fahner zijn beiden nog van mening dat de oprichting van 

Bijbelgenootschappen voor Bijbelvertaling en Bijbelverspreiding in de negentiende eeuw het 

                                                 
116

  S. Coolsma, De Zendingseeuw, 48. 
117

  Vgl. ook C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, ‘De geschiedenis van de Maleische 

bijbelvertaling in Nederlandsch-Indië’. 
118

  S. Coolsma, De Zendingseeuw, 49. 
119

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II,33. 
120

  C.A.L. van Troostenburg de Bruyn, De hervormde kerk in Nederlandsch Oost-Indië onder de Oost-

Indische Compagnie (1602-1795), 406-408; C.W.Th. Baron van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, 

De protestantsche kerk in Nederlandsch-Indië haar ontwikkeling van 1620-1939, 258; J.A. Grothe, Archief 

voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. II. 
121  

S. Coolsma, De Zendingseeuw, 49. 



85 

 

logisch gevolg zijn van het sola Scriptura van de Reformatie. Gezien de hier vermelde 

gegevens lijkt ons dit een optimistische inschatting.
122

  

 

3.3.2 Het Seminarium Indicum van Antonius Walaeus 

 

De bewindvoerders van de VOC besluiten in 1603 om te zien naar twee bekwame predikanten 

om het Woord van God in Indië te verkondigen en ‘tegen de superstitiën der Mooren en 

Atheïsten uit de Heilige Schrift te waarschuwen’.
123

 In 1605 oppert de classis Delft en 

Schieland naar aanleiding van opgedane ervaringen in Oost-Indië om de studie van vier 

studenten te gaan verzorgen en bekostigen, tenminste als zij die zouden vinden. Men zoekt 

naar mannen die naast ‘vroomheid des gemoeds’ vooral beschikken over ‘gaven des Heiligen 

Geestes en kennis van de Schrift’. Ook vinden ze het belangrijk dat de studenten bekend zijn 

met de Maleise taal en de heidense en mohammedaanse gewoonten. Maar het komt allemaal 

nog niet echt van de grond. De eerste student is de beruchte Henricus Slatius, die later wegens 

remonstrantisme wordt afgezet en zijn leven op het schavot verliest wegens participatie in een 

samenzwering tegen het leven van Prins Maurits.  

 

Inmiddels groeit aan het begin van de zeventiende eeuw het zendingsbesef. Een student in de 

godgeleerdheid, de zendingspredikant in opleiding Justus Heurnius, schrijft in 1618 een 

brochure over de noodzaak van de verbreiding van het Evangelie onder de Indiërs. ‘God heeft 

de schatten van Indië voor ons geopend om langs die weg het Rijk van Christus uit te 

breiden.’ Hij voert een krachtig pleidooi voor christelijke ingetogenheid onder de soldaten en 

zeelui, het oprichten van christelijke scholen voor de Indische jeugd en initiatieven om te 

komen tot de vertaling van de Bijbel. In dezelfde geest schrijft VOC-predikant Sebastiaen 

Dankaerts drie jaar later.  

 

Het is onder andere door de inspanningen van de classis Walcheren
124

 dat de bewindvoerders 

van de VOC, de Heren XVII, in 1622 besluiten tot de oprichting van het Seminarium Indicum, 

de eerste zendingsopleiding, in de plaats Leiden. Hoogleraar Antonius Walaeus krijgt de 

leiding. Hij had reeds ervaring in het opleiden van ziekentroosters en voorgangers vanuit 

Zeeland. Dr. Walaeus is er stellig van overtuigd dat de geestelijke goederen die God door het 

Evangelie geeft, moeten worden meegedeeld aan hen die ons in dit leven dienen en waardoor 

wij ‘schatten en geriefelijkheden van het leven verwerven’. Dat laatste is in Oost-Indië in 

ruime mate het geval. De handel met Indië levert immers veel geld op.  

 

Walaeus is voorstander van een zorgvuldige selectie en een gedegen voorbereiding.
125

 

Toekomstige zendingspredikanten moeten volgens Walaeus ‘vrome en fatsoenlijke 

jongelingen zijn’, gedreven door een vrome ijver voor de voortplanting van de christelijke 

godsdienst. De leeftijd is niet onbelangrijk: ‘van dien leeftijd en van zodanig oordeel dat zij 

de bezwaren aan zo groot werk verbonden, kunnen onderzoeken en zich daartegen kunnen 

sterken en waarvan verwacht wordt dat zij hun studie goed afronden’. Verder moeten de 

kandidaten een getuigschrift hebben van de kerk of classis, de theologische faculteit waar ze 

                                                 
122

  J.A.B. Jongeneel, ‘De protestantse missionaire beweging’ in: A. Camps e.a. (red.), Oecumenische inleiding 

in de missiologie. Teksten en Konteksten van het wereldchristendom. Kampen: Kok 1988, 230-242. Chr. 

Fahner, Zending en bijbelvertaalwerk in het spoor van de Reformatie (1500-1700). Apeldoorn: Willem de 

Zwijgerstichting 1997. 
123

  J.C. Neurdenburg, Geschiedenis tegenover Kritiek (naar aanleiding van S.E. Harthoorns geschrift: "De 

evangelische zending en Oost-Java"). Rotterdam: Wijt 1864, 44. 
124

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 481-500. 
125

  J.A. Grothe, Het Seminarium van Walaeus. Overgedrukt uit de Utrechtsche Zendings Vereeniging. Utrecht: 

Kemink & Zoon 1882. 



86 

 

studeren of gestudeerd hebben en van ten minste enige vrome mannen van onverdacht 

getuigenis. Ook het hoofd van het Seminarium moet zijn oordeel geven. Om dat goed te 

kunnen inschatten, vindt Walaeus het raadzaam om een kandidaat eerst een ogenblik in huis 

te hebben zodat hij van dichtbij kan onderzoeken wat voor vlees hij in de kuip heeft. De 

bestuurders moeten de opleiding zodanig faciliteren dat er voldoende doorstroming is, zodat 

er elk jaar enige studenten afkomen. Zij kunnen worden gelokt door hun een goede toelage te 

geven gedurende de studie.  

 

In het Seminarium worden – deels naast of na de opleiding aan de theologische faculteit – 

oefeningen gedaan in lezing en verklaring van de heilige Schrift, herhaling van de stukken uit 

de catechismus, oefening in debatteren en oefeningen in welsprekendheid. In de Synopsis van 

Johannes Polyander (1568-1646), Andreas Rivetus (1572-1651), Antonius Thysius (1565-

1640) en Anthonius Walaeus (1573-1639), lezen we dat voor Walaeus de Schrift het 

principium en fundamentum van alle christelijke leerstellingen is.
126

 De erkenning van de 

cruciale rol die de heilige Schrift voor Walaeus vervulde, valt volgens Joosse gemakkelijk te 

herkennen in het onderricht dat overzee door de uitgezonden predikanten werd gegeven.
127

 

Echter uit de dissertatie van Ginsel over de Gereformeerde Kerk te Formosa is weinig terug te 

vinden over hoe de Schrift zelf een rol speelt. De twee predikanten die van het Seminarium 

afkomstig zijn, Georgius Candidius (1597-1647) en Robertius Junius (1606-1655), houden 

godsdienstoefeningen, stichten scholen, organiseren het systematisch onderricht in lezen en 

schrijven, doen veel aan onderwijs in de geloofsleer, maar over een cruciale rol voor de Bijbel 

– die overigens niet vertaald was – lezen we niets.
128

 

 

Tevens is er aandacht voor de oefening in de uitwendige vroomheid, zelfbeheersing, verduren 

van ongemakken, gebed, vasten, bezoeken van armen en bedroefden en troosten van zieken. 

Ook het verkrijgen van kennis van land, volk en cultuur en de studie van de taal, enige jaren 

voorafgaand aan het vertrek, zijn onderdeel van het curriculum. 

 

Walaeus stelt voor de studenten strikte leef- en huisregels op. Uiteraard moeten zij hun leven 

vroom, matig en zedig inrichten en zich vooral bezighouden met de studie. Uitspattingen 

mogen niet voorkomen. In houding en kleding moeten zij zich voegen naar hun toekomstige 

bestemming. Spelletjes zijn taboe. ‘Eerzame lichaamsoefeningen’ mogen alleen na 

toestemming van Walaeus plaatsvinden. De openbare lessen zijn verplicht. Dagelijks lezen en 

verklaren de studenten een hoofdstuk uit het Hebreeuwse Oude Testament en het Griekse 

Nieuwe Testament. Twee maal per week krijgen ze onderwijs uit het handboek van de 

Christelijk Hervormden Godsdienst van Walaeus en onderricht hij hen in de preekkunde.
129

 

Ook geeft hij hun praktisch onderwijs mee in de apologetiek en hoe een gemeente moet 

worden gevormd en bestuurd.  

 

Tussen 1622 en 1633 neemt Dr. Walaeus diverse studenten in huis en familiekring en 

verzorgt hij de opleiding van ongeveer twaalf tot zestien zendingspredikanten.
130

 In 1624 kan 

Gregorius Candidius als een van de eerste discipelen van Walaeus worden uitgezonden. Over 

                                                 
126

  J. Polyander, e.a., Synopsis purioris theologiae, disputationibus quinquaginta duabus comprehensa ac 

conscripta (red. en rev. H. Bavinck). Leiden: Donner 1991, 7. 
127

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 566. 
128

  W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 10-55.  
129

  J.A. Grothe, Het seminarium van Walaeus, 24; Grothe verwijst hier naar het Vita Walaei, I, c; vermoedelijk 

gaat het hier om het in de Leidense periode geschreven handboek voor de geloofsleer, naar de orde van de 

catechismus Enchiridion religionis reformatae. Zie ook P.C. Molhuysen en P.J. Blok (red.), Nieuw 

Nederlandsch Biografisch Woordenboek. Deel 2. Leiden: Sythoff 1912, 1515, 1516. 
130

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 493. 



87 

 

twee van de uitgezondenen geeft De Lind van Wijngaarden een korte impressie. Jacob 

Vertrecht van Leiden die in 1632 afzeilt, meldt in 1635 een gemeente te hebben van 

zesenvijfig Ambonezen, van wie twee ouderlingen en twee diakenen. Hij heeft een school met 

meer dan zestig kinderen die hij onder andere het Onze Vader, de Tien Geboden en de Twaalf 

Artikelen leert. Voor dit doel maakt hij een eenvoudig vragenboekje. De samenwerking met 

de bewindvoerders verloopt minder plezierig. Nicolaas Molinaeus, de tweede student over 

wie De Lind iets schrijft, wordt de eerste predikant van de Portugese gemeente te Batavia.
131

 

De eerder genoemde predikanten Candidius en Junius werken respectievelijk van 1627-

1631/1633-1637 en 1629-1643 op Formosa. Bij zijn vertrek laat Junius in ieder geval een 

gemeente achter met een kerkenraad.
132

  

 

Zendingspredikant Junius blijkt oog te hebben voor de betekenis van de lokale taal en cultuur, 

in tegenstelling tot hen die na 1640 op Formosa werkzaam zijn en veel nadruk leggen op 

theologische noties. Uit de diverse leerboekjes die Junius uitgeeft – onder andere drie 

catechisatieboekjes – probeert hij de geloofsleer te verwoorden in de lokale taal met 

gebruikmaking van begrippen uit de context. In een discussie tussen Junius, eenmaal terug in 

Amsterdam, en de kerkenraad op Formosa wordt door hem als oorzaak van de recessie in de 

kerk het gebrek aan zendingsijver genoemd. Latere zendingswerkers verwijten Junius, niet 

zuiver in de leer geweest te zijn.
133

 

 

In 1633 stopt het. De redenen zijn onduidelijk. De synode van Hoorn (1635) verzoekt aan de 

Heren XVII van de Oost-Indische Compagnie het Seminarium weer op te richten.
134

 Zo ook 

de synode van Edam (1637).
135

 Zeker is dat de geldkwestie een groot gewicht in de schaal 

legt. In ieder geval is er geen economisch draagvlak. Als in 1642 de classis Amsterdam 

aandringt bij de Heren XVII op de heropening van het Seminarium krijgen zij als antwoord: 

‘dat de vergadering niet kan goedvinden opnieuw een seminarie op te richten, met het oog op 

de grote kosten en de sobere successen’. Maar volgens het getuigenis van tijdgenoten munten 

de uitgezondenen uit door geleerdheid en vroomheid. Van een van de studenten wordt in 1645 

op de Synode in Noord-Holland gerapporteerd dat hij 5900 heidenen tot Christus heeft 

gebracht en 29 gemeenten heeft gesticht en van herders heeft voorzien.
136

  

 

Bevindingen 

 

Het Seminarium kan gezien worden als een uniek initiatief waarvan de bloem jammer genoeg 

in de knop afsterft. De heilige Schrift lijkt een belangrijke rol gespeeld te hebben in de 

opleiding, maar uit de beschrijvingen van het zendingswerk blijkt dat ook deze opleiding geen 

verandering bracht in de strategie van zending. Een opmerkelijk feit is wel dat de studenten 

van het Seminarium blijkens het voorbeeld van Junius oog hadden voor de lokale taal en 

cultuur. Uiteindelijk is er voor een doorstart en verdere uitbouw van het Seminarium niet 

voldoende draagvlak.  

 

Joosse schrijft naar aanleiding van zijn onderzoek naar de motieven en activiteiten tot 

verbreiding van de gereformeerde religie in de eerste helft van de zeventiende eeuw dat de 

                                                 
131

  J.D. de Lind van Wijngaarden, Antonius Walaeus. Leiden: G. Los 1891, 207. 
132

  W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 51. 
133

  W. Campbell, Formosa under the Dutch. Described from Contemporary Records. London: Kegan Paul, 

Trench, Trubner & Co. Ltd. 1903, 540; J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche 

Zending. Deel 3, 236, 242. 
134

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I, 7.  
135

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I, 8. 
136

  J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I, 21. 



88 

 

Schrift op het Seminarium van Walaeus een cruciale rol vervulde. Echter, in het onderricht dat 

overzee door de uitgezonden predikanten werd gegeven, is voor deze stelling geen hard 

bewijs gevonden.
137

 De aandacht ging toch hoofdzakelijk uit naar het overbrengen van de 

geloofsleer. 

 

3.3.3 De puriteinse zending bij John Eliot (1604-1690)  

 

In een andere koloniale mogendheid, Engeland, ontwaakt in de zeventiende eeuw eveneens 

het zendingsbesef. Dit besef krijgt een stimulans door het uitwijken van verschillende 

volksgroepen vanwege religieuze of sociaal-economische motieven naar Amerika. Onder hen 

is John Eliot, geboren in 1604 in Widford en van goede afkomst. John behaalt in 1622 zijn 

bachelor degree, aan het ‘Jesus College’ te Cambridge, waar hij al een speciale belangstelling 

voor de Bijbeltalen ontwikkelt. Hij verblijft in 1629 kort als ‘assistant master’ op de school 

van Thomas Hooker om vervolgens in 1631 te emigreren naar New England. Voor een jaar 

dient hij als hulppastor van de kerk in Boston behorend tot de Massachusetts Bay Colony. In 

1632 verhuist hij naar het vijf mijlen verderop gelegen Roxbury waar hij een eigen kerk sticht 

waar hij tot zijn dood in 1690 als predikant aan verbonden blijft.
138

  

 

Het meest in het oog lopende van het werk van John Eliot is de vertaling van de Bijbel in het 

dialect van de Massachussetts Indianen, het Algonquian en de mobilisatie van het thuisfront 

in Engeland voor dit initiatief. De ‘Eliot Tracts’, geschriften die hij met anderen, onder andere 

de puriteinen Thomas Shepard en Edward Winslow, schrijft om fondsen te werven voor het 

zendingswerk in New England spelen in dit alles een belangrijke rol. Het zegel van de kolonie 

is de afbeelding van een indiaan met de woorden ‘Kom over en help ons’.
139

 De enige gids die 

waard is om het leven mee door te gaan is voor hem de heilige Schrift. ‘It is to be confessed 

that the written word of God is to be regarded as the perfect and only rule for our lives; that in 

all articles of religion, if men speak not according to this word, there is no light in them.’
140

 

Eliot stelt de eerste keer voor om delen van de Bijbel te vertalen in een brief aan Edward 

Winslow in 1649. Dit is achtendertig jaar na de eerste uitgave van de King Jamesvertaling van 

de Bijbel en nauwelijks tien jaar na het verschijnen van de Statenvertaling. De grote literaire 

en wetenschappelijke onderneming van de vertaling van de King James had vierenvijftig man 

zeven jaar lang aan het werk gehouden. Eliot komt klaar met zijn vertaling in veertien jaar, 

alleen bijgestaan door sommige inheemse vertalers, die hem adviseerden in Algonquian 

lexicografie.
141

  

 

Een belangrijke ondersteunende rol in dit alles speelt de in 1649 opgerichte Society for the 

Propagation of the Gospel in New England, de eerste protestantse zendingsorganisatie in de 

wereld die reeds donateurs verwerft onder individuen.
142

 De vereniging verzamelt niet alleen 

fondsen voor de vertaling van de Bijbel maar tevens voor programma’s onder de indiaanse 

kinderen. Men begint in 1652 met het uitgeven van ‘Tracts’. De Tracts zijn voor ons 

interessant omdat ze inzicht geven in de motieven, gedetailleerde informatie verschaffen over 

                                                 
137

  L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 566. 
138

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts. With Letters from John Eliot to Thomas Thorowgood and Richard 

Baxter. London: Preager 2003, 1; S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition. A Study of 

Representative Puritans: Richard Sibbes, Richard Baxter, John Eliot, Cotton Mather, and Jonathan 

Edwards. Delft: W.D. Meinema 1965, 156. 
139

  Hand. 19:9. 
140

  Geciteerd door Cotton Mather, Magnalia Christi Americana, I, 544. Vgl. S.H. Rooy, The Theology of 

Missions in the Puritan Tradition, 158. 
141

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 13. 
142

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 12. 



89 

 

het zendingswerk in New England in de zeventiende eeuw en details verschaffen over de 

gewoontes, gedragingen en het geloof van de indianen in de streek van de Massachusetts baai, 

al moeten we beseffen dat we de gebeurtenissen lezen zoals ze gezien zijn door de bril van de 

schrijvers.  

 

De missionaire aanpak van Eliot is geheel in lijn met de puriteinse opvattingen: bekering 

gebaseerd op een diepe persoonlijke innerlijke ervaring van genade en gewerkt door een 

volledige kennis van de christelijke leer die de zielen voorbereidt op de zaligheid. Die kennis 

is naar hun opvatting afhankelijk van het kunnen lezen van de Bijbel en het kunnen begrijpen 

van de uitleg van de preek.
143

 Echter, voor veel tijdgenoten zijn de indianen geen voorwerp 

van bekering omdat zij een andere taal spreken. Eliot zoekt deze moeilijkheden te overwinnen 

door hen te leren lezen en door het uitgeven van christelijke werken in hun taal. Gedachten 

over het duizendjarige vrederijk op aarde spelen mee in de belangstelling voor de indianen. 

Nieuw-Engeland heeft in de gedachten van de puriteinen een plaats in Christus’ vrederijk. 

Indianen kunnen tot de verdwenen stammen van Israël behoren.
144

 Eliot meent in de indiaanse 

talen sporen van het Hebreeuws terug te kunnen vinden. Hebreeuws zou geschikt zijn als 

universele taal van het vrederijk en ‘for being the language which shall be spoken in Heaven’. 

Waarschijnlijk zitten er in de inspanningen van Eliot ook millennialistische drijfveren. ‘The 

millennialist ambition united the spiritual, political and linguistic dimensions of Eliot’s 

missionary work and in its light the streets of the struggling Praying Towns led directly 

through the wilderness of New England to a new World at the end of time’, schrijft Clark.
145

 

Vast staat dat de belangstelling van Eliot voor de indianen en de vertaling van de Bijbel 

gebaseerd zijn op de opvatting dat ook zij recht hebben op het kunnen lezen van het 

gezaghebbende Woord van God in hun eigen taal. 

 

In de tweede anonieme tract The Day-Breaking if not The Sun-Rising of the Gospel with the 

Indians in New England lezen we over ontmoetingen met een indianengemeenschap op 28 

oktober en 11 november 1646. De eerste ontmoeting begint met een Engels gebed omdat de 

taal van de indianen nog niet voldoende beheerst wordt om te kunnen bidden. Men doet dit 

ook om duidelijk te maken dat het om een heilige plechtigheid gaat. Vervolgens luisteren de 

indianen naar een preek die door een vertaler in hun taal wordt overgezet. De preek duurt vijf 

kwartier en doorloopt de belangrijkste onderwerpen van de geloofsleer. Het begint met de 

geboden en een korte uitleg ervan. Hun wordt met bewogenheid voor hun zielen 

voorgehouden dat de wraak van God over hen zal komen als zij deze geboden niet zullen 

houden. Daarna wordt Jezus gepredikt. ‘And then preached Jesus Christ to them the onely 

meanes of recovery from sinne and wrath and eternall death, and what Christ was, and 

whither he was now gone and how he will one day come againe to judge the world in flaming 

fire; and of the blessed estate of all those that by faith beleeve in Christ, and know him 

feelingly.’ Verder spreekt men over de schepping en de val van de mens en de grootheid en 

oneindigheid van God Die alles gemaakt heeft.
146

 De aanwezigen geven te kennen de 

boodschap begrepen te hebben en mogen vragen stellen. De eerste vraag: Hoe komen wij tot 

kennis van de Heere Jezus? Men geeft als antwoord dat als zij in staat zouden zijn de Bijbel te 

kunnen lezen, dan zouden zij nog duidelijker zien wie Jezus Christus was en omdat dat niet 

mogelijk is moeten zij het gehoorde uit het Boek van God maar herhaaldelijk overdenken. 

Ook moeten zij bidden tot God met het verzoek hen te onderwijzen en Jezus Christus aan hen 

te openbaren. Men geeft de indianen het advies zich te bekeren tot God, hun zonden en 

                                                 
143

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 25. 
144

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 26. 
145

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 30. 
146

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 84. 



90 

 

onwetendheid te belijden, zich te verootmoedigen en te erkennen dat het recht is als God hun 

de kennis aan Jezus Christus zou onthouden vanwege hun zonden.
147

 Een andere aanwezige 

vraagt of God de indiaanse gebeden wel kan verstaan, er werd immers in het Engels gebeden. 

Het antwoord dat men geeft, is dat God de indianen geschapen heeft en dus ook de taal kan 

verstaan. Op 11 november 1646 gaat men voor de tweede keer. De ontmoeting verloopt niet 

veel anders dan de eerste keer. De geloofsleer ten aanzien van het heil en de zaligheid wordt 

breed uiteengezet, met uitgebreide aandacht voor de zonde en het leren kennen ervan, de 

noodzaak van vergeving van zonden, de genade van God in Jezus Christus. Deze ‘Tract’ geeft 

de beschrijving van een indiaan die onder tranen bewogen is. In de ‘Tracts’ zijn 

aantekeningen te vinden van belijdenissen en getuigenissen van in totaal zeventien 

indianen.
148

  

 

Het werk van de Heilige Geest wordt als cruciaal gezien. We lezen hierover: ‘Salvation thus 

is not simply the result of educating the understanding; it is the breaking of the sinner’s heart 

to repentance by the Spirit and turning it to faith in Jesus Christ. Educating the understanding 

is an avenue of the Spirit’s approach; as such Eliot emphasizes instruction and schools’.
149

 

 

In de eerste ‘Tract’ in 1656, The Light appearing more and more towards the perfect Day, or 

a farther discovery of the present state of the Indians in New England, gepubliceerd door de 

Society for the propagation of the Gospel in New England, is een brief opgenomen van John 

Eliot waarin hij schrijft over zijn verlangen om delen van de Bijbel in de taal van deze 

bevolkingsgroep te vertalen: ‘…and I having yet but little skill in their language (having little 

leasure to attend it by reason of my continual attendance on my Ministry in our own Church) I 

must have some Indians, and it may be other help continually about me to try and examine 

Translations, which I look at as a sacred and holy work, and to be regarded with much fear, 

care, and reverence’.
150

 Elders schrijft hij: ‘Until we have Bible, we are not furnished to Carry 

the gospel unto them, for we have no means to Carry religion thither saving by the Scripture. 

The members of the Corporation knowing that the foundation of true religion is from the 

Bible, considered the argument unanswerable and urged the commissioners to expedite the 

plan of Eliot when he suggested that the newly organized Society should pay for printing the 

books for the use of his converts’.
151

 Een jaar later schrijft hij in Strength out of Weaknesse, 

Or a Glorious Manifestation of the Further Progresse of the Gospel among the Indians in 

New England: ‘…it hath pleased God this winter much to inlarge the abilitie of him whose 

helpe I use in translating the Scriptures, which I account a great furtherance of that which I 

most desire, namely, to communicate unto them as much of the Scriptures in their owne 

language as I am able’.
152

 Voor het catechetisch onderwijs schrijft Eliot inmiddels een eigen 

‘Short Catechism’, die hij de kinderen en jongeren laat onderwijzen. Alfabetisering neemt een 

belangrijke plaats in. Hierover schrijft Eliot: ‘therefore my chiefe care is to Communicate as 

much of the Scriptures as I can by writing: and further, my scope so to traine up both men and 

youths, that when they be in some measure instructed themselves, they may be sent forth to 

other parts of the Countrey, to traine up and instruct others, even as they themselves have 

been trained up and instructed’. Het doel van dit alles: ‘so they may be able to write for 

                                                 
147

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 85. 
148

  S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 160. 
149

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 170. 
150

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 187. 
151

  G.P. Winship, The New England Company of 1649 and John Eliot. The Ledger for the Years 1650-1660 

and The Record Book of Meetings between 1656 and 1686 of the Corporation For The Propagation of the 

Gospel in New England. Printed from the Original Manuscripts with an Introduction by George Parker 

Winship. New York: Burt Franklin 196, XLV/XLVI. 
152

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 223. 



91 

 

themselves such Scriptures I have already, or hereafter may (by the blessing of God) translate 

for them; for I have no hope to see the Bible translated, much lesse printed in my days’.
153

 In 

A further Accompt of the Progresse of the Gospel amongst the Indians in New England and of 

the means used effectually to advance the same in 1559 schrijft Eliot aan de penningmeester 

van de Society dat de vertaling van de Bijbel ‘a principall means of promoting Religion’ 

onder de indianen is.
154

 ‘Their Idiom to them is as ours is to us.’
155

 Als de vertaling klaar is, 

schrijft Eliot aan zijn vriend Baxter dat het werk af is en dat hij zich afvraagt waarmee nu 

verder te gaan. De indianen hebben geen boeken om privé of in de kerk te gebruiken, schrijft 

hij. De Bijbel is natuurlijk het beste Boek dat ze kunnen bezitten, maar toch zou hij ook wat 

andere boekjes, geschreven door Baxter, voor hen willen vertalen.
156

 In 1659 kondigen de 

bestuursleden een druk aan met een oplage van 1000 exemplaren van de hele Bijbel. In 1663 

worden er uiteindelijk 500 exemplaren gedrukt.
157

 De oudste missionaire vertaling van de 

volledige Bijbel in een nieuwe taal ziet het licht.
158

  

 

Zijn Bijbelvertaling in het Massachusetts is de eerste die in Amerika wordt gedrukt door S. 

Green in Cambridge, Massachusetts. De vertaling is bruikbaar, maar, zo blijkt later, niet 

overal even duidelijk. Diverse woorden begrijpen de indianen niet. Nog vóór de afronding 

van het vertaalproject is hier al discussie over onder de leden van de society. John Eliot 

verdedigt zich tegenover de penningmeester in 1657: ‘They moved this doubt whether the 

Translation I had made was generally understood? To which I answered, that to my 

knowledge it was understood as far as Connecticut: for there I did read some part of my 

Translation before many hundred English witnesses, and the Indians manifested that they did 

understand what I read, perfectly, in respect of the language. They further questioned whether 

I had expressed the Translation in true language? I answered that I feared after times will find 

many infirmities in it, all humane works are subject to infirmity, yet those pieces that were 

printed, viz. Genesis and Matthew, I had sent to such as I thought had best skill in the 

language, and intreated their animadversions, but I heard not of any faults they found’.
159

 De 

twijfel kan niet geheel worden weggenomen. Vijftig jaar later, schrijft de biograaf van John 

Eliot, Cotton Mather: ‘And a discreet person that we lately employed in a visitation of the 

indian villages, inserts this as one article of his report, about this particular matter; “There are 

many words of Mr. Eliot’s forming which they never understood. This they say is a grief to 

them. Such a knowledge in their Bibles as our English ordinarily have in ours, they seldom 

any of them have; and there seems to be as much difficulty to bring them unto a competent 

knowledge of the Scriptures, as it would be to get a sensible acquaintance with the English 

tongue”.’
160

 Deze opvatting is later door taalwetenschappers bevestigd. Zendingsijver 

domineerde de kennis van deze stamtaal. 

 

Eliot had groot respect voor de Bijbeltekst. Daarbij was hij er volledig van overtuigd dat alle 

mensen, van welke afkomst of ras dan ook, er recht op hebben de woorden van God in hun 

eigen taal te ontvangen. Eliot was inmiddels de tachtig gepasseerd toen hij nog een zwarte 

jongen die geheel blind was, onderwees in de Bijbel. Zijn oog was toen reeds gevallen op de 

                                                 
153

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 225. 
154

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 329. 
155

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 339. 
156

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 430. 
157

  M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 13; vgl. ook G.P. Winship, The New England Company of 1649 and 

John Eliot, LI.  
158

  J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 174. 
159

  G.P. Winship, The New England Company of 1649 and John Eliot, XLVIII. M.P. Clark (ed.), The Eliot 

Tracts, 430, 330; ook in een brief in 1658 aan mr. Floyd. 
160

  G.P. Winship, The New England Company of 1649 and John Eliot, XLVII. 



92 

 

zwarte slaven op de Engelse plantages. ‘He was more than eighty when he began to give 

instruction of a boy who was totally blind due to a childhood injury. As a result, the boy could 

repeat whole chapters from the Bible and passages in Latin from memory. In these last years, 

when others had taken much of the Indian work in hand, his concern turned to the black 

slaves on the English plantations.’
161

 

 

Rooy onderscheidt in zijn onderzoek naar Eliot drie zendingsprincipes. Allereerst dat ‘the 

sovereign good pleasure of God, Eliot says, is seen in the over-ruling of human sin by God’s 

holy counsel. The sovereign grace of the cross sets the doors of heaven wide open and draws 

men who have lost the divine image of true knowledge, righteousness and holiness. Original 

sin leaves men with the image of Satan. The almighty God chooses out of history a certain 

number whom He elects to receive his free judgment only through Christ. The Lord speaks by 

his Spirit to human hearts, and in his time they are brought to himself.’ Het tweede is de 

nadruk in de prediking dat het grote middel tot kennis van God en tot verlossing de Bijbel is. 

Het derde is dat Eliot geloofde dat iedereen tot wie hij predikte het Evangelie kon 

beantwoorden. ‘Without qualification he preached to the Indians that all who “by faith 

beleeve in Christ, and know him feelingly” are children of God. The way to come was by 

repentance, by seeking forgiveness in Christ as Saviour, and by love for God evidenced in 

knowing and obeying his will.’
162

 

 

Ook in de aanpak van Eliot onderscheidt Rooy drie zaken. Allereerst was het hart van zijn 

benadering het planten van een kerk onder de indianen. Het tweede was dat Eliot een sterke 

nadruk legde op het onderwijs zowel in het verkrijgen van bekeerlingen als in hun groei in de 

genade. Hij onderwees hen de geschiedenis en leer van de Schrift. Hij stichtte scholen om de 

indianen Bijbelonderwijs te geven en beijverde zich voor alfabetiseringsmateriaal. ‘The 

beginning of a Biblical vocabulary can be seen in the first list of noun words for the child to 

learn: Christ, Lord, keep, God, us, wage, may, nag, week. The first piece to read was the 

Lord’s Prayer and a brief catechism of twenty questions and answers on the phrases in it. This 

was followed by the Apostles Creed and a catechism based, for the most part, upon it, 

entitled: “The Christian Belief in twenty and four Questions and Answers concerning 

Christian Doctrine”. Some questions beyond the articles of the Creed dealt with the Ten 

Commandments, the Christian life, prayer, the officers of the church, the sacraments, and a 

rule of discipline.’
163

 Het derde aspect is het getuigenis van indianen tot indianen. Hierin was 

Eliot zijn tijd ver vooruit. Hij was ervan overtuigd dat de indianen het Evangelie veel beter 

aan hun eigen mensen konden uitleggen dan de Engelsen. Aan het begin van zijn 

zendingsloopbaan begeerde hij zelf predikant te worden van de eerste indianengemeente. Hij 

was zesenvijftig toen het zover was, maar toen geloofde hij dat de indiaanse predikanten het 

veel beter zouden kunnen.
164

 

 

Bevindingen 

 

Het monumentale werk van John Eliot steekt uit boven het niveau van het zendingsbewustzijn 

in de gereformeerde orthodoxie van die tijd. Als geen ander heeft hij zich beijverd voor de 

verkondiging van het Evangelie, op grond van de Bijbel, de gezaghebbende Tekst die 

                                                 
161

  S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 119-120. 
162

  S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 237. 
163

  S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 239, 
164

  S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 240. 



93 

 

zelfovertuigende kracht bezit door de werking van de Heilige Geest. De autopistie van de 

Schrift wordt hier serieus genomen.
165

  

 

De benadering van John Eliot getuigt van groot vertrouwen in de Schrift, maar zij is 

tegelijkertijd uniek in die tijd. De Bijbel krijgt in de benadering van Eliot de plaats die 

overeenkomt met de gereformeerde Schriftopvatting. In zijn benadering heeft iedereen er 

recht op het Woord van God te kunnen lezen in zijn eigen taal. De Bijbel wordt voorts als 

onmisbaar instrument gezien voor de bekering van mensen en deze opvatting wordt 

doorvertaald naar de aanpak. De opvatting dat de Heilige Geest door en met het Woord 

werkzaam is in mensen, is evident. Tegelijkertijd zien we dat de uitleg van de Schrift een 

duidelijke soteriologische spits heeft. Het gaat om de zaligheid van zondaren en de kennis van 

Christus. 

 

De vraag waarom Eliot wel tot deze daden gekomen is en het in Nederlands Indië niet tot deze 

aanpak kwam, is moeilijk te beantwoorden. Mogelijk speelt mee dat de Engelse en Schotse 

gereformeerde theologen zich meer betrokken wisten op de spirituele dimensies van het 

geloof en meer oog hadden voor de onbereikten met het Evangelie. Dat de Westminster 

Confessie een artikel opnam over het vertalen van de Bijbel en John Owen zich verdiepte in 

het werk van de Heilige Geest houdt hier ongetwijfeld verband mee.   

 

3.3.4 Johan Herman Bavinck (1895-1964) 

 

De missionaire theologie van Johan Herman Bavinck wordt in de dissertatie van P.J. Visser 

een eerste gereformeerd ontwerp genoemd, na en in het kader van de Doleantie.
166

 In 1938 

wordt Bavinck voorgedragen als buitengewoon hoogleraar in de Zendingsvakken aan de 

Theologische School te Kampen. Tegelijk wordt hij ook door de Vrije Universiteit voor deze 

functie benoemd. Zijn voornaamste opdracht is het doceren van zendingswetenschap binnen 

het geheel van de theologische opleiding en het toerusten van aanstaande missionaire 

predikanten. Na de Tweede Wereldoorlog geeft hij als gastdocent ook les aan de 

Theologische School te Apeldoorn. Als eerste gereformeerde zendingshoogleraar heeft hij de 

principia van de zendingstheologie doordacht, al wordt hij door Visser meer getypeerd als een 

profetisch denker en een profetisch ziener dan een systematisch theoloog. Bavinck probeert de 

wereldgeschiedenis door te lichten vanuit de Schriften die voor hem de laatste waarheid 

bevatten.
167

 

 

Bavinck spreekt met waardering over Gisbertus Voetius, die men in de Gereformeerde 

Kerken in Nederland waar Bavinck toe behoort, als een belangrijke autoriteit erkent. Met 

name op de synode van Middelburg (1896) probeert men een aanzet te geven tot de 

ontwikkeling van een Bijbelse visie op zending. Het rapport over de beginselen en 

grondtrekken, mede ondertekend door A. Kuyper en H. Bavinck, dat op de synodevergadering 

van 1 september 1896 unaniem wordt aanvaard, legt nadruk op de soevereiniteit van God. De 

zendingsmethode mag geen andere zijn dan die van overtuigen en zo tot geloof brengen. 

Daarvoor zijn voorbereidende werkzaamheden nodig. ‘De christelijke religie is gebonden aan 

de H. Schrift. Een volk, dat niet lezen kan, is daarom minder gemakkelijk te bereiken dan een 

volk dat leest. Het lezen toch opent den dubbelen weg, en om zulk een volk door dialogen, 

tractaten, bestrijdingen van hun wangeloof, liederen en gebedenboeken te bereiken, en 

                                                 
165

  S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 235. 
166

  P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis. Het leven en de missionaire theologie van Johan H. Bavinck. 

Zoetermeer: Boekencentrum 1999 (2
e
 dr.), 18. 

167
  P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 84, 87.  



94 

 

evenzoo om het de Schrift in handen te geven.’
168

 In het rapport van de commissie wordt 

gesproken over cultuurverschillen, oosterse vormen van lied, gebed en belijdenis, het stichten 

van kerken en instellen van de ambten, de noodzaak van zelfstandigheid van de jonge kerken, 

maar de noodzaak van Bijbels onderwijs met het oog op het zelfstandig bestuderen van de 

Schrift, noemt de samenvatting ‘Grondtrekken voor de regeling van den arbeid der Zending’ 

niet expliciet. De voorstellen die de commissie de zending onder andere doet voor de 

hoofdstad van Java omvat ‘een hoogleraar in de elenchtiek, een ziekenhuis met arts, een 

Gereformeerd Roode Kruis, eene kweekschool voor de opleiding van inlandsche helpers en 

onderwijzers, een goed kerkgebouw met pastorie voor de gezonden dienaar des Woords en 

een lagere school voor de inlandsche bevolking met onderwijzers uit Nederland’.
169

  

 

Visser vat de beïnvloeding van Middelburg samen in de volgende zendingsbeginselen: het 

theocratische uitgangspunt in de missio Dei, het alleenrecht van kerkelijke zending, de 

drievoudige doelstelling van zending waarbij bekering en kerkplanting uitmonden in 

doxologie, het comprehensieve karakter van zending en theologia elenctica.
170

 Bavinck heeft 

op dit zendingstheologische gedachtegoed van de Gereformeerde Kerken in Nederland, 

geheel in lijn met de twee eeuwen daarvóór levende Voetius, verder geborduurd en geeft de 

zending een gedegen Bijbelse doordenking. Hij ziet zending vóór alles als iets wat uit God is 

en tot God keert en haar bestemming heeft in de gloria Dei. Zending is in haar wezen 

trinitarisch: een werk gericht op Christus, de Gezondene van de Vader in de wereld, waarin de 

Geest Die Zich uitstort, realiseert. 

 

Bavincks meest uitgebreide definitie van zending is sterk ecclesiocentrisch gericht: ‘Zending 

is dat handelen der kerk – dat in wezen niets anders is dan het grote handelen van Christus 

zelf, dat Hij verricht door zijn Kerk heen – waardoor zij in de periode van de verschuiving 

van de voleinding, de volkeren oproept tot bekering en tot geloof in Christus, opdat zij 

gemaakt worden tot discipelen van Hem en door de doop worden ingelijfd in de gemeenschap 

dergenen, die de komst van het Koninkrijk verwachten’.
171

 De Bijbel als zelfstandig werkende 

grootheid ontbreekt in de definitie. 

 

De missionaire theologie van Johan Herman Bavinck wordt beheerst door de thematiek van 

de verhouding tussen religieus besef en christelijk geloof.
172

 In de doordenking van deze 

thematiek speelt het onderscheid tussen algemene en bijzondere openbaring een belangrijke 

rol. De uitleg van Romeinen 1:19-32 speelt hierbij een cruciale rol. Bavinck gaat uit van een 

relationele werkelijkheid tussen de mens en God, de ik-Gij relatie. Alle religieus besef is een 

antwoord van de mens op de zelfmanifestatie van God. Het gaat bij alle religies primair om 

een theologisch verschijnsel. In dat antwoord van de mens ligt echter altijd een verdringings- 

en vervangingsproces besloten vanwege de zonde van de mens. Tot zover strekt de algemene 

openbaring. Tussen alle gegroeide religie en het door Woord en Geest gewerkte christelijk 

geloof, ligt een onoverbrugbare kloof, al blijft de overtuiging bestaan dat God Zelf 

wereldwijd met mensen bezig is.
173

 Als hij zijn onderzoek over religieus besef en christelijk 

geloof afsluit, gebruikt hij veel woorden om te onderstrepen dat het religieus besef zich 

                                                 
168

  Acta der Generale Synode van de Gereformeerde Kerken in Nederland, gehouden te Middelburg van 11 

aug. tot 4 sept. 1896. Leiden: D. Donner 1897, 72. 
169

  Acta der Generale Synode van de Gereformeerde Kerken in Nederland, 78. 
170

  P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 97, 222-223; J.A.B. Jongeneel, ‘Voetius’ zendingstheologie’, 142, 

143. 
171

  J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap. Kampen: Kok 1954, 70. P.J. Visser, Bemoeienis en 

getuigenis, 190-192. 
172

  J.H. Bavinck, Religieus besef en christelijk geloof. Kampen: Kok 1949. 
173

  P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 161.  



95 

 

rondom de vijf specifieke kernen – totaliteitsbesef, normgedachte, betrokkenheid op een 

hogere macht, verlossingsbehoefte en besef van levensleiding – kristalliseert en dat dit besef 

zich openbaart als fabrica idolorum, fabriek van afgoden. De woordcomponent is bij Bavinck 

aanwezig in termen als ‘het evangelie van Jezus Christus dat het menselijk religieus besef 

doorbreekt’, en: ‘De zendingsarbeid van de Kerk is dan de prediking van het Evangelie’.
174

  

 

In De Bijbel, het Boek der ontmoetingen spreekt hij over een ontmoetingspunt, als het snijvlak 

waarop de mens leeft en denkt en waar het ‘sterke Woord van God’ hem of haar ontmoet. 

Bavinck benadrukt dat het Woord de mens midden in zijn leven ontmoet. ‘Juist in die 

momenten wanneer de mens zijn akker bezaait, of winstgevende transacties sluit, wanneer hij 

aan politiek doet of zijn anker in verre havens vallen laat, wanneer hij voetbalt of na een 

drukke werkdag met zijn vrienden schertst en lacht, kortom juist in al die momenten, waarin 

hij leeft en denkt en doet, staat hij onder het bereik van het Woord van God, dat de mens in al 

zijn levensgebieden aangrijpt.’
175

 Het Woord is niet alleen historisch, maar tegelijkertijd 

boven-historisch. Het vraagt erom verstaan te worden. En dat verstaan is meer dan een 

begrijpen van wat de woorden betekenen. Het houdt in dat het Woord een waarheid wordt die 

eeuwig waar blijft en dus ook waar in de concrete actuele situatie van mijn eigen, persoonlijk 

leven. Hiervoor is volgens Bavinck boven alles nodig dat God Zelf mij door Zijn Geest tot die 

ontmoeting dwingt, zodat ik die ontmoeting niet meer kan ontlopen.
176

 In dit verstaansproces 

vraagt Bavinck duidelijk aandacht voor de mens, zijn wereldgeschiedenis, zijn leven en 

denken en zijn verhouding tot het Woord. Wat is voor Bavinck het oogmerk van de Schrift? 

De hele Bijbel ligt voor ons ‘en het roept ons ter verantwoording, het bedreigt ons en het 

bemoedigt ons, het doet ons de Christus kennen als het middelpunt en de zin van alle 

gebeuren, als de alfa en de omega, het begin en het einde, de eerste en de laatste’.
177

 

 

Bavinck heeft in zijn theorieontwikkeling ruim plaats gegeven aan de elenctiek als kern van 

de missionaire arbeid. Hij sluit hiermee aan bij Voetius die dit offensieve begrip voor het eerst 

in een missionair kader gebruikt. Bavinck geeft met deze term de noodzaak aan van het 

weerleggen en afbreken van de niet-christelijke geloofswereld, voorafgaande aan de 

verkondiging van het christelijk geloof en de opbouw van de kerk. Het is bij hem een speciaal 

aspect van de missionaire benadering. Het woord heeft de lading van het overtuigen van 

zonde en oproepen tot bekering. Bavinck ziet de Bijbel als een elenctisch boek. Het 

elengchein, het schuldig stellen, weerleggen, is inherent aan de Bijbelse boodschap. Hij 

schrijft: ‘…the Bible is a missionary book because it is constantly in discussion with the 

Gentile outlook upon life…’
178

 In zijn Inleiding in de zendingswetenschappen schrijft hij dat 

de Bijbel van de eerste bladzijde tot de laatste één geweldig verweer tegen het heidendom is, 

tegen de paganiserende tendenzen in Israël zelf, kortom tegen de verwording van de religie.
179

 

In tegenstelling tot zijn voorgangers zoals Abraham Kuyper en veel verder terug, Gisbertus 

Voetius, is Bavinck van mening dat het begrip elengchein in de religieus-ethische sfeer ligt en 

derhalve nooit een overtuigen via wijsgerige argumentatie kan betekenen. ‘Het komen tot het 

licht is nooit een bezwijken voor wijsgerige argumentatie, het is altijd een zich laten 

overtuigen van de zonde, die achter het ongelovig denken verborgen was als een 

verheimelijkte vlucht voor God’.
180

 Maar als de rede, het verstandelijk betoog – ook al kan 

                                                 
174

  J.H. Bavinck, Religieus besef en christelijk geloof, 191. 
175

  J.H. Bavinck, De Bijbel. Het Boek der ontmoetingen. Wageningen: Zomer & Keunings, z.j., 7. 
176

  J.H. Bavinck, De Bijbel. Het Boek der ontmoetingen, 14-16. 
177

  J.H. Bavinck, De Bijbel. Het Boek der ontmoetingen, 160. 
178

  J.H. Bavinck, The Impact of Christianity on the Non-Christian World. Grand Rapids, 1948, 132.  
179

  J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap, 245. 
180

  J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap, 227. 



96 

 

het hier en daar hulpdiensten verrichten – niet het uitgangspunt wezen kan, hoe vindt het 

overtuigen dan plaats? Welk wapen heb ik in mijn handen? Hoe kan het komen tot een 

waarachtig elengchein, een overtuigen van zonde? Volgens Visser is Bavinck van mening dat 

men hier niet zonder meer zijn uitgangspunt kan nemen in de Bijbel omdat ‘de 

Godsopenbaring in Jezus Christus door die heiden nog niet gekend en niet geloofd wordt’.
181

 

Bavinck hanteert hierbij een drievoudig uitgangspunt. Ten eerste wijst hij erop dat ieder mens 

onder het bereik van Gods algemene openbaring staat. Men moet in het elenctisch betoog 

vastknopen aan het al gevoerde gesprek tussen God en mens en appelleren aan de existentiële 

onzekerheid in de mens. Ten tweede moet volgens Bavinck in die elenctische benadering de 

openbaring van God in Jezus Christus in het middelpunt staan. Bavinck verwijst hiermee 

hoofdzakelijk naar de boodschap van het Woord van God en niet naar de Bijbel als het Woord 

van God, hoewel hij elders schrijft: ‘It is a book that every Gentile can read and when he 

reads it he feels refuted by it. It is as if this Bible were written for him; every page of it is full 

of weighty wisdom, a wisdom that is wonderfully adjusted to his specific needs. Nobody who 

reads the Bible can escape from its appeal’, waarmee hij toch blijk geeft te geloven in de 

zelfovertuigende kracht van de Schrift.
182

 Ten derde wijst hij op de beslissende betekenis van 

de Heilige Geest, Die het woord van de prediker gebruikt.
183

 

 

In de methode van de elenctiek volgt Bavinck het spoor van Paulus.
184

 Hij hecht veel waarde 

aan de gespreksvorm, zowel in de verkennende als in de verkondigende fase.
185

 Het rationele 

aspect krijgt een ondergeschikte plaats ten gunste van een invoelende en tactvolle benadering. 

De gereformeerd-vrijgemaakte predikant Jac. Kruithof is van mening dat Bavinck alle nadruk 

legt op de werkelijke ontmoeting van de andere mens en zoveel nadruk legt op wat er gebeurt 

in de ziel van de mens die met Gods boodschap wordt geconfronteerd, dat de feitelijke 

reddingsboodschap onderbelicht dreigt te worden.
186

 

 

Bevindingen 

 

Bavinck heeft gepoogd om binnen de gereformeerde context een gedegen Bijbelse 

doordenking van zending te geven. Tegelijkertijd stemmen we in met Visser dat hij in zijn 

theologische doordenking te fragmentarisch gebleven is. Heeft Bavinck aan de ene kant de 

invloed van zijn tijd ondergaan door veel aandacht te besteden aan menselijke verwerking van 

religie en de ontmoeting van de mens in al zijn betrekkingen met het Woord, tegelijkertijd 

heeft hij te kritiekloos de zeventiende-eeuwse kerkelijke benadering van Voetius’ traditie 

overgebracht naar de twintigste eeuw. Bavinck heeft het zelfstandig belang van de Schrift en 

daarmee de gereformeerde Schriftopvatting onvoldoende doorzien en te veel de zen-

dingspraktijk laten wegen in zijn theoretisch kader.
187

 Als we ergens duidelijkheid kunnen 

krijgen over de plaats die Bavinck toedicht aan de Bijbel als zelfovertuigend Woord van God, 

moet het in de elenctiek zijn. Echter in Bavincks methode van zending neemt wel de 

boodschap van het Evangelie een beslissende plaats in, maar de Bijbel krijgt geen zelfstandige 

van of in zichzelf getuigende plaats toegedicht. Er is geen aandacht voor. Het belang of de 

relevantie van de vertaling van de Bijbel in de stamtaal van volken wordt in zijn ontwerp van 

zending en de methoden van zending volstrekt genegeerd. Iets wat in het licht van de pas in 

                                                 
181

  J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap, 228. 
182

  J.H. Bavinck, The Impact, 133. 
183

  J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap, 232. 
184

  Vgl. J.H. Bavinck, Alzoo wies het Woord. Baarn: Bosch & Keuning, z.j. 
185

  P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 239. 
186

  Jac. Kruidhof, ‘Soevereiniteit van God’ in: C.J. Haak (red.), Met vereende kerken. De ‘zendingssynode’ van 

Middelburg 1896 na 100 jaar herdacht. GMO bulletin nr. 6, 1996, 21. 
187

  P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 223. 



97 

 

het begin van de twintigste eeuw opkomende belangstelling voor missionaire vertalingen niet 

onbegrijpelijk is, maar vanuit de gereformeerde Schriftopvatting bezien wel een zeer 

belangrijke omissie is die de positie van de gereformeerde missiologie in de twintigste eeuw 

heeft verzwakt. 

 

3.3.5 Evaluatie 

 

Over de centrale betekenis van de Schrift bestaat in de gereformeerd bevindelijke traditie geen 

twijfel. De toegang tot de Schrift is niet voorbehouden aan de clerus. De Bijbel moet 

toegankelijk zijn voor iedereen, in een betrouwbare vertaling. In de totstandkoming van de 

Statenvertaling zien we deze visie dan ook praktijk worden. Maar als we vervolgens zoeken 

naar een doorwerking van deze gereformeerde gedachte naar andere volken, dan stagneert het. 

Deze thematische diepteboringen bevestigen het beeld van de algemene ontwikkelingslijn in 

de vorige paragraaf. Wat in Nederland al lastig verliep, namelijk het openen van de toegang 

tot de Schrift voor gewone lezers, bleek overzee nog moeilijker. Een missie om andere volken 

zelfstandig toegang te geven tot de Schrift bestond niet. 

 

Bij de puriteinse stroming in zending lijkt dit anders te verlopen. Wel kan hierbij worden 

opgemerkt dat het zwaartepunt van de aandacht voor de Schrift hier hoofdzakelijk ligt bij de 

persoonlijke spiritualiteit. Een christen dient de Bijbel nauwkeurig te lezen, met gebed en 

meditatie, gericht op de bevestiging van het geloof en een voortgaande bekering.
188

  

 

Waar draait het nu feitelijk om bij de vraag naar de plaats van de Schrift in zending? Niet om 

de vraag of zij wel of niet belangrijk is, of zij wel of geen gezag heeft, of zij wel of niet 

vertaald wordt, maar of de Schrift een unieke factor kan zijn in het bedrijven van zending. Dat 

de Schrift zelf mag spreken en haar gebruikers luisteren. Uit de hier onderzochte illustraties 

houden we het beeld over van een Schriftvisie die wordt omfloerst door de factoren kerk, 

geloofsleer en persoonlijke spiritualiteit. In al deze factoren speelt de Schrift en de uitleg 

ervan een centrale rol. Maar het zelfstandig spreken van de Schrift blijft hiermee onderbelicht. 

Ook Bavinck heeft deze ‘Schriftknoop’ niet ontbonden. Zending bedrijf je weliswaar met de 

Bijbel, maar blijkbaar niet door middel van de Bijbel.  

 

 

3.4 De Schrift en zending in de twintigste en eenentwintigste eeuw: Edinburgh 

1910 en 2010  
 

De gereformeerde zending en haar ontwikkeling vindt niet plaats in een vacuüm. Daarom 

geven we een korte schets van de ontwikkelingen die zich buiten de gereformeerde zending 

voltrokken. We gaan daarvoor te rade bij twee monumenten in de zendingsgeschiedenis: (1) 

de wereldzendingsconferentie in 1910 en uniek in haar soort omdat in de 

zendingsgeschiedenis daarvóór nog nooit een dergelijke grootschalige ontmoeting tussen 

zendingswerkers en organisaties had plaatsgevonden en (2) de herdenking ervan in 2010. 

Onze focus is de Schrift en de plaats die zij innam in de zendingsstrategie. 

 

                                                 
188

  C.E.M. Wigram, The Bible and Mission in Faith Perspective. J. Hudson Taylor and the Early China Inland 

Mission. Zoetermeer: Boekencentrum 2007, 48-50. Wigram constateert overigens dat ondanks de nadruk 

op de Bijbel in de puriteinse spiritualiteit, dit niet geleid heeft tot bredere missionaire initiatieven dan de 

Noord-Amerikaanse kolonies (33). Een andere zendingspionier, gebakerd in een puriteins milieu, is 

William Carey. Van hem is onder andere bekend dat hij zich zeer beijverd heeft voor het vertalen van de 

Schrift. Vgl. W. van der Zwaag, William Carey.  



98 

 

3.4.1 Edinburgh 1910 

 

De eerste wereldzendingsconferentie die in 1910 in Edinburgh gehouden wordt, is een 

nauwkeurige samenvatting van wat er in de achttiende en negentiende eeuw aan 

zendingsinitiatieven is ontplooid. Zij markeert de overgang van de zendingsbeweging van de 

negentiende naar de twintigste eeuw. Op de conferentie zijn honderdtachtig protestantse 

zendingsorganisaties vertegenwoordigd. Er zijn twaalfhonderd gedelegeerden. De evangeli-

calen zijn in de meerderheid. De Gereformeerde Kerken in Nederland zijn met drie 

afgevaardigden aanwezig. De andere gereformeerden komen uit Noord-Amerika en Zuid-

Afrika. De voorzitter is predikant John Mott, een methodist, en predikant Joseph Houldsworth 

Oldham. Een Schotse calvinist is secretaris. Na enige aarzeling doen ook de Anglicanen mee. 

Maar de Rooms-Katholieke Kerk, de Oosters-orthodoxe Kerk en de jonge kerken zijn nog 

afwezig. Op deze zendingsconferentie presenteert een achttal commissies rapporten waarin de 

gangbare praktijk en opvattingen over zending beschreven zijn. De rapporten gaan 

respectievelijk over: 1. Het uitdragen van het Evangelie; 2. De kerk op het zendingsveld; 3. 

Onderwijs en het christelijk leven; 4. De zendingsboodschap in relatie tot de niet-christelijke 

religies; 5. De voorbereiding van zendingswerkers; 6. De thuisbasis van zending; 7. Zending 

en de overheid; 8. Samenwerking en de bevordering van eenheid.
189

 De rapporten vormen het 

inhoudelijke hart van de conferentie. Wat zeggen deze rapporten over de plaats en de rol van 

de Schrift in zending? 

 

Het belang van de Bijbel in zending 

In het rapport van de zesde commissie over de thuisbasis van zending klinkt herhaaldelijk de 

roep om meer te doen aan Bijbelonderwijs.
 190

 De Bijbel is vooral ‘a missionary book’, horen 

we predikant J. Henzel van de Utrecht Missionary Society zeggen.
191

 Het rapport van de 

vijfde commissie over de voorbereiding van zendingswerkers sluit daarbij aan. De Bijbel 

moet ‘een gezegende noodzakelijkheid zijn en het gehele leven en denken van de 

zendingswerker in bezit nemen’, schrijft de commissie. De zendingswerker is de man van het 

ene Boek. En al is het onmogelijk ‘transplanting exactly as they stand Western Confessions of 

Faith formulated to meet conditions of thought in sixteenth and seventeenth centuries’, toch is 

hij of zij in bezit van ‘the inexhaustible riches of wisdom and knowledge that are stored in 

Christ’.
192

 De Duitse missioloog J. Warneck wijst erop dat zendingswerkers boodschappers 

zijn van het Woord. ‘The stories of the Bible are the best texts for such messages, because 

they show God and His dealing with individuals as with mankind, in an inimitable, simple, 

plastic way. These stories are sufficient of themselves without much comment of the 

missionary.’
193

 Het is duidelijk dat de Bijbel hier als grondleggend wordt gezien voor 

zending. 

 

In het rapport van de zesde commissie vinden we tevens een reactie van de Engelse predikant 

W.H. Frere uit Mirfield. Hij plaatst een kritische noot bij het gebruik van de Bijbel: ‘There is 

the study of the Bible, the devotional study of the Bible. That is at the present moment more 

difficult than it used to be, I believe. I am not one of those who undervalue what is come to us 

from the increased critical study of the Bible. For me it has made the Bible much more a 

                                                 
189

  De rapporten zijn te raadplegen op de website www.edinburgh2010.org. 
190

  World Missionary conference, 1910 Report of Commission VI, The Home Base of Missions, with 

Supplement: Presentation and Discussion of the Report in the Conference on 23rd June 1910. Edinburgh 

and London: Oliphant, Anderson & Ferrier, 31. 
191

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission VI, 313-314. 
192

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission V, 110. 
193

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission IV, 31. 

http://www.edinburgh2010.org/


99 

 

spiritual force in my life, and I am naturally anxious that at this difficult time of transitions of 

views our students should be taught and guided and helped to find the way in which all this 

new study of the Bible on the critical “side” is to reinforce its power and value to them as a 

spiritual force’.
194

  

 

In het rapport van de eerste commissie lezen we dat uit Korea wordt gemeld dat ‘special 

prominence has been given to the Bible, which to-day is the book having the largest sale 

among the Korean people. It has gone into the remotest villages of the Empire and much of 

the splendid harvest in Korea must be credited to this broadcast sowing of God’s Word. In 

this connection special emphasis has been placed upon the work of Bible training classes in 

which fully one-sixth of the entire membership of the Church in Korea are enrolled. These 

classes are held at mission and circuit centres, are attended by missionaries, Korean pastors, 

and helpers or assistants, and continue from a few days to three weeks. Bible training classes 

for women are particularly fruitful of results’.
195

 In het rapport van Commissie drie lezen we 

over China dat ‘there is first of all the elementary need of teaching the members of the Church 

to read the Bible’.
196

 Men vindt dat in de curricula van de opleidingsinstituten meer aandacht 

zou moeten worden besteed aan het onderwijs uit de Bijbel.
197

  

 

Op diverse plaatsen in de rapporten van de commissies lezen we over de behoefte aan meer 

Bijbels en christelijke literatuur, bijvoorbeeld in het Turkse en Perzische rijk.
198

 In Japan heeft 

het verspreiden ervan hoge prioriteit. Er is behoefte aan commentaren als hulpmiddel voor 

Bijbelstudie. ‘The Japanese are a nation of readers, and attractive christian literature, edifying 

and wisely apologetic, is sure of a welcome. Yet there seems to be at present a serious lack of 

suitable literature.’ 
199

 Over Korea wordt geschreven dat ‘the circulation of the Scriptures, and 

of Christian literature as far as it has been made available, has been a marked feature of 

mission policy, and there is still need for great expansion in this line of effort’.
200

 Uit India 

klinkt het commentaar dat ‘the Bible is itself a power, and its distribution is one of the open 

secrets of success in India. Missionaries of high standing declare that in the matter of conver-

sions, the circulation of the Bible, and of Christian books and tracts, is an agency of hidden 

power and unknown value, revealing at times an efficiency and fruitfulness which is as 

surprising as it is welcome’.
201

  

 

De Bijbel in de belijdenissen of constituties van zendingen 

In het rapport van de tweede commissie over de kerk op het zendingsveld zijn van diverse 

overkoepelende zendingsorganisaties in de bijlagen hun constituties of belijdenissen 

opgenomen. Zonder uitzondering gaat men uit van het gezag en de autoriteit van de Schrift. In 

de constitutie van Nippon Sei Kokwai (Holy Catholic Church of Japan) lezen we dat zij 

‘accepts the Scriptures of the Old and New Testament, and believes them, as given by 

inspiration of God, to contain all things necessary to salvation’. 
202

 In die van The Anglican 

Communion in China komen we een soortgelijke formulering tegen: ‘accepting the Scriptures 

of the Old and New Testaments, and believing them to contain all things necessary to 

                                                 
194

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission V, 323. 
195

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 75. 
196

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission III, 67. 
197

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 334-335. 
198

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 40, 188 en 189. 
199

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 300. 
200

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 303. 
201

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 308. 
202

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 289. 



100 

 

salvation’.
203

 De Church of Christ in Japan start met een belijdenis over de godsleer die 

overgaat in die van de Schriftleer: ‘The Lord Jesus Christ, whom we worship as God, the only 

begotten Son of God, for us men and for our salvation was made man and suffered. He 

offered up a perfect sacrifice for sin; and all who are one with Him by faith are pardoned and 

accounted righteous; and faith in Him working by love purifies the heart. The Holy Ghost, 

who with the Father and the Son is worshipped and glorified, reveals Jesus Christ to the soul; 

and without His grace man being dead in sin cannot enter the kingdom of God. By Him the 

prophets and apostles and holy men of old were inspired; and He speaking in the Scriptures of 

the Old and the New Testaments is the supreme and infallible judge in all things pertaining 

unto faith and living. From these Holy Scriptures the ancient Church of Christ drew its 

confession’.
204

 De Presbyterian Church in India sluit zich aan bij de Westminster Confession 

of Faith, the Welsh Calvinistic Confession of Faith, and the Confession and Canons of the 

Synod of Dort ‘as worthy exponents of the Word of God, and as systems of doctrine to be 

taught in our churches and seminaries’ en schrijft over de Schrift in haar eerste artikel: ‘The 

Scriptures of the Old and New Testaments are the Word of God, and the only infallible rule of 

faith and duty’.
205

 De Presbyterian Church of Christ in China verklaart in haar eerste artikel 

dat ‘the several Churches which we represent, agree in holding the Word of God as contained 

in the Scriptures of the Old and New Testaments to be the supreme rule of faith and life’.
206

 

De kerken die bij deze vereniging zijn aangesloten, onderschrijven tevens een of meerdere 

geloofsbelijdenissen uit de gereformeerd bevindelijke traditie. The South India United Church 

belijdt na een korte uiteenzetting van de godsleer in het tweede artikel: ‘We believe that God, 

who manifests Himself in Creation and Providence, and especially in the spirit of man, has 

been pleased to reveal His Mind and Will for our salvation in various ways with ever-growing 

fullness, and that the record of this revelation, so far as needful for our salvation, is contained 

in the Scriptures of the Old and New Testaments, which are therefore to be devoutly studied 

by all; and we reverently acknowledge the Holy Spirit speaking in the Scriptures to be the 

supreme Authority in matters of faith and duty’.
207

 De China Inland Mission houdt het bij de 

korte formulering: ‘accepting the Scriptures of the Old and New Testaments, and believing 

them to contain all things necessary to Salvation’.
208

 

 

Bijbelvertaling 

Op de conferentie in Edinburgh 1910 wordt het belang van Bijbelvertaling onderstreept en er 

klinken herhaaldelijk loftuigingen over hoe Bijbelgenootschappen goed werk hebben gedaan 

en een voorbeeld zijn hoe zendingen kunnen samenwerken. Er is grote behoefte aan Bijbels 

en andere christelijke literatuur in de volkstaal. Over zending onder de moslims wordt 

opgemerkt dat ‘throughout this territory, as well as all the other parts of the Asiatic Levant, 

the work of the Bible Societies has been of primary importance, especially in the work among 

Mohammedans. The Bible has been circulated extensively in two translations designed for the 

Mohammedan world, the Turkish and the Arabic’.
209

 Over Perzië merkt men op dat ‘the 

distribution of the Scriptures figures so largely in missionary work that special mention 

should be made of the Bible Societies’.
210

  

 

                                                 
203

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 290. 
204

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 294. 
205

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 297. 
206

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 305. 
207

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 310. 
208

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 312. 
209

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 178. 
210

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 183, 311. 



101 

 

Als de eerste commissie de methode van zendingswerk aanbeveelt en aandacht vraagt voor de 

prediking van het geopenbaarde Evangelie ‘including and based upon the historic facts of the 

incarnation and atoning work of our Risen Lord’ in de taal van de bevolking, en de noodzaak 

van ‘the establishment and edification of the native Church’ met alle onderwijs dat daarvoor 

nodig is, benadrukt zij vervolgens het belang van de vertaling en verspreiding van de Bijbel in 

de taal van de bevolking waaronder men werkt.
211

 ‘God’s message answers to an indisputable 

need of every human heart. It would be wholly futile to hope for permanent missionary 

success without it. But of course this success cannot be achieved without the faithful use of 

the Bible, or at least some portion of it, as a basis of study and instruction in Bible classes or 

conferences, and in the special teaching of catechumens.’
212

 In het rapport van de tweede 

commissie over de kerk op het zendingsveld vinden we dezelfde gedachte terug. ‘The 

translation of the Scriptures has occupied the first place in the provision made for the 

instruction and building up of the converts from heathenism, and the story of the translation of 

the Scriptures is a very important and thrilling chapter in the missionary enterprise of the 

Reformed Churches.’
213

 Er wordt dan bij gezegd: ‘It is remarkable, how general has been the 

consensus of opinion and of action on this subject. The first thing a missionary tries to do is to 

teach his converts to read, then to provide them with some portion of the Word of God for the 

nourishment of their Christian life. The work of translation has called out the highest and best 

powers of a great variety and a great company of men’. Wel ziet men de geweldige opgave 

om de vele talen die er zijn eerst op schrift te stellen alvorens tot vertaling over te gaan. Over 

Afrika wordt opgemerkt dat een zendingsorganisatie te maken heeft met dertig verschillende 

talen. Het rapport van de British and Foreign Bible Society wordt geciteerd. ‘Of the 412 

languages in which they have been instrumental in circulating the Scriptures, no fewer than 

100 belong to Africa, and of the 138 languages mentioned in the editorial report for 1907 

dealing with current work, 42 belong to Africa.’
214

  

 

Men beseft wel dat vertalen niet een kwestie is van omzetten van de ene taal naar de andere. 

De vraag is ook hoe er vertaald moet worden. ‘In China the difficulty of the translator has not 

been in the multiplicity of tongues but in the niceties of a language varying from an antique 

classical style which can be appreciated only by literary purists, through various gradations of 

cultured expression down to the many forms of vernacular speech used by the people in 

various parts of that vast empire.’
215

  

 

De Bijbelgenootschappen worden in het achtste rapport de coöperatieve instituties in de kerk 

genoemd, interdenominationaal en internationaal.
216

 Hun werk wordt gezien als onmisbaar 

voor uitvoering van de zendingsopdracht en ze dragen niet alleen bij aan de eenheid, maar de 

eenheid zou zonder hen ook ondenkbaar zijn. Als iedere zending zijn eigen versies van 

vertalingen zou moeten produceren, ook al zouden er genoeg vertalers beschikbaar zijn, dan 

zou dit een enorme verspilling aan tijd en geld zijn en het zou negatief van invloed zijn op de 

kwaliteit van de vertalingen. 

 

 

 

                                                 
211

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 303. 
212

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 304, 309. 
213

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 235-238. 
214

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 205. 
215

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission II, 238. 
216

  World Missionary Conference, 1910 Report of Commission VIII, 53-56, 116. 



102 

 

3.4.2 Edinburgh 2010 

 

Vanaf 2005 heeft onder leiding van directeur Dr. Daryl Balia, een Engelse methodisten-

predikant, een internationale groep van medewerkers aan het wereldwijde en interdenominale 

project gewerkt om Edinburgh 1910 te herdenken en ‘to study the Bible and the world in 

which we live, and listen to each other across geographical and ecclesial borders on key issues 

in mission today, in order to bring together insights from academics, mission practitioners and 

policy makers – with a commitment to produce resources for churches, mission movements, 

colleges, and so on’.
217

 Nu zijn in het proces ook de rooms-katholieke en orthodoxe kerken 

vertegenwoordigd. Diverse subgroepen hebben rapporten geschreven over studiethema’s. De 

thema’s zijn: 1. De grondslagen voor zending; 2. Christelijke zending onder andere geloven; 

3. Zending en de postmoderniteit; 4. Zending en macht; 5. Vormen van missionaire 

engagement; 6. Theologisch onderwijs en vorming; 7. Christelijke gemeenschappen in 

contemporaine contexten; 8. Zending en eenheid – ecclesiologie en zending; 9. Missionaire 

spiritualiteit en authentiek discipelschap. Naast deze hoofdthema’s is een zevental ‘transversal 

topics’ benoemd. Dit zijn thema’s die verband houden met de studiethema’s waarvan het 

vierde thema gaat over de Bijbel en zending/zending in de Bijbel.
218

 Twee groepen die in 

Edinburgh 2010 participeren zijn bezig met de uitwerking van deze topic: De Francophone 

Association for Mission Studies (AFOM)
219

, vooral gericht op de uitwerking van de 

zendingsvoorbeelden in de Bijbel en het Forum of Bible Agencies International
220

, een 

overkoepelende organisatie waar meer dan vijfentwintig Bijbelorganisaties onder vallen, 

gericht op het bevorderen van ‘Worldwide Scripture Engagement’.
221

  

 

De Bijbel en zending in Edinburgh 2010 

De Bijbel wordt gelijk genoemd in het eerste hoofdstuk van de voorstudie. In 2010 ziet men 

pluraliteit als het sleutelwoord voor het verstaan van de Bijbel. Bijbelteksten zijn ‘polysemic’ 

genoemd, ‘that is they contain multiple layers of meaning. The plurality and diversity of our 

reading of Scriptural texts speak to the plurality and diversity of our human condition, our 

different histories and cultures, our foreseeable confrontations and the need for wider mutual 

acceptance and solidarity’.
222

 Komt het woord ‘hermeneutiek’ in geen van de rapportages van 

1910 voor, voor Edinburgh 2010 is het een belangrijk sleutelwoord. Er is een grote 

verscheidenheid aan interpretaties die zich verenigen in de belijdenis dat Jezus is de 

gekruisigde en opgestane Messias. Bovendien mag de Bijbel niet functioneren als onze eigen 

interne canon. Een bepaalde kerk of stroming mag de ultieme uitleg niet opeisen. ‘Different 

trajectories in the Scriptural texts show the multiplicity and even the tensions within God’s 

revelation.’ Daarvoor is zij te veelzijdig. De Bijbel wordt gezien als het geïnspireerde Woord 

van God, dat tegelijkertijd verbonden wordt met de christelijke gemeenschap die zich erdoor 

laat inspireren. ‘The inspiration of the Word, notwithstanding the different ways this has been 

understood in Christian history, is related to the inspiration of the Christian community, 

receiving from Scriptures guidance and strength for walking the paths of mission. In that 

sense, the Bible itself is mission, with, besides and beyond the church boundaries. It witnesses 

to Christ even when we fail to comply with Jesus’ invitation to be the continuing presence in 

                                                 
217

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II. Oxford: Regnum Books 

International 2010, 2. 
218

  Andere ‘transversal topics’ zijn: vrouw en zending, jeugd en zending, genezing en verzoening, 

contextualisatie, inculturatie en dialoog van wereldbeelden, onderdrukte stemmen en ecologische 

perspectieven op zending. 
219

  www.afom.org. 
220

  www.ifoba.com. 
221

  Alle materialen zijn te vinden op www.Edinburgh1910.org. 
222

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 17. 

http://www.edinburgh1910.org/


103 

 

his own mission. The Word in the Bible participates in God’s redemptive mission.’
223

 Hier 

lijkt men aandacht te vragen voor de eigenstandige plaats van de Schrift, al is dit niet 

onvoorwaardelijk. De kwestie van de hermeneutiek is hierbij van belang. De Tekst kan 

namelijk misbruikt worden voor eigen doeleinden. De Bijbel is niet een onfeilbare gids en 

‘even Christians do not necessarily presuppose that biblical texts are always good for the 

reader; to postmodern and postcolonial minds, their validity as spiritual guidance remains a 

question of hermeneutics’.
224

  

 

Het debat waar het op dit moment in Edinburgh 2010 om draait is dat van ‘the different 

cultural ways of reading and understanding the Bible’. ‘There is an emerging international 

debate with regard to intercultural dialogue and hermeneutics; however, the predominance of 

Western styles of biblical interpretation in theological education still remains unchallenged in 

major parts of theological education in the South.’
225

 De studiecommissie Edinburgh 2010 is 

van mening ‘(i) that the different hermeneutical approaches to biblical tradition (historic-

sociological, charismatic, feminist, Asian and African contextual approaches) need each other 

and can complement each other in the journey towards a holistic and comprehensive 

understanding of biblical tradition in theological education today; (ii) that common 

theological education is possible even with divergence and variety in the understanding of 

biblical tradition and hermeneutics, provided that there is an open and attentive dialogue 

within the theological curriculum; (iii) that there should be much more input in theological 

education on the different concepts of contemporary biblical hermeneutics; and (iv) that there 

is much more in common between theological education institutions in the Ecumenical, 

Evangelical, and Pentecostal worlds than is often realised. Increased cooperation is not only a 

biblical imperative; it also holds great potential for the enrichment and strengthening of 

theological education as a whole’.
226

 

 

Zending en Bijbelvertaalwerk 

De studiecommissie erkent de missiologische en hermeneutische betekenis van het 

Bijbelvertaalwerk van de laatste tweehonderd jaar.
227

 In 1946 werden dertien organisaties 

samengevoegd in de United Bible Societies (UBS) en in de twintigste eeuw werden nieuwe 

organisaties opgericht zoals ‘Wycliffe Bible Translators International’ (WBTI) en ‘the 

Institute for Bible Translation’.
228

 Het aantal in andere talen beschikbare volledige Bijbels is 

langzaam toegenomen. Van de bijna zeven miljard mensen op de wereld heeft ongeveer vijf 

procent niet een gedeelte van de Bijbel in eigen taal. Van de 6900 talen die in de wereld 

gesproken worden – het grootste deel wordt gevormd door kleine taalgroepen – is in ruim een 

derde ervan (een deel van) de Bijbel beschikbaar. In 451 talen is de gehele Bijbel vertaald.
229

 

Duidelijk is wel dat ‘the Bible Society movement has been summed up as popular, translating, 

ecumenical, and efficient and that had a unique missiological significance’.
230

 De 

studiecommissie benadrukt dat vertalen niet louter een technische kwestie is en dat het niet 

stopt bij het drukken van Bijbels. ‘The paradox of Christianity is that to be faithful to the 

gospel we constantly have to translate it. To be faithful to the Word is to be faithful to the 

Word that speaks to people where and when they are. Bible translation today takes place in a 

world where difference and diversity are increasingly recognised and encouraged, where the 

                                                 
223

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 22, 23. 
224

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 81. 
225

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 156. 
226

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 155, 156. 
227

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 249. 
228

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 261. 
229

  Vergelijk cijfers op www.wycliffe.nl. 
230

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 254. 

http://www.wycliffe.nl/


104 

 

centre of gravity of the church is no longer in the “West”, where the predominance of one 

culture over others is no longer accepted, and where cultural polycentrism is a fact of our 

time.’ De focus van ‘Bible translation’ wordt ‘Scripture engagement as a concept that 

emphasizes making the Scriptures discoverable, accessible, and relevant’. ‘It went on to 

explain that this involves: first, making the Bible recoverable and discoverable as sacred 

Scripture, and, second, making Scripture accessible as the place of life-enhancing and life-

transforming encounter’.
231

  

 

3.4.3 Evaluatie 

 

In 1910 wordt de Schrift als grondleggend gezien voor zending. De Bijbel is het geïnspireerde 

Woord van God. Daar is geen discussie over. De zendingswerker is de man of vrouw van het 

Boek. De Bijbel is voluit zendingsboek. In de praktijk van zending moet veel aandacht 

uitgaan naar het instrueren van nieuwe lezers in het lezen ervan. Meer is er in de rapporten 

niet over terug te vinden. Het thema van de Bijbelse hermeneutiek in de context van 

verschillende culturen en hoe de Bijbel uit te leggen in de eigen context, of hoe om te gaan 

met interpretatieverschillen, is afwezig in de discussie van Edinburgh 1910. Blijkbaar was het 

geen issue. Zoals we constateerden in de evaluatie van de ontwikkeling van de Schrift in de 

gereformeerde zending, is eveneens onder de bredere stroom van protestantse zending weinig 

aandacht te ontdekken voor het zelfstandig spreken van de Schrift in andere culturen. 

 

In 1910 worden de Bijbelgenootschappen geroemd. Hun werk wordt gezien als onmisbaar 

voor uitvoering van de zendingsopdracht en ze dragen niet alleen bij aan de eenheid, maar de 

eenheid zou zonder hen ook ondenkbaar zijn. Op diverse plaatsen horen we echter ook de 

roep om voortgang in de vertaling. Er is nog veel te doen. Uit andere bronnen is bekend dat 

veel zendingsorganisaties het belang van de Schrift in de moedertaal hebben onderschat en ten 

aanzien van Bijbelvertalen tot diep in de twintigste eeuw hebben gefaald.
232

 Statistieken 

wijzen erop dat in 1900 slechts 28 procent van de wereldbevolking kon lezen en schrijven. In 

2010 is dit om en nabij de 80 procent.
233

 De conclusie lijkt gerechtvaardigd dat Edinburgh in 

wat zij erover zegt te optimistisch is geweest als het gaat over de centrale positie die de Bijbel 

in het zendingswerk onder de gewone mensen in de praktijk kón innemen. Nu lag het accent 

in Edinburgh 1910 vooral op de rol van de zendingsorganisaties. Wat er feitelijk op het 

zendingsveld gebeurde aan de ontvangstkant, kreeg geen aandacht. Daarvoor was het Westen 

nog te superieur. In dit opzicht verschilde de gereformeerde zending niet van wat algemeen 

gangbaar was in de protestantse zending.  

 

Edinburgh 1910 werd gehouden aan de vooravond van een eeuw met ingrijpende gebeur-

tenissen en veranderingen. Twee wereldoorlogen vinden er spoedig daarna plaats. 

Technologische ontwikkelingen volgen elkaar in hoog tempo op. Het kolonialisme sterft uit. 

De economische en politieke verhoudingen in de wereld veranderen ingrijpend. Het aantal 

christelijke kerken in het Westen daalt. Op het zuidelijk halfrond neemt het aantal christelijke 

kerken toe. Het zwaartepunt verschuift naar het Zuiden.
 
De islam breidt zich verder uit over 

de wereld. De ontkerstening van Europa zet in. Methoden in de zending veranderen.
234

 Niet 

de structuur en opzet van zendingsorganisaties staan langer in het middelpunt, maar de 

                                                 
231

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 258. 
232

  Vgl. J.J. van Cappelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 232. 
233

  D.B. Barret, World Christian Trends AD 30- D 2200, 642. 
234

  Vgl. J.H. van Doleweerd, ‘Zending is Gods zending’ in: H. van den Belt (e.a.), Evangelisch en 

reformatorisch: een wereld van verschil? Kampen: De Groot Goudriaan 2010, 165-186. 



105 

 

praktijk en context van de lokale kerken.
235

 Een aantal belangrijke wissels worden omgezet: 

van losse zendingscoöperaties naar oecumenische samenwerking, fundamentele verande-

ringen in de visie op grondslag, wezen en doel van zending, op het gebied van de theologie 

van de religies en de groei naar rijpe, volwassen verhoudingen tussen kerken in alle 

continenten.
236

 Gebieden waar het Evangelie nooit verkondigd is, worden in toenemende mate 

gekenmerkt door geweldsconflicten en openlijke agressie tegen het christelijk geloof. Verder 

doen zich invloedrijke ontwikkelingen voor in de antropologie. Gezichtspunten op volken en 

culturen ondergaan ingrijpende veranderingen.
237

  

 

In Edinburgh 2010 draait het om de lokale ervaring: ‘It’s logical that experience constitutes a 

foundation for mission’. De opkomst van de inheemse kerken, voor de lokale gemeente, van 

wat voor signatuur dan ook, en het willen honoreren van elke plaatselijke context, zorgt voor 

een kleurrijk panorama. Zendingsorganisaties kunnen een diversiteit aan posities innemen, 

zoals die van het proclameren van het Evangelie, het geven van pastorale zorg en opkomen 

voor sociale gerechtigheid.
238

 Er is een groeiende bewustheid ontstaan dat geschiedenis, 

cultuur, politiek, omgeving en economische status (vaak aangeduid met de term context) 

invloed hebben op de manier waarop wij de Bijbel lezen.
239

  

 

 

3.5 Terugblik: de Schrift in de zending van de zestiende tot en met de 

eenentwintigste eeuw 
 

In dit zendingshistorische hoofdstuk hebben we onderzocht in hoeverre de gereformeerde 

hermeneutiek en de hieraan verbonden Schriftvisie een rol heeft gespeeld in de 

(gereformeerde) zending tot en met de eenentwintigste eeuw.  

 

De plaats van de Schrift 

De plaats en rol van de Schrift in de zendingsstrategie blijven in de gereformeerde zending 

onderbelicht tot in de eenentwintigste eeuw. De kerk en het belijden lijken in de 

missiologische doordenking het primaat te verkrijgen ten koste van het Woord zelf. Hiermee 

komt in de zending alle gewicht op de toekomstige structuur van de kerk en het onderwijs in 

de gereformeerde geloofsleer te liggen. Als we Bavinck ook nu nog zien als 

vertegenwoordiger van de gereformeerde zending, kunnen we de conclusie trekken dat in de 

gereformeerde zending onterecht geen toewending tot het Woord heeft plaatsgevonden.
240

 De 

opvatting over de Schrift is niet doorvertaald naar de zendingsvisie. In haar methode van 

zending had de eigenstandige vanzelf overtuigende plaats van het Woord een prominente 

plaats moeten krijgen. Met deze omissie wijkt de gereformeerde zending af van haar stam: de 

                                                 
235

  Vgl. A.S. Moreau, G.R. Corwin, G.B. McGee, Introducing World Missions. A Biblical, Historical, and 

Practical Survey. Grand Rapids: Baker Academic 2004, 295-310. 
236

  A. Wind, ‘De protestantse missionaire beweging van 1789 tot 1963’ in: F.J. Verstraelen, (red.), 

Oecumenische inleiding in de missiologie. Teksten en konteksten van het wereldchristendom. Kampen 

1988, 255. 
237

  Vgl. C. Geertz, The Interpretation of Cultures, Selected Essays by Clifford Geertz. New York: Basic Books 

2000 edition. 
238

  Vgl. D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 15. 
239

  D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 17.  
240

  Deze bewering is gerechtvaardigd gezien de herwaardering die P.J. Visser heeft gegeven aan Bavinck in 

zijn dissertatie Bemoeienis en getuigenis. De Gereformeerde Kerken Vrijgemaakt hebben de visie van 

Bavinck meegenomen in de eenentwintigste eeuw, maar hebben haar op het punt van de plaats en het 

gebruik van de Schrift niet aangevuld. Vgl. C.J. Haak, Metamorfose. Intercultureel begeleiden van kerken 

in een niet-christelijke omgeving. Zoetermeer: Boekencentrum 2002; C.J. Haak, Gereformeerde missiologie 

& Oecumenica. Beknopt overzicht aan het begin van de 21
e
 eeuw A.D. Zwolle: De Verre Naaste 2005. 



106 

 

gereformeerde orthodoxie en theologie, waarin de opvatting van de autopistie van de Schrift, 

ingebed in de gereformeerd hermeneutische beginselen, voluit is beleden.  

 

In het licht van deze gevolgtrekking en de hiervóór beschreven ontwikkelingen kan de vraag 

gesteld worden of wel gesproken kan worden over gereformeerde zending als zijnde een 

theologisch-wetenschappelijke discipline geworteld in de gereformeerde orthodoxie en 

theologie. De invulling van zending heeft in de gereformeerde orthodoxie een sterk kerkelijk 

karakter gekregen, dat in de oorsprong van haar bestaan qua aanpak en vorm niet wezenlijk 

afweek van de rooms-katholieke zending.  

 

Ontwikkeling in de gereformeerd bevindelijke traditie met het oog op zending 

In de looptijd van drie eeuwen vinden er op de achtergrond meer veranderingen plaats dan in 

dit kort overzicht met het oog op de gereformeerde zending expliciet kan worden gemaakt. 

We denken aan de geleidelijke toewending tot het individu. Gaandeweg komen de 

menswetenschappen en de antropologie centraal te staan.
241

 Ook in de zending zien we dat de 

aandacht geleidelijk aan wordt verlegd van de geloofsleer naar de mens en zijn context. 

Kerkelijke structuren en leerstellige inhouden die nog het klimaat van de zeventiende en 

achttiende eeuw konden domineren, worden in toenemende mate ingenomen door een ruime 

belangstelling voor het individu en zijn ervaringen. Verder wordt zending vooral een zaak van 

groepen en bewegingen buiten de kerk. De gereformeerde zending verdwijnt in de 

zeventiende en achttiende eeuw langzaam naar de achtergrond en wordt eind negentiende 

eeuw via de Gereformeerde Kerken in Nederland nieuw leven ingeblazen. Hoewel missioloog 

Bavinck aandacht heeft voor de ontmoeting van het Woord met de mens in al zijn 

betrekkingen is de verschuiving van de aandacht van kerk en geloofsleer naar individu en 

pastoraat, onder invloed van de ontwikkeling van de Verlichting, in haar nog niet terug te 

vinden, terwijl de Schriftopvatting daartoe alle aanleiding had kunnen geven. Verrassend 

genoeg zijn alleen de aanpak en benadering van John Eliot met betrekking tot de Bijbel 

voorbeelden van de kansen en mogelijkheden die de gereformeerde Schriftopvatting biedt, 

maar zij zijn een unicum in de gereformeerde zendingsgeschiedenis.  

 

De emancipatie van de lokale sociale en culturele context 

Zoals reeds geconstateerd, moeten we de plaats van de Schrift wel bezien tegen de 

achtergrond van een zich ontwikkelende omgeving. De context van de eenentwintigste eeuw 

is een andere dan waarin de gereformeerde orthodoxie en theologie tot stand kwamen. Naast 

bredere geesteshistorische veranderingen die zich in het Westen na de Verlichting voltrokken, 

zijn er ook andere ontwikkelingen die de hermeneutische praktijk diepgaand beïnvloeden. Na 

de val van de muur van Berlijn spreekt men over de periode van globalisering. De 

communicatietechnologie is volop in ontwikkeling, ideologische en politieke grenzen 

vervagen. De westerse cultuur vervult niet langer een vanzelfsprekende middelpuntfunctie in 

de wereld. Bovendien hebben twee actuele ontwikkelingen grote invloed op de gereformeerd 

hermeneutische praktijk: de emancipatie van de sociale en culturele verbanden en de 

versplintering van de christelijke kerk. 

 

Het sola Scriptura van de Reformatie heeft een impuls gegeven aan het vertalen van de Bijbel 

in de volkstaal. Het was de overtuiging dat God tot de mens wil spreken in een taal die men 

begrijpt en het leven van de mens binnendringt. De door het protestantisme gestimuleerde 

Bijbelvertalingen in de volkstaal hebben een grote rol gespeeld in het feitelijk 

                                                 
241

  Vgl. C. van der Kooi, Als in een spiegel. God kennen volgens Calvijn en Barth. Kampen: Kok 2002, 208-

227. 



107 

 

Bijbelgebruik.
242

 Inmiddels is de Bijbel het meest gelezen en meest vertaalde boek ter wereld. 

Tegelijkertijd hebben zich diverse ontwikkelingen voorgedaan. De vergelijking tussen 

Edinburgh 1910 en 2010 maakt duidelijk dat er een ontkoppeling plaatsvond tussen 

christendom en één bepaalde cultuur.
243

 Die ene Bijbel wordt nu gelezen in de context van 

culturele diversiteit en pluriformiteit, met als gevolg nieuwe leestradities en nieuwe 

breuklijnen, voortgekomen uit theologische geschilpunten. Er is sprake van een grote 

verstaansproblematiek. Of men uit een collectivistische cultuur komt dan wel uit een meer 

individualistische cultuur, of uit een sterk masculiene cultuur of een meer feminiene, een 

cultuur met een sterke of zwakke onzekerheidsmijding, dit alles is van invloed op het lezen.
244

 

De culturele diversiteit en de veelkleurigheid in interpretatie zijn een hard gegeven. Als een 

gevolg van deze ontkoppeling en de ontdekking van het gewicht van afstand, cultuur en 

contextualiteit krijgen deze begrippen betekenis als hermeneutische factoren.  

 

Nu blijkt dat in de bredere context van zending in de wereld er geen eenduidig omgaan met de 

Schrift is, komt de kritische stem boven of de Schrift in de eenentwintigste eeuw is 

overgeleverd aan de context. Heeft zij nog een eigen stem? Of gaat de betekenis die men aan 

een Schriftwoord geeft geheel ten onder in het lokale verstaan, vanuit eigen cultuur en 

context, waar ieder met de Bijbel kan doen wat hij of zij wil? In het verband van dit 

onderzoek benoemen we dit als hermeneutische verlegenheid. Welke hermeneutische sleutel 

moet worden toegepast op het lezen van de Schrift? Edinburgh 2010 is niet van mening dat de 

context het laatste woord mag hebben. Maar men is wel in een spagaat terechtgekomen, 

namelijk tussen het ‘so called theoretical above’ en een praktijk die oneindig gevarieerd is.
245

 

 

Uit bovenstaande gegevens wordt duidelijk dat er verlegenheid is in het omgaan met de 

Schrift. Die verlegenheid was er in het spoor van de gereformeerde zending, maar die is er 

ook in de bredere context van zending in de twintigste eeuw.
246

 Cultuur speelt een belangrijke 

rol bij de interpretatie van de Schrift. Grote verschillen doen zich voor tussen westerse en 

niet-westerse groepen die te herleiden zijn tot culturele bepaaldheid. De plaatselijke context, 

de persoonlijke levensgeschiedenis en de religietraditie beïnvloeden onmiskenbaar de 

interpretatie van de Schrift. De uitleg van de Schrift kan in verschillende sociale en culturele 

verbanden leiden tot diepgaande verschillen. Kan de gereformeerde hermeneutiek wel ruimte 

bieden aan diepgaande legitieme verschillen van uitleg zonder dat daarmee de ‘enigheid des 

geloofs’ wordt aangetast?  

 

Postdenominationalisme 

De tweede belangrijke ontwikkeling is die van het uiteenvallen van de grote kerkelijke 

denominaties. Barret spreekt over het tijdperk van het postdenominationalisme en verwijst 

daarmee naar de versplintering van kerken, groeperingen, protesten, opwekkingen en 

bewegingen.
247

 Het ideaal van de oecumene zoals dat in de eerste helft van de vorige eeuw 

                                                 
242

  M.E. Brinkman, ‘Het Bijbelgebruik in de katholieke en protestantse traditie’ in: E. Eynikel, E. Noort, T. 

Baarda en A. Denaux (red.), Internationaal Commentaar op de Bijbel. Kampen: Kok 2001, 330. 
243

  Vgl. M.T. Frederiks, Christendom: een interculturele leerschool. Utrecht: Faculteit Geesteswetenschappen 

2008, 7-8. 
244

  Vgl. J.H. de Wit, ‘Wereldwijd bijbellezen’, 75-77; zie ook: G. Hofstede, Allemaal Andersdenkenden of de 

Engelse versie: G. Hofstede, Cultures and Organizations, Software of the Mind. New York: McGraw-Hill 

1997. 
245

  www.edingburgh2010.org: Report on study theme 1 - Foundations for Mission, 11. 
246

  Zie ook de publicaties van World Council of Churches: WCC, A Treasure in Earthen Vessels: An 

Instrument for an Ecumenical Reflection on Hermeneutics en: E. Flesseman-van Leer, The Bible, Its 

Authority and Interpretation in the Ecumenical Movement. WCC: Geneva 1980. 
247

  D.B. Barret, T.M. Johnson, World Christian Trends AD 30 – AD 2200, 293. 

http://www.edingburgh2010/


108 

 

gestalte moest krijgen, is inmiddels een gebroken ideaal. Het kerkbegrip is geërodeerd en 

heeft een sterk lokaal karakter gekregen. De hedendaagse katholiciteit van de kerk roept 

vragen op. Hoe moet de kerk in al haar verscheidenheid één zijn?
248

 Dit raakt de gereformeerd 

hermeneutische praktijk. De historische en actuele christelijke overleveringsgemeenschap is 

voor haar namelijk een belangrijk beoordelingscriterium in het verstaan van de Schrift.
249

  

 

Die ene Bijbel is de grondslag van het christelijk geloof, maar dit geloof is nooit opgevat als 

een territoriaal, gebonden geloof. Het christelijk geloof heeft van meet af aan grens-

overschrijdende, universele trekken gehad en is nooit gebonden aan één kerkelijke 

denominatie. Maar na twintig eeuwen kerkgeschiedenis is de wereldwijde christelijke kerk 

een conglomeraat van elkaar soms tegensprekende geloofsgemeenschappen. Als in de gere-

formeerde hermeneutiek gesteld wordt dat de kerk een belangrijke positie in het herme-

neutisch proces inneemt, staat men hiermee voor de uitdaging een antwoord te geven op de 

vraag hoe gezamenlijkheid of eenheid en verscheidenheid hierin samengaan. Als het claimen 

van de Bijbel voor de kerk een belangrijke taak is, dan is het anno eenentwintigste eeuw nog 

meer noodzaak om opnieuw te ontdekken wat het criterium van de historische en 

hedendaagse katholiciteit van de kerk inhoudt.
250

  

 

 

3.6 Conclusie 
 

Het vorige hoofdstuk sloten we af met het opsommen van een aantal sterke en zwakke punten 

van een hermeneutiek geënt op de stam van de gereformeerde orthodoxie. De gegevens uit dit 

hoofdstuk maken echter duidelijk dat er van de sterke punten zoals openheid voor inter-

pretaties, onvoorwaardelijke toegang tot de Schrift en procesgerichte methode van exegese in 

de onderzochte praktijk weinig is terug te vinden. De gereformeerde Schriftopvatting die in de 

kiem het vertrouwen bevat om de gewone lezer de ruimte te gunnen zelfstandig met de Schrift 

om te gaan en haar rijkdom zelf te ontdekken, is niet structureel uitgebaat. De autopistie van 

de Schrift heeft niet gewogen. 

 

Als het gaat om de omgang met de Schrift lijkt het in de gereformeerd bevindelijke traditie 

een partij te zijn die slechts door twee violen wordt gespeeld, namelijk de (westerse) 

gereformeerde kerk en de geloofsleer. De sociale en culturele omstandigheden van de 

(nieuwe) lezers zijn geen variabelen van betekenis bij het omgaan met en het uitleggen van de 

Bijbel. Verder valt op dat er geen nieuwsgierige houding is ten aanzien van nieuwe 

commentaren en interpretaties over de Schrift. De uitleg van de Schrift lijkt geen aanvulling 

nodig te hebben. De kerk interpreteert de Schrift en de uitbreiding van de institutionele kerk 

en haar agenda is het hart van zending. De Schrift zelf krijgt geen kans ‘te spreken’ met 

nieuwe lezers.
251

 

                                                 
248

  Vgl. J.D. Gort, A.G. Hoekema (ed.), Mission: the Soul of Ecumenism. Essays by Jan van Butselaar. 

Zoetermeer: Boekencentrum 2004, 35-45. 
249

  Vgl. M.E. Brinkman, De niet-westerse Jezus, 33. 
250

  Zie tevens R.J. Schreiter, The New Catholicity. Theology between the Global and the Local. New York: 

Orbis Books 1999. 
251

  Missioloog Ch. van Engen komt tot een vergelijkbare analyse: ‘One of the most common linkages between 

Bible and mission involves a “theology from above”. In Roman Catholic and mainline Protestant 

denominational mission alike, this has involved using church tradition as the link. The church interprets the 

Scriptures, and through its teaching authority or its denominational mission structures it derives missional 

action from what it sees in Scripture. The extension of the institutional church and its agendas become the 

heart of mission. Ch. van Engen, Mission on the Way. Issues in Mission Theology. Grand Rapids: Baker 

Books 2000 (2nd printing), 37. 



109 

 

 

Deze constateringen brengen ons bij de vraag hoe dit te verklaren valt. Dat men impliciet 

uitging van de gedachte van eenheid van de mensheid, een eenheid die werd gestempeld door 

de eigen norm, zal ongetwijfeld een belangrijke rol gespeeld hebben. De in de westerse kerk 

gegroeide denkwijzen en geproduceerde methoden werden, zoals ook in andere verbanden 

gebeurde, gezien als normatief en superieur voor het overige deel van de wereld.
252

 Juist dit 

principe van eenheid viel door allerlei ontwikkelingen de laatste eeuwen uiteen. Het contact 

met andere volken legde langzamerhand westerse vooronderstellingen bloot waarvan men 

zich voorheen niet bewust was.  

 

In de twintigste en eenentwintigste eeuw heeft de gereformeerd bevindelijke zending deze 

paradigmaverandering niet opgenomen in haar visie op het gebruik van de Schrift. Het is bij 

J.H. Bavinck niet gebeurd, maar ook niet bij anderen die zich na hem bezighielden met de 

beoefening van de gereformeerde missiologie. Daarmee is de noodzaak onderstreept van een 

visie op het gebruik van de Schrift waarin haar zelfstandig spreken is gewaarborgd, zonder de 

band met de kerk en haar belijdenissen te verwaarlozen en zonder de interpretatieruimte van 

elke willekeurige lezer uit het oog te verliezen.  

                                                 
252

  K. Windschuttle merkt op dat het universalisme een van de grote krachten is geweest van de westerse 

cultuur en centraal heeft gestaan voor de zelfverzekerdheid en ontwikkeling van de westerse beschaving. K. 

Windschuttle, ‘The ethnocentrism of Clifford Geertz’ in: The New Criterion. Vol. 21.2 (2002), 5-12. 



110 

 

  

 



111 

 

Hoofdstuk 4 De hermeneutische betekenis van de autopistie 
 

 

4.1 Inleiding 
 

Voor een adequate Bijbeluitleg in de eenentwintigste eeuw is vanwege ontwikkelingen in 

wetenschap en wereld en verschuivingen in mens- en wereldbeeld een nieuwe weging van de 

hermeneutische variabelen nodig. In het tweede hoofdstuk zagen we dat de gereformeerd 

bevindelijke traditie op het hermeneutische speelveld een grote plaats inruimt voor de Tekst. 

Maar tegelijkertijd is geconstateerd dat er weinig aandacht is voor de vragen van de lezer in 

de context. Hoewel de opvattingen over Tekst, lezer en context in principe voldoende opening 

bevatten om deze variabelen in de hermeneutische praktijk een evenwichtige plaats te geven, 

is het toch vooral bij theorie gebleven. In het derde hoofdstuk zagen we dat in de 

gereformeerde zending geen toewending naar het Woord heeft plaatsgevonden. De kerk 

interpreteert de Schrift en draagt deze uitleg in de zending over aan nieuwe lezers. Er is geen 

of onvoldoende sprake van een wisselwerking tussen Tekst, lezer en context. 

 

Zoals we eerder hebben betoogd, denken we dat de gereformeerde Schriftvisie en in het 

bijzonder de vooronderstelling van de autopistie helpt om de juiste balans te vinden tussen 

Tekst, lezer en context. In dit hoofdstuk benen we daarom de theologische positie van de 

Tekst in ons denkraam verder uit met behulp van het kernbegrip autopistie. We doen dit met 

het oog op de doorwerking ervan naar de lezer en de context. We zullen daarom in het 

bijzonder aandacht schenken aan de koppeling ervan met de Heilige Geest. Hoe moeten we 

het van of in zichzelf getuigen van de Tekst duiden? Enerzijds is het voor ons van belang te 

weten wat men met het begrip heeft bedoeld. Anderzijds willen we de gedachte-inhoud van 

het begrip uitwerken voor en toepassen op de hermeneutische driehoek: Tekst, lezer en 

context. 

 

We starten met een begrips- en terreinverkenning, over de definities van autopistie, 

pneumatologie en enkele verwante begrippen. Daarna geven we een globale schets van 

achtergronden van de ontwikkeling van deze opvatting, de zogenaamde Sitz im Leben. 

Daarna behandelen we in uitgebreide paragrafen de autopistie en de pneumatologische 

aspecten van de Schrift. In de laatste paragraaf slaan we de brug naar onze hermeneutische 

driehoek en trekken we onze conclusie. In deze paragraaf verbinden we de pneumatologische 

dimensie van de Schrift met de autopistie. 

 

 

4.2 Autopistie en de pneumatologische aspecten 
 

4.2.1 Begripsverkenning 

 

Autopistie 

Het Griekse woord autopistos betekent ‘vertrouwen uit of in zichzelf’. De uitgang ‘-pistos’ 

verwijst naar geloof of vertrouwen, naar het waard zijn geloofd te worden. Het Griekse woord 

pistis kan worden vertaald met ‘getrouwheid’ en ‘waarheid’. Het woord autopistos heeft twee 

zijden: waarheid én vertrouwen dat voortkomt uit de eigen boezem van de Bijbel. De 

moeilijkheid in de vertaling ligt in de dubbele betekenis van waarheid en vertrouwen. Als de 

Schrift autopistos is, dan is zij niet alleen waar, maar dan verdient zij ook ons geloof en 

vertrouwen. Van den Belt gebruikt als vertaling ‘vanzelf overtuigend’ (self-convincing) of 



112 

 

‘van of in zichzelf overtuigend’.
1
 Deze vertaling verwijst naar én de waarheidszijde én de 

geloofszijde van de Schrift. Om het correct te zeggen verwijst autopistie naar de eigenschap 

van de Schrift die te omschrijven is als de zelfovertuiging die bij de lezer of hoorder ervan 

leidt tot geloof (self-convincingly leading to Faith).
2
 De Schrift is vertrouwenswaardig om in 

se en per se geloofd en gehoorzaamd te worden, zonder dat er daarbij een externe autoriteit 

zoals kerk of traditie aan te pas komt.
3
 

 

Pneumatologische aspecten van de Schrift 

Pneumatologie (het Griekse pneuma betekent ‘geest’) staat voor de leer van de Heilige Geest. 

Zij omvat in brede zin zowel de verhandeling over de persoon als het werk van de Heilige 

Geest. De meeste gereformeerde theologen schreven geen aparte pneumatologie maar 

besteedden aandacht aan het werk van de Heilige Geest bij de behandeling van de Drie-

eenheid in de godsleer.  

 

In dit onderzoek hebben we het over de pneumatologische aspecten van de Schrift om 

daarmee te verwijzen naar dat deel van de geloofsleer, dat exclusief handelt over het werk van 

de Heilige Geest in relatie tot de omgang met de Schrift. Van belang hierbij is de uitdrukking 

testimonium Spiritus Sancti, letterlijk vertaald: het getuigenis van de Heilige Geest. Deze 

uitdrukking, al is de betekenis niet eenduidig, is van grote betekenis voor het verstaan van de 

autopistie.
4
  

 

Calvijn spreekt in dit verband over een testimonium internum als een soort persoonlijke, 

innerlijke tegenhanger van de externe autoriteit van de Schrift. In de vroege gereformeerde 

orthodoxie verwijst het testimonium externum naar de kerk als het uitwendige middel van de 

genade en het testimonium internum naar de Geest als de inwendige auteur van de genade. 

William Whitaker gebruikt het woordkoppel in relatie met testimonium voor het institutionele 

getuigenis van de kerk en het persoonlijk getuigenis van de Geest.
5
 De uitdrukking 

testimonium Spiritus Sancti verwijst in ieder geval naar het getuigenis dat noodzakelijk is om 

aan de persoonszijde de waarheid van de Schrift te ontvangen en dat het getuigenis hierbij de 

waarheid van de tekst bevestigt en geen nieuwe informatie toevoegt.
6
  

 

Onder de pneumatologische aspecten van de Schrift rekenen we tevens de relatie tussen 

Woord en Geest en de verhouding tussen de Heilige Geest en Christus. Hoe de verhouding 

tussen Woord en Geest gezien wordt, is van invloed op de hermeneutische benadering van de 

Schrift. De verhouding Geest en Christus is van belang omdat in de gereformeerd 

bevindelijke theologie de Geest en Christus onlosmakelijk aan elkaar verbonden zijn. Zo zelfs 

dat wanneer Woord en Geest aan elkaar verbonden zijn, dit ook geldt voor Woord en 

Christus.  

 

 

 

                                                 
1
  H. van den Belt, Betrouwbaar getuigenis, 13. 

2
  Vgl. H. van den Belt, Autopistia, 14, 316. 

3
  R.A. Muller, Dictionary of Latin and Greek Theological Terms. Drawn Principally from Protestant 

Scholastic Theology. Michigan: Baker Books 1985, 54. 
4
  Valentijn Hepp (1879-1950) schreef een dissertatie met als titel Het Testimonium Spiritus Sancti. In het 

voorwoord geeft hij aan dat het testimonium behoort tot die Geesteswerkingen welke het minst wordt 

verstaan en waaromtrent schier grenzeloze verwarring heerst. V. Hepp, Het Testimonium Spiritus Sancti. 

Eerste deel. Het Testimonium Generale. Kampen: Kok 1914, 3. 
5
  H. van den Belt, Autopistia, 194. 

6
  R.A. Muller, Dictionary of Latin and Greek Theological Terms, 298. 



113 

 

4.2.2 Terreinverkenning  

 

Voor wat betreft de opvatting over de autopistie kan dit onderzoek aansluiten bij de dissertatie 

van Van den Belt: Autopistia, The Self-Convincing Authority of Scripture in Reformed 

Theology. Verder concentreren we ons hoofdzakelijk op drie theologen uit diverse tijdvakken 

van de gereformeerde traditie: Johannes Calvijn (1509-1564), John Owen (1616-1683) en 

Abraham Kuyper (1837-1920). Voor de leer van de Heilige Geest raadplegen we daarnaast 

ook Herman Bavinck (1854-1921). De pneumatologie is door slechts weinig theologen uit de 

gereformeerde orthodoxie en theologie apart en in de volle breedte en samenhang behandeld. 

Een klassiek leerboek van de gereformeerde dogmatiek in de zeventiende eeuw, de Synopsis 

purioris theologiae, besteedt er weinig aandacht aan. 

 

Johannes Calvijn is de theoloog die de vernieuwingsbeweging van de Reformatie structuur 

heeft gegeven en haar inhoud in een vorm heeft gebracht die tot op de dag van vandaag heeft 

standgehouden. Daarnaast heeft Calvijn in zijn leven veel aandacht besteed aan het uitleggen 

van de Schrift.
7
 

 

John Owen vertegenwoordigt een verschuiving in spiritualiteit in de gereformeerd 

bevindelijke traditie. Naast het rechtzinnig belijden van de leer vraagt hij uitdrukkelijk 

aandacht voor de persoonlijke omgang met God en praktische heiliging van het leven. In deze 

context past de nieuwe vraag naar de positie van de Schrift en de werking van de Heilige 

Geest door en met het Woord.
8
 John Owen heeft in 1674 een Pneumatologia het licht doen 

zien over het werk van de Heilige Geest
9
, en vulde deze later aan met nog twee andere 

werken: een over de Heilige Geest en het gebed en een over de Geest als Trooster en Auteur 

van geestelijke gaven. Voor ons onderzoek zijn vooral andere geschriften van hem van 

belang, zoals The Divine original of the Holy Scripture (1659) en The ways and means of 

Understanding the Mind of God (1678).  

 

In Nederland is het Abraham Kuyper geweest die geïnspireerd door Owen een nieuwe 

verhandeling over het werk van de Heilige Geest voor de kerk in haar geheel het licht deed 

zien.
10

 Ook dit werk betrekken we bij het onderzoek.  

 

Herman Bavinck vraagt opnieuw aandacht voor de autopistie in een context waarin de ene 

stroming in de theologische wetenschappen zich afwendt van het gezag van de Schrift en zich 

toewendt tot het subject dat met zijn vermogens aan de wereld een ordening oplegt en de 

andere stroming zich terugvindt in het traditionalisme dat krampachtig vasthoudt aan de 

theologische opvattingen van vóór de Verlichting, alsof het subject niet van belang is. 

Bavinck neemt de Schrift als het principium unicum van de theologie en gebruikt het begrip 

autopistie in de context van de ecclesiologie en de leer van de Schrift.
11

  

 

De behandeling van de autopistie en de pneumatologische aspecten van de Schrift worden 

ingeleid met een samenvatting van de gegevens uit de gereformeerde belijdenisgeschriften. 

Immers, ‘wat de leer van de kerk is, maken niet de theologen uit, maar daarvoor moeten wij 

                                                 
7
  Zie hiervoor W. Balke, J.C. Klok, W. van ’t Spijker, Johannes Calvijn. Zijn leven, zijn werk. 

8
  P. de Vries, Die mij heeft liefgehad, 397-402. 

9
  Uit het Engels vertaald door Simon Commenicq: J. Owen, Eene verhandeling aangaande den Heiligen 

Geest. Leiden: Donner 1893. 
10

  A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest. Het werk van den Heiligen Geest voor de kerk in haar 

geheel. Kampen: Kok 1927 (2
e
 dr.).  

11
  H. van den Belt, Autopistia, 258. 



114 

 

de confessies raadplegen’.
12

 Deze belijdenissen zorgden voor een persoonsonafhankelijk 

doctrinaal principe en een soort van gestandaardiseerde norm (norma normata) binnen welke 

grenzen en onder begeleiding waarvan de gereformeerde orthodoxie en theologie zich konden 

ontwikkelen.
13

  

 

4.2.3 De Sitz im Leben van de autopistie 
 

Het begrip autopistie functioneert inmiddels ruim vierhonderd jaar. Johannes Calvijn 

introduceerde de term autopistos als een confessionele uitdrukking. In de polemiek met Rome 

werd het vervolgens een eigenschap van de Schrift. In de academische setting kreeg de term 

de status van een logische noodzakelijkheid als een principium van de theologische 

wetenschappen.
14

  

 

Met de autopistie heeft de gereformeerd bevindelijke traditie de eeuwen door het smalle spoor 

tussen twee uitersten bewandeld: aan de ene kant de opvatting dat in de traditie zaken van leer 

en leven van even grote waarde zijn omdat ze uit dezelfde bron voortkomen als de Schrift, 

namelijk de Heilige Geest, en aan de andere kant de opvatting dat het inwendig licht van de 

lezer gewerkt door de Heilige Geest leidraad is boven de door de Geest gesproken woorden 

van de Schrift.  

 

De eeuwen door zijn er diverse ‘spelers’ geweest die óf de traditie lieten domineren over de 

Schriftuitleg zoals bijvoorbeeld de Rooms-Katholieke Kerk óf de inbreng van de lezers lieten 

domineren, zoals voorstanders van de allegorese en groepen die de nadruk legden op het 

belang van innerlijk licht. Van beide kanten is de inhoud van het begrip autopistie uitgedaagd.  

 

Het concilie van Trente (1545) verwerpt het sola Scriptura van de Reformatie en benadrukt 

de rol van de traditie in de kerk en het kerkelijk leergezag in de uitleg van de Schrift. In de 

vierde sessie over de Recipitur vulgata editio Bibliae praescribiturque modus interpretandi 

Sacram Scripturam besluit het, ‘om lichtvaardige geesten te beteugelen, dat niemand het 

wagen zal, steunend op eigen inzicht, in zaken van geloof en zeden, behorende tot het 

geloofshuis van de christelijke leer, de heilige Schrift, naar zijn eigen inzichten te verdraaien, 

tegen het inzicht, welke de heilige Moeder de Kerk heeft gehouden en zal houden, zij aan wie 

het toekomt te oordelen over het werkelijke inzicht en interpretatie van de heilige Schriften, of 

zelfs tegen de eenstemmige inzichten van de Vaders, ook als deze verklaringen in geen enkele 

tijdsspanne voor publicatie in aanmerking zouden komen’.
15

 Een schoolvoorbeeld uit de 

zestiende eeuw is de uitgebreide disputatie over het gezag van de heilige Schrift tussen de 

protestantse theoloog William Whitaker (1547-1595) en de rooms-katholieke kardinaal en 

Leuvense hoogleraar Robertus Bellarminus (1542-1621) en de rooms-katholieke theoloog 

Thomas Stapleton (1535-1598).
16

  

 

Aan de kant van de dominantie van de inbreng van het individu in de Schriftuitleg treffen we 

in het begin van de Reformatie groeperingen aan als de radicale reformatoren (wederdopers), 

waaraan namen als Thomas Munzer (ca. 1490-1525) en Menno Simons (1496-1561) 

verbonden zijn. Zij leggen de nadruk op de onderwerpelijke interpretatie van de Bijbel door 

de Heilige Geest. In de zeventiende eeuw, de tijd van de gereformeerde theoloog John Owen, 

                                                 
12

  J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest. Alphen aan den Rijn: Holland 1961, 7. 
13

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 81. 
14

  H. van den Belt, Autopistia, 193. 
15

  DS 786 DS = Denzinger “Enchiridion Symbolorum” vóór 1963 (bewerkt en geredigeerd door Adolf 

Schönmetzer SJ); zie www.rkdocumenten.nl. 
16

  W. Whitaker, A Disputation On Holy Scripture. 

http://www.rkdocumenten.nl/


115 

 

sticht George Fox (1624-1691) het Genootschap der Vrienden, beter bekend als de Quakers, 

een groepering die van opvatting is dat de waarheid alleen te vinden is in het innerlijk licht.  

 

Van den Belt onderzoekt in zijn dissertatie de term autopistie aan de hand van vier aspecten 

van de ontwikkeling van de orthodoxie.
17

 Het eerste aspect betreft het debat tussen de vroege 

gereformeerde orthodoxie en het katholicisme van de tegen-reformatie. De hierboven 

genoemde William Whitaker is hiervan een representatief vertegenwoordiger. Hij handelt 

over de autoriteit van de Bijbel in de context van de antikatholieke polemieken. De term 

autopistos is dan bruikbaar om in deze context de protestantse positie uit te leggen, al bestaat 

er wel een spanning tussen de polemische methode en de originele betekenis van de term. In 

deze context gaat het zowel om het bijvoeglijk naamwoord, autopistos, het zelfgetuigende 

Woord, als om het zelfstandige naamwoord autopistia, als een van de eigenschappen van de 

Schrift.
18

 Het tweede aspect betreft de institutionalisering van de gereformeerde theologie op 

de universiteiten. De term autopistie wordt dan gebruikt tegen de achtergrond van het 

vaststellen van de canon. De apocriefe boeken zijn niet autopistos. De autopistie is een 

eigenschap die gezag geeft aan de Schrift boven andere geschriften. Vervolgens verplaatst de 

term zich van het terrein van de Schriftleer naar dat van de natuur en de principia van de 

theologie. Alle wetenschappen hebben zelf-overtuigende principia. De theologie als 

wetenschap vindt deze in de autopistie van de Schrift.
19

 Het derde aspect is dat van de interne 

polemieken over gezagskwesties. De term wordt dan gebruikt om de autoriteit van de 

belijdenisgeschriften te onderscheiden van die van de Schrift, die autopistos is (Jacobus 

Arminius, 1560-1609). Bij Arminius bewaakt de autopistie de individuele vrijheid. Fransiscus 

Gomarus (1563-1641) gebruikt de term als eigenschap van de originele Griekse en 

Hebreeuwse tekst. Bij Gomarus bewaart de autopistie de Schrift tegen menselijke corruptie.
20

 

Het vierde aspect is dat van de verandering van de intellectuele sfeer. De Verlichting volgde 

op de Renaissance. De gereformeerde orthodoxie wordt geconfronteerd met René Descartes 

(1698-1781) en zijn systematische twijfel. Bij Gisbertus Voetius (1589-1676) die daarop 

reageert, wordt de autopistie een technische, theologische term, die het midden houdt tussen 

autoriteit en authenticiteit van de Schrift. 

 

In dezelfde tijd als Voetius leeft in Engeland John Owen (1616-1683). Deze theoloog 

vertegenwoordigt een verschuiving in spiritualiteit die in die context plaatsvindt. Naast het 

rechtzinnig belijden van de leer wordt uitdrukkelijk aandacht gevraagd voor de persoonlijke 

omgang met God en praktische heiliging van het leven. In deze context past de nieuwe vraag 

naar de positie van de Schrift en de werking van de Heilige Geest door en met het Woord.
21

 

 

Het houden van het evenwicht in de Schriftuitleg tussen de dominantie van de traditie 

enerzijds en die van het individu als lezer anderzijds, op een zodanige wijze dat het gezag van 

de heilige Tekst wordt veilig gesteld, blijkt uit de Sitz im Leben van het begrip een continue 

uitdaging te zijn. 

 

 

 

                                                 
17

  H. van den Belt, Autopistia, 193. 
18

  H. van den Belt, Autopistia, 135-150. 
19

  H. van den Belt, Autopistia, 159-160, 192. Er zijn geen aanwijzingen dat de autopistie ooit tot principium 

van de exegese of hermeneutiek is gemaakt. 
20

  H. van den Belt, Autopistia, 166-173, 192. 
21

  P. de Vries, Die mij heeft liefgehad, 397-402. 



116 

 

4.3 De autopistie van de Schrift in de gereformeerd bevindelijke traditie 
 

In deze paragraaf zoeken we naar de hoofdlijnen van de inhoud van het begrip. Na een 

bespreking van de gereformeerde belijdenissen staan we stil bij de opvattingen over de 

autopistie bij Johannes Calvijn, John Owen en Herman Bavinck, alsook bij het verband tussen 

autopistie en theopneustie, autopistie en geloof, autopistie en kerk. De paragraaf sluit af met 

een evaluatie. 

 

Dat de opvatting van de autopistie nauw verband houdt met de opvatting over de Heilige 

Geest in relatie met de Schrift, is uit de beschrijving van de Sitz im Leben van de autopistie 

reeds duidelijk geworden. Het is daarom onmogelijk om in deze paragraaf de inhoud van het 

begrip autopistie te beschrijven en daarbij de pneumatologische dimensie in relatie tot de 

Schrift geheel buiten beschouwing te laten. Er is een zekere mate van overlap. Niettemin ligt 

in deze paragraaf de nadruk op de inhoud van het begrip autopistie en in de volgende 

paragraaf op de leer van de Heilige Geest in relatie tot de Schrift. In de laatste paragraaf 

worden de twee invalshoeken met elkaar verenigd. Dan zal blijken dat wanneer we de 

autopistie in lijn brengen met de pneumatologische dimensie van de Schrift, waarmee zij 

onlosmakelijk verbonden is, haar kracht en uitwerking worden vergroot.  

 

4.3.1 In de gereformeerde belijdenissen 

 

Drie Formulieren van Enigheid 

In de Heidelbergse Catechismus wordt op twee plaatsen expliciet gezegd dat Christus als de 

eeuwige Koning van Zijn kinderen, hen met Zijn Woord en Geest regeert. De eerste keer als 

de ambten van Christus ter sprake komen en de tweede keer als het artikel over het geloof in 

de heilige, algemene Christelijke Kerk wordt omschreven. Een detail hierbij is, dat de eerste 

keer wordt gesproken over Woord en Geest en de tweede keer over Geest en Woord.
22

 Het 

woordpaar functioneert als een twee-eenheid. Zacharias Ursinus (1534-1584), een van de 

schrijvers van de Catechismus, merkt hier zelf bij op dat Christus Zijn gemeente niet alleen in 

Zijn Woord te kennen geeft wat zij moet doen, maar ook kracht verleent om dat te kunnen 

doen.
23

  

 

Het getuigenis van de Schrift komen we ook tegen in het antwoord op de vraag wat een waar 

geloof inhoudt. Dan antwoordt de Catechismus dat ‘dit niet alleen een stellig weten of kennis 

is, waardoor ik alles voor waarachtig houd wat God ons in Zijn Woord geopenbaard heeft, 

maar ook een vast vertrouwen, hetwelk de Heilige Geest door het Evangelie in mijn hart 

werkt, dat niet alleen anderen, maar ook mij vergeving van zonden, eeuwige gerechtigheid en 

zaligheid van God geschonken is, uit louter genade, alleen om de verdienste van Christus’ 

wil’.
24

 Ursinus merkt hierbij op ‘dat het is, het gantsche woort van Godt, aan de Gemeinte in 

de Wet of het Euangelium voorgedragen, te gelove, om dat het Godts getuigenisse zy’.
25

  

 

De Schrift wordt in de Nederlandse Geloofsbelijdenis gezien als Gods Woord omdat zij de 

stem van God bevat die leeft in deze bladzijden en in het leven van de kerk en in de prediking 

                                                 
22

  Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 31 en 54. 
23

  F. Hommius, Schatboek der verklaringen over den Nederlandschen Catechismus uyt de Latynsche lessen 

van Dr. Zacharias Ursinus, opgemaakt van Ds. David Pareus, vertaalt met Tafelen, verligt door Ds. Festus 

Hommius. Deel 1. Gorinchem: Nicolaas Goetzee 1736 (3
e
 dr.), 296.  

24
  Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 21. 

25
  F. Hommius, Schatboek, I, 181. 



117 

 

van het Evangelie.
26 

Ook al komt de term autopistie niet in de Nederlandse Geloofsbelijdenis 

voor, de vraag hoe een christen verzekerd is van de autoriteit van de Schrift wel. Het derde 

artikel maakt onderscheid tussen het gesproken en geschreven Woord: gesproken door de 

Heilige Geest en daarna door een bijzondere zorg van God door Zijn knechten, profeten en 

apostelen op schrift gesteld. Het vierde artikel geeft een opsomming van de boeken van de 

canon en het vijfde artikel spreekt over de Heilige Geest Die getuigenis geeft in het hart dat de 

Schriften van God zijn omdat zij het bewijs bij zichzelf hebben. De canon wordt niet in de 

eerste plaats geaccepteerd op het gezag van de kerk, maar vanwege het getuigenis van de 

Heilige Geest, door de Schrift heen. De kerk speelt wel een rol, maar de Schrift heeft 

inzonderheid het bewijs van zichzelf.  

 

De hedendaagse tekst luidt: ‘Al deze boeken alleen ontvangen wij voor heilig en canoniek, om 

ons geloof daarnaar te reguleren, daarop te gronden en daarmede te bevestigen. En geloven 

zonder enige twijfeling al wat daarin begrepen is; en dat niet zozeer, omdat ze de Kerk 

aanneemt en voor zodanige houdt; maar inzonderheid, omdat ons de Heilige Geest getuigenis 

geeft in onze harten, dat zij van God zijn; dewijl zij ook het bewijs van dien bij zichzelven 

hebben: gemerkt de blinden zelven tasten kunnen dat de dingen, die daarin voorzegd zijn, 

geschieden’.
27

 

 

Over de definitieve tekst van artikel 5 is discussie geweest.
28

 In de uitgaven van voor 1566 

werden twee uitdrukkingen gebruikt om de functie van de Schrift te beschrijven: ‘…we 

ontvangen deze boeken voor het reguleren en gronden van ons geloof…’ In de revisie van 

1566 op de synode van Antwerpen voegde men er een derde functie aan toe: ‘…bevestigen 

van ons geloof…’ De frase ‘aangezien de blinden zelven tasten kunnen dat de dingen die 

daarin voorzegd zijn, geschieden’ verving in de revisie van 1566 de zin ‘wanneer ze het 

zeggen en het alzo geschiedt’.
29

 Polman is van mening dat deze revisie geen wezenlijke 

verandering van inhoud betreft.
30

 In ieder geval wordt er met deze drie zaken gezegd dat het 

geloof op de Schrift is gebaseerd, dat de Schrift het geloof in orde maakt, en – dat is de 

toevoeging – dat de praktijk ons geloof bevestigt. 

 

De autopistie en het testimonium worden in artikel 5 van de Nederlandse Geloofsbelijdenis 

niet van elkaar losgekoppeld. De Nederlandse Geloofsbelijdenis belijdt niet dat er twee wegen 

zijn om zeker te worden van de autoriteit van de Schrift, een weg langs het getuigenis van de 

Geest en een andere weg langs het zien op de vervulling van de profetieën. De autopistie is 

nauw verbonden aan het testimonium. De Geest getuigt in de gelovigen dat de Schriften 

zichzelf dusdanig bewijzen dat de blinden de vervulling ervan kunnen zien. 

 

In de Dordtse Leerregels wordt op dezelfde wijze als in de Heidelbergse Catechismus enkele 

keren gesproken over ‘Woord en Geest’, ook wel ‘de kracht van de Heilige Geest en het 

Woord of de bediening der verzoening’ waardoor Christus Zijn kerk roept en trekt.
31

 Ook 

                                                 
26

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 83. 
27

  J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche Belijdenisgeschriften. Vergelijkende teksten. Amsterdam: 

Holland 1940, 65. 
28

  H. van den Belt, Autopistia, 18. 
29

  J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche Belijdenisgeschriften, 65. Zie ook N.H. Gootjes, The 

Belgic Confession. Its History and Sources. Grand Rapids: Baker Academics 2007. 
30

  A.D.R. Polman, Onze Nederlandse Geloofsbelijdenis. Verklaard uit het verleden geconfronteerd met het 

heden, 4 delen. Franeker: Wever, z.j. 
31

  Dordtse Leerregels I.7; III/IV.6. 



118 

 

wordt de werking van het Woord hier met zaad vergeleken met een verwijzing naar de 

gelijkenis van het zaad in Mattheüs 13.
32

  

 

De Westminster Confessie 

De Westminster Confessie (1647), het meest verbreide confessionele document uit de eeuw 

van de protestantse scholastiek,
33

 benadrukt gelijk in het eerste artikel het onvermogen van de 

mens om tot de rechte kennis en ware dienst van God te komen in het licht van de natuur. 

Daarom heeft het God behaagd Zichzelf te openbaren en die openbaring voor Zijn kerk als 

Zijn wil bekend te maken. In artikel 4 verklaart deze belijdenis dat de Schrift niet vanwege het 

getuigenis van een of ander mens of van een kerk geloofd en gehoorzaamd moet worden. Het 

getuigenis rust op God, Die de Waarheid Zelf is, haar Auteur. Daarom dient ze te worden 

aanvaard omdat ze het Woord van God is. Samuel Rutherford (1600-1661), een van de 

schrijvers van het eerste hoofdstuk van de Westminster Confessie, schrijft hierover het 

volgende: ‘Schapen zijn gezeglijke schepselen. Er is een geschil met de Papisten hoe wij 

weten dat de Schrift Gods Woord is. Twee dingen zijn hier aanmerkelijk: het eene van binnen 

en het andere van buiten. Hoe kent het lam zijne moeder onder eene kudde van duizend? Het 

natuurlijk instinct leert het. Wie onderwijst of leert de zwaluw om haar kunstig huis en nest 

van klei te bouwen en waardoor kent elke bij hare eigen cel en huis van was? Zo kent het 

instinct der genade de stemme haars Liefsten onder vele stemmen. En dit is in het onderwerp. 

Er is een ander vermogen in het voorwerp. Onder de vele duizenden miljoenen mensen van de 

schepping af, is er altijd eenig zichtbaar verschil. Onder vele stemmen is geen stem gelijk aan 

de spraak des menschen en heeft elke stem haar eigenaardig hoorbaar verschil, waardoor zij 

van alle andere onderscheiden is. Voor het nieuwe schepsel is er in het woord van Christus 

een zeker kenmerk, een hemelsch geluid, dat in geen stem in de wereld gevonden wordt, dan 

alleen in de zijne. Er is in Christus zoals het oog des geloofs Hem aanschouwt eene gedaante 

en een stempel van goddelijke majesteit; niemand kent dat dan de geloovige en in den hemel 

of op de aarde is niemand die Hem gelijk is. Veronderstelt, dat er honderd nagemaakte manen 

of zonnen aan den hemel stonden; het natuurlijk oog zou de ware maan of de natuurlijke zon 

van die alle onderscheiden. Het oog weet, dat wit geen zwart of groen is. Christus aan het oog 

des geloofs voorgesteld, drukt op het geloofsoog kleine beelden van Christus af, waardoor de 

ziel zich verstout, om er den dood en de hel op in te gaan, dat dit, ja dit alleen Christus was en 

niemand anders dan Hij alleen’.
34

  

 

Nadat eerst in artikel 5 is aangegeven dat het getuigenis van de kerk de mens kan bewegen en 

leiden tot een eerbiedige hoogachting, belijdt deze confessie krachtig dat de volle overtuiging 

en zekerheid van de onfeilbare waarheid en haar goddelijk gezag afkomstig zijn van het 

innerlijk werk van de Heilige Geest, Die getuigenis geeft in het hart door en met het Woord. 

Die innerlijke verlichting door de Geest van God wordt als noodzakelijk gezien voor het 

zaligmakend verstaan van zulke dingen als in het Woord worden geopenbaard.
35

 De overste 

Rechter is de Heilige Geest, sprekend door de Schrift. De Westminster plaatst het getuigenis 

van de Heilige Geest door en met het Woord boven de uitwendige of empirische bewijzen van 

de goddelijkheid van de Schrift. De Westminster Confessie brengt het testimonium dicht bij 

het Woord zelf. De Geest getuigt door en met het Woord, per verbum en cum verbo.
36

  

                                                 
32

  W. Verboom, De belijdenis van een gebroken kerk: de Dordtse leerregels, voorgeschiedenis en theologie. 

Zoetermeer: Boekencentrum 2005. 
33

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 87. 
34 

 S. Rutherford, De beproeving en zegepraal des geloofs uit het Engelsch vertaald ds. IJ. Doornvelde en B. 

van Woerden. Leiden: Buurman & De Kler 1916, 106-107. 
35

  G. van Rongen, De Westminster Confesssie, art. I.5, 35. 
36

  H. van den Belt, Autopistia, 22; zie verder par. 4.4.2. 



119 

 

 

4.3.2 In de gereformeerd bevindelijke traditie 

 

Autopistie 

In de gereformeerd bevindelijke traditie wordt, zoals we in het tweede hoofdstuk zagen, groot 

gezag toegekend aan de Schrift. De autoriteit van de Schrift geldt als een belangrijk principe. 

De Schrift is authentica en autopistia. Het Woord van God is ‘self-authentificating’ en in 

zichzelf waard om te geloven. Zij heeft autoriteit in zichzelf en deze wordt niet ontleend aan 

enig persoon in de wereld. Daarom ook kan zij als fundament dienen voor het christelijk 

geloof en leven. De heilige Schrift is autopistos. Dat wil zeggen, dat haar geloofwaardigheid 

rust in het Geest-doorademd zijn van de Schriften. Daarin ligt het draagvlak van het 

Schriftgeloof.
37

 De Geest kan de Schrift gebruiken als een rechtstreekse bron van inspiratie. 

Hij is in staat om door de woorden van de profeten en apostelen een lezer rechtstreeks te 

raken. Daarvoor hebben we geen kerkelijk instituut of leergezag nodig.
38

 Daarom kan onze 

consciëntie uiteindelijk alleen worden gebonden door het Woord, niet door de kerk of de 

traditie. De Schrift is primum credendum.
39

 

 

Johannes Calvijn 

Van den Belt heeft in zijn dissertatie onder andere onderzoek gedaan naar de inhoud en het 

functioneren van het begrip autopistie in de werken van Calvijn. Hij komt tot de conclusie dat 

de autopistie van de Schrift bij Calvijn het zelf-overtuigende karakter van de Schrift als het 

geschreven Woord van God is, waarbij de Schrift Zelf in gelovigen veroorzaakt om rust te 

vinden, onafhankelijk van enige andere autoriteit, door het getuigenis van de Heilige Geest.
40

 

Een kernparagraaf uit de Institutie van Calvijn, die als het om het getuigenis van de Schrift 

gaat breed geciteerd wordt, is te vinden in het eerste boek over de kennis van God en de 

Schepper. Calvijn schrijft hier dat het hoogste bewijs van de waarheid van de Bijbel wordt 

ontleend aan de persoon van God, Die in haar het verborgen getuigenis van de Geest spreekt. 

Dit getuigenis van de Geest noemt hij voortreffelijker dan alle redenering. Want evenals God 

alleen een voldoende getuige is aangaande Zichzelf in Zijn Woord, zo zal ook dat Woord niet 

eerder geloof vinden in de harten van de mensen, dan wanneer het door het inwendige 

getuigenis van de Geest bezegeld wordt. ‘Dezelfde Geest dus, die door de mond en profeten 

gesproken heeft, moet in onze harten doordringen, om ons te overtuigen, dat zij getrouw 

hebben uitgesproken, wat hun van Godswege opgedragen was.’
41

  

 

Van den Belt toont aan dat Calvijn de term autopistos in de laatste editie van de Institutie 

heeft geïntroduceerd om een onderscheid te maken tussen de overtuiging die kan worden 

opgedrongen aan ongelovigen door argumenten en de innerlijke overtuiging die een gevolg is 

van het getuigenis van de Heilige Geest. Hij gebruikt de term autopistos om uit te drukken 

wat hij verstaat onder maiestas in de uitgave van 1539. Er is bij Calvijn een zeer nauw 

verband tussen het zelfgetuigende karakter van de Schrift en het testimonium van de Heilige 

Geest. De Schrift is alleen geaccepteerd als het Woord van God door het getuigenis van de 

Geest en de Geest geeft Zijn getuigenis van het Woord, omdat de Schrift deze zekerheid van 

zichzelf bezit omdat zij autopistos is. De Geest is aanwezig in de Schrift en de enige weg 

                                                 
37

  C. den Boer, Fundamenteel belijden. Opmerkingen over het Schriftgeloof in de Nederlandse 

Geloofsbelijdenis. Kampen: Kok z.j., 27. 
38

  A. van de Beek, De adem van God. De Heilige Geest in kerk en kosmos. Nijkerk: Callenbach 1987, 41. 
39

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 264-265. 
40

  H. van den Belt, Autopistia, 123. 
41

  J. Calvijn, Institutie, Boek I, Hoofdstuk VII, 4.  



120 

 

waarin Hij onderwijst is door de Schrift. Zijn getuigenis komt tot de mensen door de Schriften 

en onderwijst hen hoe daar rust in te vinden is. 

 

Uiteindelijk concludeert Van den Belt dat Calvijn de term vooral theologisch duidt. De term 

autopistos verwijst in zijn Bijbelcommentaren altijd op de een of andere wijze naar de Schrift. 

Het woord heeft een ‘truth side’ en een ‘trust side’. De geschiedenis van koning Agrippa en 

het door Calvijn gebruikte autopistos in dit verband, maakt duidelijk dat iemand de Schrift 

kan accepteren als autopistos zonder het zaligmakende werk van de Heilige Geest. Maar 

ondanks de nauwe relatie tussen testimonium en autopistos, is er geen automatisch verband 

tussen de twee begrippen.
42

  

 

John Owen 

John Owen onderstreept dat het ‘self-authenticating’ karakter van de Schrift zowel in de weg 

van het getuigenis van de tekst zelf (intrinsiek) als in de weg van afleiding en verwijzingen, 

van goddelijke daden door de Schrift en werken van voorzienigheid gerelateerd aan de Schrift 

(extrinsiek), plaatsvindt. Het zelfgetuigenis is breder dan de schriftelijke vorm van Gods 

openbaring. Voor Owen is het volstrekt duidelijk dat de Schrift ‘self-authenticating’ of ‘self- 

evidencing’ is, maar het is niet zo dat het zelfgetuigende karakter zich daartoe beperkt.
43

 Er 

zijn naar zijn opvatting drie manieren waardoor God Zich in verscheidene graden openbaart: 

(1) in Zijn werken van de schepping en voorzienigheid, (2) door het ingeboren licht van de 

natuur en door de principes van het geweten van mensen, en (3) door Zijn Woord zoals 

overgeleverd in de Bijbel. Het behoort tot de essentie van ieder van deze drie vormen van 

openbaring dat zij ‘self-authentificating’ zijn.
44

 Bij Owen liggen algemene openbaring 

(natural revelation) en de bijzondere openbaring van het Woord in elkaars verlengde. Het 

vanzelf-getuigende principe van de autopistie hoort bij al de werken van God en niet alleen 

Zijn openbaring van het Woord, al is het alleen het Woord dat in de mens geloof werkt en tot 

de kennis leidt van het eeuwige leven. Maar Owen gelooft niet in de noodzaak van tradities, 

wonderen, gezag van enige kerk ‘to convince a rational creature’ dat de werken van God 

werkelijk werken van Hem zijn en dat de eeuwige en onbegrensde macht deze hebben 

gemaakt. Al de werken van God dragen alle hun eigen autoriteit met zich mee. Het is de 

eeuwige en oneindige kracht die hen gemaakt heeft. Dit getuigenis geven deze werken zelf af. 

En als God in de schepping van de wereld al zoveel heeft nagelaten van zijn eeuwige kracht 

en wijsheid, hoeveel te meer geldt dit van Zijn Woord. In de naam van de majesteit van God 

op straffe van eeuwige vervloeking worden mensen opgeroepen haar te accepteren met 

onderwerping van de ziel. Gods autoriteit schijnt door haar heen en schenkt al de goddelijke 

bewijzen van haarzelf, die God aan de mens wil verlenen. Waarom geeft men aan dit boek 

een andere autoriteit dan aan andere boeken? Omdat dit het Woord van God is. Zijn Woord is 

de waarheid.
45

 De Schrift heeft haar autoriteit van haar Auteur, beide in zichzelf en met 

betrekking tot ons. 

 

Owen noemt twee dingen, die de zelfgetuigende excellentie van de Schrift vergezellen: licht 

en kracht. Licht manifesteert zichzelf. Licht heeft geen bewijs of getuigenis voor haar bestaan 

nodig. Laat de zon aan het firmament staan, en daar is geen bewijs voor nodig om te zien dat 

het dag is. Dit is zelfs het geval bij een kleine kandelaar. Laat een klein kind een kandelaar in 

een donkere kamer brengen en het zou onzin zijn om te vragen te bewijzen dat het licht 

                                                 
42

  H. van den Belt, Autopistia, 120. 
43

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 267. 
44

  T. Russell (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol IV. Of The Divine Original Authority, Self-Evidencing 

Light and Power of The Holy Scriptures. London: Richard Baynes 1826, 400-408. 
45

  Joh. 17:17. 



121 

 

geworden is. Bewijst het zichzelf niet met een verzekerdheid die al het andere te boven gaat? 

Het Woord is een licht schijnende in een donkere plaats.  

 

Het is de taak van de kerk dit licht omhoog te houden. Daarmee is de kerk niet het licht. Het 

licht is niet hetzelfde als de ogen. Licht neemt het defect van de blindheid niet weg. Als 

mensen het licht niet zien is het omdat zij met blindheid geslagen zijn.
46

 Naast het licht, bezit 

het Woord kracht. De Schrift komt tot de mens en zij komt zoals zij het wil. Zij heeft 

autoriteit in haarzelf, zijnde het Woord van God en het heeft de kracht om dit bij mensen 

bekend te maken, vanwege haar eigen licht. Het Woord noemt Zichzelf een kracht Gods tot 

zaligheid.
47

 

 

Herman Bavinck 

Herman Bavinck vat de gereformeerd theologische positie als volgt samen: De Schrift 

ontleent haar autoriteit niet aan de kerk, maar aan haarzelf. Zij moet geloofd worden op haar 

eigen woorden (autopistie). De Schrift rust niet op de kerk, maar de kerk rust op de Schrift.
48

 

De christelijke theoloog moet volgens Bavinck zijn startpunt nemen in de positie van de 

christelijke openbaring. Objectieve neutraliteit is onmogelijk voor een christen omdat hij het 

licht van Gods openbaring in natuur, geschiedenis en niet-christelijke religies niet kan ontken-

nen. De vraag is echter waar deze openbaring kan worden gevonden. Hoofd en hart, oorzaak 

en geweten, gevoel en verbeelding zijn niet de bronnen van de waarheid, maar alleen de or-

ganen waarmee deze gekend wordt. De Schrift is de bron van kennis of de regel van de waar-

heid en niet het menselijke subject, maar altijd de uiterlijke of uitwendige openbaring. En ook 

wanneer de vaste waarheid van het Woord, waarheid wordt door eigen geloof is dat geloof 

nooit zoals een fontein dat levend water uit zichzelf voortbrengt, maar altijd zoals een kanaal 

dat water van de ene bron naar de andere brengt. 

 

Bavinck gebruikt autopistos in de betekenis van ultieme autoriteit. Ofschoon de kerk en het 

christelijke bewustzijn belangrijk zijn, alleen de Schrift is autopistos. Bavinck gebruikt de 

term om de Schrift te onderscheiden van de kerk en de belijdenissen; alleen de Schrift kan op 

haar eigen ‘account’ geloofd worden. Tevens verbindt hij de term met het gereformeerde 

principe van interpretatie. De Schrift is rechter over alle controversies en haar eigen uitlegger: 

Scriptura sui ipsius interpres. De nadruk op de Schrift als zelfovertuigend principium unicum 

van de theologie is een waarborg tegen het subjectivisme, omdat het onderscheid tussen 

externum en internum het mogelijk maakt om het menselijk bewustzijn te oordelen.
49

 

 

Autopistie en theopneustie 

De inspiratieleer van de Schrift en de autopistie zijn in de gereformeerd bevindelijke traditie 

onlosmakelijk aan elkaar verbonden. De theopneustia van de Schrift is de wortel, de 

autopistia de stam en het getuigenis de vrucht.
50

 Er moet wel een bewijs of afdruk zijn van het 

goddelijke werk in de totstandkoming van de Schriften in de Schriften zelf. Het 

zelfgetuigende karakter van de Bijbelse autoriteit gaat samen met het getuigenis van de Geest 

en gaat vooraf aan de tekenen van de waarheid of betrouwbaarheid van de tekst en haar 

majesteit en sublimiteit.
51

 De gereformeerde traditie is van mening dat de Bijbel zelf de 

                                                 
46

  T. Russell, The Works of John Owen, Divine Original, 418. 
47

  Rom. 1:16; 1 Kor. 1:18. 
48

  H. Bavinck, Handleiding bij het Onderwijs in den Christelijken Godsdienst. Kampen: Kok 1913, 41. 
49

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 75, 76, 212. 
50

  H. van den Belt, Autopistia, 332. 
51

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics. Vol. II, 256-256. 



122 

 

theopneustie van de Schrift leert.
52

 De Schrift zegt van zichzelf, dat zij Geest-doorademd is, 

ingegeven door Gods Geest.
53

 Voor Bavinck heeft de theopneustie een dubbele betekenis. Zij 

verwijst naar het originele feit van inspiratie én naar het karakter van de Schrift als het 

geïnspireerde Woord van God. Theopneustie is dan de invloed van Gods Geest op het 

bewustzijn van de schrijvers, waardoor de Schrift door God is uitgeademd.
54

 God is tot de 

mens afgedaald en heeft in menselijke taal en woorden Zijn gedachten meegedeeld. In het 

bijzonder is de theopneustie een spreken Gods tot de mensen door de mond van profeten en 

apostelen, zodat hun woord Gods Woord is.
55

  

 

Autopistie en geloof 

De opvatting van de autopistie wordt door de gereformeerd bevindelijke traditie verbonden 

aan het zaligmakend geloof, dat gewerkt wordt door het inwendig werk van de Heilige Geest 

in het hart, door middel van datzelfde Woord. In de Heidelbergse Catechismus wordt een 

waar geloof dan ook getypeerd als een voor waarachtig houden van alles wat God in Zijn 

Woord geopenbaard heeft.
56

 Aan de ene kant is het Woord waarheid, ongeacht de 

persoonlijke opvatting over dat Woord. De autopistie is immers een kenmerk van de Schrift 

en niet van gelovigen.
57

 Aan de andere kant zal de autopistie geen weerklank vinden als er 

geen geloof is. Aangezien in de gereformeerde theologie het geloof niet wordt gezien als een 

natuurlijke eigenschap van de mens staat de autopistie daarom in nauw verband met de 

bekering. De Schrift heeft een soteriologisch doel. Het belangrijkste effect van het Woord is 

de bekering tot God en het brengen tot het aanvaarden van Christus.
58

 De Schrift, wanneer 

gelezen, gepredikt en gehoord in geloof, is de levende stem van God, gesproken met 

goddelijke autoriteit en daarmee zo duidelijk gezaghebbend in haar eigen woorden, door het 

getuigenis van de Geest dat zij ‘self-authenticating’ is.
59

 De balans tussen het Woord en haar 

gezag om de ongelovigen te overtuigen én de persoonlijk ervaren zekerheid door het geloof 

dat de Bijbel Gods Woord is, is moeilijk aan te wijzen. 

 

Autopistie en de kerk  

De autopistie van de Schrift en de kerk zijn onverbrekelijk met elkaar verbonden. De 

autoriteit van de Schrift voor gelovigen hangt niet af van de kerk, maar de kerk leidt wel tot 

de Schrift. De kerk is moeder. Voor Johannes Calvijn functioneerde de autopistie als een 

tegenhanger van de kerk en de traditie van de Rooms-Katholieke Kerk. Eeuwen later ziet 

Herman Bavinck de kerk als een tegenhanger voor individuele willekeur vanwege het 

sektarisme. ‘Een kerk kan ook in een wereld vol leugen en bedrog niet zonder een regel des 

geloofs bestaan. Zij wordt, gelijk de historie vooral in deze eeuw leert, zonder een vaste 

belijdenis aan allerlei dwaling en verwarring ten prooi, en onderworpen aan de tirannie van 

bovendrijvende richtingen en meningen. Met zulk eene belijdenis doet de kerk ook niet aan de 

volmaaktheid der H. Schrift te kort, maar spreekt zij niet anders uit, dan wat in die Schrift is 

vervat; de belijdenis staat niet naast, veel minder boven, maar diep onder de H. Schrift; deze 

is alleen autopistos, onvoorwaardelijk tot geloof en gehoorzaamheid bindend, onveranderlijk, 

maar de confessie is en blijft altijd examinabel en revisibel aan de Schrift; zij is geen norma 

normans, maar hoogstens norma normata, geen norma veritatis, maar norma doctrinae in 

                                                 
52

  Vgl. Matth. 22:43; Hand. 1:16; 1 Petr. 1:11; Matth. 15:4; 19:4 vv. 
53

  2 Tim. 3:16; vgl. C. den Boer, Fundamenteel belijden, 31-32. 
54

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 406 vv. 
55

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 453. 
56

  Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 21; idem Westminster Confessie XIV.2. 
57

  H. van den Belt, Autopistia, 123. 
58

  Vgl. de opvatting van J. Owen; P. de Vries, Het onfeilbare Woord, Kampen: De Groot Goudriaan 1991, 

209-210. 
59

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 256-259. 



123 

 

aliqua ecclesia receptae, ondergeschikt, feilbaar, menschenwerk, onvolkomene uitdrukking 

van wat de kerk uit de Schrift als goddelijke waarheid in haar bewustzijn opgenomen heeft en 

thans op gezag van Gods Woord tegenover alle dwaling en leugen belijdt.’
60

 

 

Van den Belt wijst erop dat we in het verband van de autopistie niet moeten denken aan de 

kerk als instituut, maar veel meer aan de kerk als gemeenschap.
61

 Het gaat dan om de 

katholieke kerk, de gemeenschap der heiligen die de autoriteit van de Schrift onderstreept met 

haar consensus. In overeenstemming hiermee worden predikanten niet gezien als rechters, 

maar als bedienaars van het goddelijke Woord. Zij zijn uitleggers van het Woord zoals 

Filippus de kamerling uitlegger was van de Moorman.
62

 Calvijn merkt bij deze tekst op dat 

‘ons niet alleen de Schrift is gegeven, maar dat er ook vertolkers en onderrichters bijgevoegd 

zijn om ons ter hulpe te zijn’.
63

 Toch kan het uiteindelijk de kerk niet zijn die de zekerheid 

geeft over de uitleg, want in die kerk zijn het de mensen die gezag uitoefenen. De kerkelijke 

autoriteit is uiteindelijk een autoriteit van mensen. De zekerheid ligt in de stem van de 

levende God, Die spreekt door het Evangelie tot onze ziel door de Geest. De kerk wordt enkel 

van uitwendige betekenis geacht, maar kan nooit het fundament zijn. Daarom is de autoriteit 

van de Schrift onafhankelijk van de kerk. In de gereformeerd bevindelijke traditie is men zich 

ervan bewust dat de inhoud van het geloof dieper zoekt dan de kerk. De autopistie is dus ook 

de tegenhanger van de gereformeerd bevindelijke traditie die alleen gezag heeft voor zover in 

overeenstemming met het Woord van God.
64

 Herman Bavinck heeft in dit verband het begrip 

katholiciteit van de kerk gebruikt, waarin de spanning samenkomt van het geloof dat 

katholiek is, aan geen tijd of plaats gebonden, alzijdig en veelvormig, en de kerk, instelling 

van de Heere, pijler en fundament van de waarheid. ‘Er bestaat geen algemeen christendom 

boven de geloofsverdeeldheid, maar het is toch wel erin aanwezig’.
65

 Hiermee is ook de 

positie van de autopistie getekend: geen uitleg die boven de geloofsverdeeldheid van de kerk 

uitgaat, maar toch wel erin aanwezig. Het sola Scriptura gaat samen met ‘een 

pneumatologisch geschraagd traditiebegrip’.
66

 Het is de Geest van het Woord Die ook de 

Geest van de traditie is.
67

 

 

In de gereformeerd bevindelijke traditie heeft men geprobeerd het midden te houden tussen 

kerkelijk gezag en traditie enerzijds en individuele ruimte anderzijds. Een letterlijk naspreken 

van de belijdenissen werkt een orthodoxie in de hand die niet door de Schrift wordt bevestigd. 

Daarnaast kent een strikt individueel Bijbellezen ook haar beperkingen. De geschiedenis van 

Arminius die met een beroep op de autopistie de autoriteit van de belijdenis heeft 

bekritiseerd, is hiervan een voorbeeld.
68

  

 

De opvatting over de autopistie staat in de gereformeerd bevindelijke traditie niet in een lege 

ruimte. De gereformeerde theologie verstaat zichzelf als katholieke theologie, als theologie in 

                                                 
60

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, IV, 459. 
61

  H. van den Belt, Autopistia, 334. 
62

  Hand. 8. 
63

  J. Calvijn, De Handelingen der Apostelen uitgelegd door Johannes Calvijn, opnieuw uit het Latijn vertaald, 

naar de editie van Baum, Cunits en Reuss door G. Wielinga. Kampen: Goudriaan de Groot 1984, 320.  
64

  Vgl. Nederlandse Geloofsbelijdenis art. VII en Westminster Confessie XXXI.3, 4. 
65

  H. Bavinck, De katholiciteit van Christendom en kerk. Kampen: G.Ph. Zalsman, 1888. En: H. Bavinck, 

Gereformeerde katholiciteit (1888-1918). Serie Klassiek licht. Barneveld: Nederlands Dagblad 2008, 55-

60. 
66

  M.E. Brinkman, ‘Bavinck en de katholiciteit van de kerk’, 315. 
67

  Hier wordt niet ontkend dat er in de traditie allerlei lagen zitten. De traditie is een verzameling van goud, 

hout, hooi en stoppelen. 
68

  H. van den Belt, Autopistia, 335. 



124 

 

overeenstemming met geloof van alle plaatsen en tijden. Maar dit houdt niet een exclusieve 

interpretatie van de waarheid in. De autopistie is namelijk verbonden aan het werk van de 

Geest. Zij verbindt het werk van de Geest in de mens met het Woord. Er bestaat een spanning 

tussen de autoriteit van de Schrift als een principium van de theologie en de autoriteit van de 

kerk en de christelijke traditie. Maar in de gereformeerd bevindelijke traditie blijft de kerk een 

belangrijk motivum credibilitatis. De gemeenschap die kerk heet, leidt iemand naar de Schrift 

en gidst of beweegt iemand in de Schriften te geloven. De kerk is een permanent motief voor 

het geloof van een christen. Nooit lezen we de Bijbel alleen en voor het eerst. We ontvangen 

haar in de gemeenschap van de kerk. Maar er is verschil tussen een motief en de finale grond 

van het geloof.
69

  

 

4.3.3 Evaluatie 

 

Met de opvatting van de autopistie lijkt de gereformeerd bevindelijke traditie tussen te grote 

aanspraken van kerk en traditie en te grote individuele vrijheden van de lezer door te kunnen 

laveren, op een zodanige wijze dat zowel de kerk als de lezer door het zelf getuigen van de 

Schrift worden meegenomen en erdoor worden beïnvloed. 

 

Aan de ene kant leidt de autopistie naar de heilige Tekst zelf en naar hoe deze spreekt, 

onafhankelijk, met gezag, als een spreken van God de Heilige Geest, met en door het Woord: 

sola Scriptura. De gereformeerde confessies benadrukken dat Christus Zijn kerk regeert door 

Zijn Woord en Geest. Ofschoon de kerk van belang is als drager van dat Woord, kan zij aan 

dat Woord niet zoiets toevoegen als een kracht om mensen tot het geloof te bewegen. De 

Schrift heeft inzonderheid het bewijs van zichzelf. Het getuigenis stoelt op God Zelf. Met 

kracht verdedigt de gereformeerd bevindelijke traditie het kerk- en persoonsonafhankelijke 

karakter van de Schrift. Reden waarom een mens zich aan dit Woord dat van zijn Schepper 

afkomstig is, kan toevertrouwen.  

 

Maar aan de andere kant wijst de autopistie op de aanwezigheid van een verborgenheid, iets 

wat zich aan onze waarneming onttrekt en buiten het Woord plaatsvindt, iets wat zich voltrekt 

tussen de gelovige en de Schrift, in het hart waar de Bijbel als het Woord van God wordt 

ontvangen en begrepen. We spreken hier over de pneumatologische aspecten van het begrip 

en zullen daar in de volgende paragraaf bij stilstaan.  

 

Met het begrip autopistie is meer in het geding dan alleen een eigenschap van de Bijbel. Als 

de Schrift autopistos is, beperkt het getuigenis van de Schrift zich niet tot het objectieve 

Woord alleen, maar dan beïnvloedt dat Woord ook de lezer en dan is de historische en actuele 

gemeenschap die kerk heet, een gevolg van het licht en de kracht van dat Woord. Dan kan het 

primaat van de autopistie in de Schrift liggen, maar dan is de actieradius groter dan alleen de 

Schrift. En daarmee komt ook de hermeneutische betekenis van de autopistie in beeld.  

 

In een viertal kenmerken vatten wij de essentie van de leer over de autopistie samen. 

 

Het soevereine Woord 

Autopistie verwijst naar de soevereiniteit van het Woord. Soeverein, in de betekenis dat zij 

een gezag heeft dat van geen ander gezag afhankelijk is. Deze soevereiniteit houdt direct 

verband met de canoniciteit en de authenticiteit van de Schrift op grond van haar profetische 

en apostolische afkomst. De Schrift is in de gereformeerd bevindelijke traditie de levende 

                                                 
69

  H. van den Belt, Autopistia, 282. 



125 

 

stem van God, een verzameling van goddelijke openbaringen over de schepping die door God 

Zelf in de Schrift bijeen zijn gebracht.
70

 En dan is God Zelf de hoogste Gezagsdrager. Het 

accepteren van dit gezag van de Schrift impliceert daarom een principiële openheid voor een 

scherpe correctie. Als God door deze teksten spreekt, dan is er alle reden om te luisteren. Als 

de autopistie wordt geïnterpreteerd vanuit de autonomie van het individu of een kerkelijke 

traditie, dan is het de autopistie van onszelf of van de kerk in plaats van de autopistie van de 

Schrift. Dan verliest de Schrift haar kritische karakter en wordt zij een echo van onze eigen 

religieuze gevoelens.
71

 Dit gaat in tegen de oorspronkelijke betekenis van de autopistie. De 

Schrift bezit in zichzelf een onafhankelijke onderwijzende, bekerende kracht, onafhankelijk 

van tijd en plaats, die zich niet laat voorspellen. Het luisteren naar de Schrift veronderstelt 

open staan voor bekering en veranderingen van opvattingen, verandering van cultuur en 

maatschappij.
72

 De autopistie dient dus als een kritisch begrip tegenover een bestaande 

culturele persoonlijke of collectieve traditie. 

 

Het waarachtige Woord 

Het onafhankelijke, soevereine karakter van het Woord betekent niet dat de Bijbel los staat 

van de mens en zijn habitat. De autopistie impliceert dat het in de Bijbel gaat over de essentie 

van het mens zijn. Ook hier geldt als allereerste hermeneutische regel dat lezers in de 

eenentwintigste eeuw met dezelfde zaken van doen hebben als die oorspronkelijk in het 

geding waren.
73

 Daarmee is de schriftelijke tekst eigenlijk nog steeds gesproken woord, dat 

wil zeggen dat de tekst verwijst naar de werkelijke referentie waarover de Bijbelschrijvers 

geïnspireerd door de Heilige Geest geschreven hebben. De Bijbel bevat verhalen die een 

weergave zijn van essentiële gebeurtenissen. Dat maakt de Schrift herkenbaar en actueel. De 

Schrift is waarachtig en overtuigend in zichzelf. Dit gezichtspunt impliceert dat een tekst niet 

losgekoppeld kan worden van de auteurs en hun context. De autopistie houdt in dat de tekst 

verbonden blijft met de oorspronkelijke bedoeling, al impliceert dit niet dat we de auteurs 

beter kunnen en moeten begrijpen dan zij zichzelf zouden hebben begrepen. 

 

Het Woord van de Geest 

Al is de Schrift zelfstandig, gezaghebbend en waarachtig in zichzelf, toch betekent het 

autopistos zijn van de Schrift niet dat zij lezers met geweld wordt opgelegd. De Heilige Geest 

raakt lezers aan en verandert onweerstaanbaar hun hart zodat zij gewillig worden gemaakt om 

te geloven en de waarheid, ook al strijdt deze met hun eigen gedachten, te accepteren. Hier is 

sprake van het dialectisch proces waarin de Heilige Geest de tijdsafstand overbrugt. De 

Heilige Geest onderwijst hoe rust in de Schrift te vinden en overtuigt door het Woord om op 

haar waarheid te vertrouwen. De Heilige Geest slaat een brug en legt relatie tussen de Tekst 

en de lezer. Ideologieën die dwang of macht uitoefenen kunnen door deze Geest ontmaskerd 

worden. De Geest geeft de lezer die het Woord leest en interpreteert vrijheid. Dit 

pneumatologische aspect zal in de volgende paragraaf verder worden uitgewerkt. 

 

Het Woord van de kerk 

De autopistie functioneert in de context van de kerk als overleveringsgemeenschap. De kerk 

is door haar geschapen. Het Woord mag niet op een individualistische wijze worden 

                                                 
70

  J. Owen, ‘The reason of faith or, the grounds whereon the Scripture is believed to be the word of God with 

faith divine and supernatural’ in: W.H. Goold (ed.), The Works of John Owen. Vol. IV The Work of the 

Spirit, Edinburgh: The Banner of Truth Trust 2004 (6
th

 ed.), 11. 
71

  H. van den Belt, Autopistia, 325. 
72

  A. van de Beek, De adem van God, 43. 
73

  Vgl. H.-G. Gadamer, ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’ in: W. Stoker, B. Vedder, H.M. Vroom 

(red.), De Schriften verstaan. Wijsgerig-hermeneutische teksten. Zoetermeer: Meinema 1995, 133. 



126 

 

geïnterpreteerd, alsof het alleen gaat om de relatie Woord en individu. De canon zoals de 

mensheid die ontvangen heeft, verbindt aan de kerk van alle eeuwen en plaatsen. De 

gereformeerd bevindelijke traditie onderschrijft het gemeenschapskarakter van het lezen van 

de Bijbel. Principieel houdt dit openheid in naar de werkings- en ontvangstgeschiedenis van 

de Schrift. Het gaat daarbij niet alleen om het terugzien in het verleden, maar ook om de kerk 

van nu en in de toekomst. De autopistie haalt de tijdsafstand niet weg, maar honoreert deze en 

geeft deze een plaats in de omgang met het Woord. De tijdsafstand is geen gapende afgrond, 

maar wordt opgevuld door de continuïteit van herkomst en traditie.
74

 Het persoonlijk 

vertrouwen in de waarheid van de Schrift, berust op de Schrift zelf, maar wordt ook gesteund 

en bevestigd door het getuigenis van vele christenen in andere tijden en contexten. Ook al 

verschilt men in veel dingen, allen accepteren de Schrift als de openbaring van de levende 

God. Het is een bemoediging voor gelovigen dat de kerk van alle eeuwen de autoriteit van de 

Schrift belijdt en dat christenen in de wereldwijde kerk de Bijbel lezen en de stem van de 

levende God in haar horen.
75

 De autopistie is hiermee niet geknecht door de traditie, maar 

functioneert in het verband van de gemeenschap die kerk heet. Lezen en interpreteren van de 

Schrift is in de gereformeerd bevindelijke traditie ten principale een communitaire 

bezigheid.
76

  

 

 

4.4 De pneumatologische aspecten van de Schrift 
 

Nu we de inhoud van het begrip autopistie hebben samengevat, zijn we toe aan het zetten van 

een volgende stap, namelijk het uitvergroten van de opvatting over het werk van de Heilige 

Geest in relatie met de Bijbel. In de vorige paragraaf stootten we op een verborgenheid, een 

geheimenis tussen de gelovige en de Bijbel, iets wat zich aan onze waarneming onttrekt. We 

vinden het bestaan hiervan van belang omdat daar juist de verantwoordelijkheid van de lezer 

en de betrokkenheid van de context bij het uitleggen van de Bijbel een plaats hebben. 

 

Deze paragraaf begint met een overzicht van de relevante gegevens uit de gereformeerde 

belijdenisgeschriften. Daarna volgt een overzicht van de belangrijkste opvattingen uit de 

gereformeerd bevindelijke traditie. We staan tevens stil bij het thema van de verhouding 

Geest en Christus, Woord en Geest en het Testimonium Spiritus Sancti. De paragraaf sluit af 

met een evaluatie. 

 

4.4.1 In de gereformeerde belijdenissen 

 

De Drie Formulieren van Enigheid 

In de Heidelbergse Catechismus wordt de Heilige Geest verbonden met het geloof. Het vaste 

vertrouwen, onlosmakelijk aan het geloof verbonden, maar ook de werking en de toepassing 

door het Evangelie worden aan de Heilige Geest toegeschreven.
77

 Verder wordt de Heilige 

Geest, samen met het Woord, verbonden aan het vergaderen, beschermen en onderhouden van 

de kerk. Zacharias Ursinus (1534-1584) geeft als antwoord op de vraag hoe de Heilige Geest 

                                                 
74

  Vgl. H.-G. Gadamer, ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’ in: W. Stoker, B. Vedder, H.M. Vroom 

(red.), De Schriften verstaan. Wijsgerig-hermeneutische teksten. Zoetermeer: Meinema 1995, 135. 
75

  H. van den Belt, Autopistia, 326. 
76

  Hoewel we er niet verder op ingaan, speelt hier tevens de positie van de ambten in de kerk. Ambtsdragers 

functioneren als een soort hartbewaking in de gemeente. Zij geven instructie, houden toezicht, geven 

leiding, leggen uit, enz. De wijze waarop zij hun ambt uitoefenen, is ongetwijfeld van grote invloed op het 

uitleggen van de Bijbel door de gemeente. 
77

  Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 21, 31, 54, 67, 73, 75, 76, 79. 



127 

 

gegeven en ontvangen wordt, dat dit geschiedt door de bediening van het Woord en de 

Sacramenten, en het naarstig lezen en overdenken van de hemelse leer. Dat noemt hij de 

‘ordinaire weg’. Sommigen worden ook door andere middelen bekeerd. Hij verwijst dan naar 

Paulus en Johannes de Doper. Dit noemt hij de ‘extraordinaire weg’.
78

 

 

De Nederlandse Geloofsbelijdenis wijdt een kort artikel aan de godheid van de Heilige 

Geest.
79

 Voor het overige wordt van de Heilige Geest beleden dat de Schrift door Hem 

gesproken is en dat de Geest getuigenis van haar geeft namelijk dat zij van God is,
 80

 dat Hij 

een oprecht geloof in het hart ontsteekt en de kerk verenigt, heiligt en verzegelt.
81

  

 

In de Dordtse Leerregels komt de werking van de Heilige Geest aan de orde in het kader van 

de verkiezing en de zekerheid van het geloof. Christus ontvangt de uitverkorenen door een 

krachtige roeping van Woord en Geest. Dezen worden door de Heilige Geest met geloof 

begiftigd, gerechtvaardigd, geheiligd en in de gemeenschap met Christus bewaard en ten 

laatste verheerlijkt.
82

 Ook wordt beleden dat de Heilige Geest de wedergeboorte werkt.
83

 De 

Heilige Geest werkt op een wijze waarvan de gelovigen de werking in dit leven niet 

volkomen begrijpen. Gelovigen worden niet verzekerd uit enige bijzondere openbaring, die 

zonder of buiten het Woord geschiedt, maar uit het geloof aan de beloften Gods, die Hij in 

Zijn Woord geopenbaard heeft, uit het getuigenis van de Heilige Geest, alsook uit de oefening 

van een goed geweten en van goede werken.
84

 

 

De Westminster Confessie 

De Westminster wint aan duidelijkheid van de Nederlandse Geloofsbelijdenis als het gaat om 

de werking van de Heilige Geest in relatie tot het Woord.
85

 De Heilige Geest, sprekend door 

de Schrift, is hier de hoogste Rechter door Wie alle besluiten van concilies, meningen van 

oude schrijvers, leerstellingen van mensen en bijzondere geesten onderzocht dienen te 

worden. Wij kunnen er door het getuigenis van de kerk toe gebracht worden om de heilige 

Schrift hoog te achten en te eerbiedigen. De Bijbel maakt het door zijn inhoud en karakter zelf 

evident, dat zij het Woord van God is. Dat iemand ten volle overtuigd en verzekerd is van de 

onfeilbare waarheid en het goddelijk gezag van de heilige Schrift dankt hij of zij echter aan 

het innerlijke werk van de Heilige Geest.
86

 De Westminster Confessie brengt het testimonium 

dicht bij het Woord zelf. De Geest getuigt door en met het Woord, per verbum en cum 

verbo.
87

 De innerlijke verlichting van de Heilige Geest wordt als noodzakelijk gezien voor het 

zaligmakend verstaan van zulke dingen als in het Woord geopenbaard.
88

 ‘The accent of the 

authors of the Confession of Faith is on a dynamic unity of the Spirit in the Word as the one 

means by which God works man’s salvation. And since salvation in Christ is the primary 

content of Scripture, it is hardly meaningful to speak of having a knowledge of Scripture if 

one does not have that Spirit illumined knowledge of Scripture’s saving message.’
89

 

 

                                                 
78

  F. Hommius, Schatboek. I, 308. 
79

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 11. 
80

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 3, 5. 
81

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 22, 27. 
82

  Dordtse Leerregels I.7. 
83

  Dordtse Leerregels III-IV.13, verwerpingen 7. 
84

  Dordtse Leerregels V.10. 
85

  J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest, 7; vgl. Westminster Confessie I.6; I.10. 
86

  Vgl. J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, 696. 
87

  H. van den Belt, Autopistia, 22; zie verder par. 4.4.2. 
88

  Westminster Confessie I.5, 6; Grote Catechismus vraag 4. 
89

  J.B. Rogers, Scripture in the Westminster Confession, 358. 



128 

 

De Westminster wijdt verder geen apart artikel aan het werk van de Heilige Geest zoals de 

Nederlandse Geloofsbelijdenis, maar heeft in de andere artikelen, bijvoorbeeld in het kader 

van de ordo salutis, wel aandacht voor het werk van de Heilige Geest in de genade.
90

 Zo 

wordt beleden dat uitverkoren kinderen die als kind sterven, worden wedergeboren en zalig 

gemaakt door Christus door middel van Zijn Geest.
91

 De heiligmaking geschiedt door het 

Woord van Christus en Zijn Geest.
92

 De genade van het geloof is het werk van de Geest van 

Christus.
93

  

 

4.4.2 In de gereformeerd bevindelijke traditie 

 

Algemeen 

In de huishouding van de heilige Drie-eenheid heeft de Heilige Geest de derde plaats, niet 

alleen in de orde en wijze van bestaan, maar ook ten aanzien van de manier van werken. 

Daarom kan Hij ook de zendeling of de advocaat van de Drie-eenheid genoemd worden, ‘om 

de zaak van God bij de mensen waar te nemen, door de mens toe te leiden tot het geloof in 

God en in de Middelaar en door hem te heiligen en te versterken opdat de zaligheid aan hun 

beschoren van de Vader verworven door de Zoon, hun toegepast wordt’.
94

 De woorden van 

Jezus: ‘Maar de trooster, de Heilige Geest, Welken de Vader zenden zal in Mijn Naam, Die 

zal u alles leren, en zal u indachtig maken alles, wat Ik u gezegd heb’, worden gezien als de 

kerntekst waarin alles over de Persoon, het huishoudelijk ambt en de huishoudelijke weldaden 

begrepen is.
95

  

 

John Owen noemt het leerstuk van Gods Geest het tweede grote hoofdstuk of grondstelling 

van de Evangeliewaarheden die tot doel hebben om de gevallen mens te herstellen en 

zondaars te zaligen tot prijs der heerlijkheid van Zijn genade. De eerste gave is Gods Zoon en 

de tweede gave Gods Geest. De eerste om de menselijke natuur aan te nemen en in die natuur 

voor de mens te lijden en de tweede om in en voor de mens de vruchten van die menswording 

krachtig te maken.
96

 De Heere Jezus heeft Zelf de zending van de Heilige Geest beloofd.
97

 De 

bediening van het Evangelie wordt daarom ook de bediening van de Geest genoemd.
98

 Alle 

geestelijk of zaligmakend goed dat ooit van en door Gods genade geschonken wordt, is 

geopenbaard en geschonken door de Heilige Geest. Owen verwijst dan naar het werk van de 

Geest om mensen te overtuigen van zonde, ‘in het werken van een godvruchtige droefheid en 

verootmoediging, naar het krachtige werk van de Geest om ons te wederbaren en te 

heiligen’.
99

  

 

Woord en Geest 

Alleen God kan een lezer in staat stellen om Zijn woorden te onderscheiden van andere 

woorden. De Schrift als middel van communicatie blijft zonder uitwerking, in relatie tot ons, 

buiten het werk van de Heilige Geest. De verlichting van de Geest is onmisbaar. Het 

woordpaar Woord en Geest verbergt twee tegenover elkaar staande standpunten in zich. Aan 

de ene kant staan de personen die de prediking van het Woord genoeg achten en de werking 

                                                 
90

  Vgl. Westminster Confessie X t/m XIII. 
91

  Westminster Confessie X.3. 
92

  Westminster Confessie XIII.1. 
93

  Westminster Confessie XIV.1 
94

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 643-647.  
95

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 639. 
96

  J. Owen, Eene verhandeling aangaande den Heiligen Geest, 9-10. 
97

  Joh. 14. 
98

  2 Kor. 3:8. 
99

  J. Owen, Eene verhandeling aangaande den Heiligen Geest, 32. 



129 

 

van de Geest veronachtzamen en aan de andere kant staan de mystici die de Geest op de 

voorgrond stellen ten koste van het Woord. De christelijke kerk heeft getracht beide 

dwalingen te vermijden en Woord en Geest met elkaar in verband te houden. Eenstemmigheid 

ontbrak echter, ook in de kerken van de Reformatie.
100

  

 

Johannes Calvijn 

Met vele anderen heeft Calvijn zich verdiept in de verhouding van Woord en Geest. Bepaalde 

uitspraken zouden de indruk kunnen wekken dat het uiterlijke en het innerlijke naast elkaar 

staan. Maar uiterlijk en innerlijk worden door hem bij elkaar gehouden.
101

 De uiterlijke 

prediking is nutteloos als de onderwijzing van de Geest er niet bij komt. God laat het Woord 

door de mond van mensen in onze oren klinken en inwendig spreekt Hij ons toe door Zijn 

Geest. Hij doet dit soms op hetzelfde ogenblik, soms op verschillende tijden, al naar het Hem 

behaagt.
102

 De Heilige Geest is de inwendige Leraar (internus Doctor) door wiens 

werkzaamheid de belofte van de zaligheid in onze harten doordringt.
103

 Die verbondenheid 

behoeft geen gelijktijdigheid te zijn of chronologisch samen te vallen met de prediking of de 

lezing van het Woord. Echter, zonder verlichting wordt niets gewerkt.
104

 Gods Geest en Gods 

Woord horen bij elkaar, anders zou de prediking van het Woord vruchteloos blijven. In de 

opvatting van Calvijn mag het Woord niet van de Geest losgemaakt worden, zoals ‘de 

dwepers’ zich dat voorstellen. ‘Zij verachten het Woord en pralen met de naam van de Geest 

en barsten van vertrouwen op eigen fantasieën. Het is de geest van de satan, die zich losrukt 

van het Woord, waarmee de Geest van God is verbonden’.
105

  

 

John Owen 

De Schrift is volgens John Owen het enige externe middel van goddelijke bovennatuurlijke 

verlichting. Bovennatuurlijke openbaring kan de enige objectieve oorzaak en middel zijn van 

bovennatuurlijke verlichting, al wil dit volgens Owen niet zeggen dat we de door God 

gegeven instellingen om het te effectueren moeten verwaarlozen, zoals onze persoonlijke 

inzet in het lezen, bestuderen en mediteren van de Schrift, het elkaar onderwijzen in de kennis 

van God uit de Schrift en het bedienen van het Woord in de kerk.
106

 Maar opdat de Schrift die 

de gehele goddelijke openbaring bevat voor ons tot een genoegzame externe oorzaak van 

verlichting wordt, zijn twee dingen nodig. Ten eerste het geloof dat het goddelijke openbaring 

is en ten tweede dat we de dingen, de gedachten van God, die daarin worden verklaard, 

begrijpen. Het is niet het lezen als zodanig, maar het verstaan ervan dat de lezer licht geeft. 

Beide zaken komen van de Heilige Geest.
107

  

 

Vertegenwoordigers uit de gereformeerd bevindelijke traditie 

De Reuver die een vitaal onderdeel van de pneumatologie van Kohlbrügge onderzocht, 

vergelijkt in zijn onderzoek naar de opvatting over het geloof een groot aantal 

vertegenwoordigers van de Nadere Reformatie als het gaat om de opvatting over de 

                                                 
100

  J. Veenhof, Revelatie en inspiratie, 499.  
101

  Vgl. S. van der Linde, De leer van den Heiligen Geest bij Calvijn. Bijdrage tot de kennis der 

reformatorische theologie. Wageningen: H. Veenman & zonen 1943, 21. 
102

  Commentaar op Johannes 14:26. J. Calvijn, Het Evangelie van Johannes. Opnieuw uit het Latijn vertaald 

door G.L. Goris. z.p.: De Groot Goudriaan 1978, 638. 
103

  J. Calvijn, Institutie, III, 1, 4. J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, 692. 
104

  J. Calvijn, Institutie, III, 2, 33. 
105

  J. Calvijn, in commentaar op Jes. 59:21; vgl. ook W. Krusche, Das Wirken des Heiligen Geistes nach 

Calvin. Göttingen: 1957, 214. 
106

  J. Owen, ‘The reason of faith’, 11. 
107

  J. Owen, ‘The reason of faith’, 12. 



130 

 

verhouding Woord en Geest.
108

 Bij wie is de band nauw en bij wie de band los? Ook al zijn de 

overgangen tussen een nauwe en losse band vloeiend en de verschillen uiteindelijk niet 

principieel, er wordt niet eenduidig over gedacht.  

 

Voor Franciscus Costerus (1532-1619) is het Woord middel van het geloof, maar het Woord 

kan het geloof niet werken, het levert alleen de inhoud aan, ‘het openbaart de waarheden die 

geloofd moeten worden’. De Geest echter stort het geloof in het hart.
109

 

 

Een losse band komen we tegen bij Willem Teelinck (1579-1629). Bij hem werkt het 

getuigenis van de Heilige Geest wel regelrecht op het Woord aan, maar is zij op zich toch een 

inspraak die aan het geloof in het Schriftwoord voorafgaat. De Heere zegt door een krachtige 

inspraak van de Heilige Geest heimelijk in het oor: ‘Deze woorden zijn getrouw en 

waarachtig’.
110

  

 

Jodocus van Lodenstein (1620-1677) ziet een scherpe tegenstelling tussen letterkennis en 

geestelijke kennis. De laatste kennis wordt volgens hem niet met het verstand gevat maar met 

het hart en op bevindelijke wijze genoten.  

 

Herman Witsius (1636-1708) spreekt van onmiddellijke werkingen van de Geest waarbij 

Deze zonder tussenkomst van het Woord geestelijk licht instort en verborgenheden openbaart, 

die betrekking hebben op bijzondere gebeurtenissen. Hier is duidelijk sprake van 

ambivalentie: enerzijds werkt de Heilige Geest in de roeping middellijk door het Woord, 

anderzijds onmiddellijk zonder het Woord.
111

  

 

Bij Wilhelmus Schortinghuis (1700-1750) komt de gedachte van Van Lodenstein over het 

onderscheid tussen letterkennis en geestelijke kennis nog scherper terug. Een ‘letterkundige’ 

die Gods genade mist, kent de goddelijke waarheden niet in hun eigen gedaante en wezen. Hij 

beschouwt ze alleen bij natuurlijk licht als waarheden op zichzelf, maar niet bij het uitnemend 

goddelijk licht van de Heilige Geest. De wedergeboren mens heeft het ware begrip van al die 

geestelijke genaden in de Geest buiten het Woord om. De reformatorische eenheid en 

harmonie tussen het uiterlijke, vaststaande en wat persoonlijk ervaren wordt, vervagen hier.  

 

Alexander Comrie (1706-1774) is van mening dat de werking van de Heilige Geest, al komt 

ze tot ons door het Woord als een orgaan en voertuig, toch zo onderscheiden is van het Woord 

‘als de werker onderscheiden is van de pijp of het kanaal waardoor het water loopt’.
112

  

Tegelijkertijd zijn er gereformeerde theologen die Geest en Woord dichter bij elkaar willen 

houden. Gisbertus Voetius (1589-1667) is van mening dat het getuigenis van de Geest altijd 

uit het Woord opkomt. Petrus van Mastricht (1630-1706) is van mening dat de Heilige Geest 

                                                 
108

  A. de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’ Kohlbrügge’s geloofsopvatting vergeleken met Reformatie en Nadere 

Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 1992 (2
e
 dr.). 

109
  F. Costerus, De Geestelyke Mensch, in zyn Begin, Voortgang, en Uyt-einde, Voorgestelt in verscheyden 

Predicatien. Amsterdam 1721, 160. Vgl. A. de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 68. 
110

  W. Teellinck, Huys-boeck, ofte Eenvoudighe Verklaringhe ende toe-eygheninghe / vande voor-naemste 

Vraeg-stucken des Nederlandtschen Christelijcken Catechismi. Vermeerdert met de Verklaringe ende toe-

eygeninge over de Thien Geboden: ende het gebedt onses Heeren. Middelburgh 1650, 449. Vgl. A. de 

Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 64. 
111

  H. Witsius, Twist Des Heeren Met zynen Wyngaart, Dezelve overtuigende van misbruik zyner Weldaden, 

Onvrugtbaarheid in ’t goede en al te dertele weelderigheid in Schadelyke nieuwigheden van Opinien, En 

schandelijke Oudheid van quade zeeden, Met bedreyginge van zyn uyterste ongenade. Utrecht 1748. 
112

  A. Comrie, Verzameling van Leerredenen. II, ‘Voorreden’. Utrecht 1886 XVI. 



131 

 

uitwendig door het Woord leert en inwendig door de verlichting van het verstand.
113

 

Wilhelmus à Brakel (1635-1711) stelt dat er een natuurlijke kennis van het Woord van God is, 

zonder blijk van geestelijkheid. Hij maakt onderscheid in een uitwendige en inwendige 

roeping. Beide komen van God, door het Woord, maar de uitwendige geschiedt alleen door 

het Woord, de inwendige door de Heilige Geest, Die bij en door het Woord krachtdadig op 

het inwendige van de mens inwerkt. Het is voor hem een onmiddellijke en krachtdadige 

werking van God, door middel van het Woord. Onmiddellijk betekent hier door middel van 

het Woord, zonder bemiddeling van menselijke capaciteit.
114

 Volgens Johannes Verschuir 

(1714-1737) leert en leidt de Geest in overeenstemming met het Woord. Het Woord is geen 

dode letter, maar het is de gelovige dierbaar omdat zij erdoor versterkt wordt. Theodorus van 

der Groe (1705-1780) vermeldt dat de Geest het verduisterd gemoed verlicht met de 

blinkende zonnestralen ‘van dat alleraannemingswaardige heerlijke Woord des Evangelies. 

Hij brengt Gods dierbaarste heils- en genadebeloften die in dat Evangelie, als in een rijke 

schatkamer verborgen en opgesloten liggen, daaruit gepast te voorschijn, en stelt die zeer 

klaar in een waarachtig hemels licht voor hun ogen, en ontdekt hun de Heere Jezus in 

dezelve’.
115

  
 

Friedrich Kohlbrügge 

Friedrich Kohlbrügge (1803-1875) is van mening dat niemand een verslagen geest kan 

opheffen dan alleen Gods Woord, niet het Woord op zichzelf, maar gepaard gaande door de 

Geest, Die levend maakt, openbarende door het Woord in de ziel de genade van Jezus 

Christus; anders doodt de letter.
116

 De Geest is dus nodig. De Geest bedient Zich van het 

Woord. God de Heilige Geest ademt het in het hart. De Geest gaat hierbij ‘insprekend’ te 

werk. Zoals ook in de schepping gaat het Woord aan het licht vooraf. Staat de Geest nu tussen 

het Woord en het geloof in? Nee, het geloof wordt rechtstreeks vastgesmeed aan de Schrift. 

Daarmee is de noodzaak van het innerlijk getuigenis van de Heilige Geest niet ontkend, maar 

is alleen onderstreept dat de Geest niet werkt buiten het Schriftwoord om.
117

 Kohlbrügge legt 

zware nadruk op het feit dat deze Geest van buitenaf komt in en met het woord van de Schrift. 

Zijn visie op de verhouding van Geest en Schrift enerzijds wordt gekenmerkt door de 

dominante positie van de Geest, Die weliswaar niet de Schrift, maar toch wel het hart van de 

mens tot leven wekt en het ontvankelijk maakt voor het Woord en dit Woord daar verzegelt. 

Anderzijds door de onopgeefbare rol van het geschreven Woord, dat niet slechts als middel, 

maar als stem van de Geest een creatieve kracht ontplooit. Het is de Geest Die het geloof tot 

stand brengt en in stand houdt. Maar de Geest verricht dit scheppingswerk ‘inblazend’, dat wil 

zeggen dat ‘Hij met het Woord komt’.
118

 

  

Testimonium Spiritus Sancti (internum) 

Voor de hermeneutische vraagstelling van ons onderzoek is van belang dat we bij het 

woordpaar Woord en Geest een derde partij betrekken, namelijk die van de lezer, waarin de 

Heilige Geest door en met het Woord werkzaam wil zijn. Naast het uitwendig getuigenis van 

                                                 
113

  P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 642. 
114

  W. à Brakel, Redelijke Godsdienst, I.43, 1104-1109. 
115

  Th. van der Groe, Toetssteen der ware en valsche Genade, Ontdekkende in het helderschijnend licht der 

zuiver Gereformeerde Waarheid, vervat in den Heidelbergschen Catechismus, de wezenlijke gronden van 

onderscheid tusschen het Zaligmakend Werk des Geestes in de harten der opregt geloovigen en tusschen 

het Schijngeestelijk Werk der geveinsden en tijdgeloovigen. Deel 2. Nijkerk: Malga 1866, 303. Vgl. A. de 

Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 73. 
116

  A. de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 26; geciteerd uit: Leerrede over het artikel “Ik geloof in den Heilige 

Geest. Door den schrijver zelven uit zijn uit zijn Hoogduitsch handschrift vertaald en vermeerderd.” Z.p. 

1854. 
117

  A. de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 27. 
118

  A. de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 28. 



132 

 

de Geest, gewerkt door het Woord, wordt gesproken over het inwendig getuigenis van de 

Heilige Geest, aangeduid met Testimonium Spiritus Sancti (internum). Deze uitdrukking is 

enigszins verwarrend. Hij zou de indruk kunnen wekken dat dit getuigenis uit het innerlijk 

van de lezer opkomt. Dat is echter geenszins het geval. Ook het inwendig getuigenis van de 

Heilige Geest komt van buiten. Waarom het gaat is dat de woorden van het uitwendig 

getuigenis met het bestaan van de lezer vervlochten worden; dat zij niet slechts uiterlijk als 

een object vóór hem of haar blijft staan, maar dat hij of zij erdoor geraakt wordt.
119

 

 

Dit testimonium plaatst men niet tegenover de autopistie. Het vormt er een eenheid mee 

vanuit de zin van het getuigen van de Geest in zijn gerichtheid op Christus en zijn heil.
120

 Het 

Testimonium Spiritus Sancti gaat voorop. Het getuigenis van de Geest wordt gezien als de 

eerste sleutel tot de autoriteit en goddelijkheid van de Schrift. De hoofdstroom in de 

gereformeerd bevindelijke traditie benadrukt de ondeelbaarheid van Woord en Geest en 

ontkent dat dit getuigenis een soort particuliere openbaring is. De Geest onderwijst het hart 

van de lezer om hem of haar te helpen de stem van God te kennen en Christus Zelf, sprekend 

in de Schriften. In dit werk geeft de Geest geen nieuw licht over de Schrift, maar verlicht het 

verstand, om te zien in het licht van de Schrift, door de Schrift Zelf en bij het licht van de 

Schrift.  

 

De Geest gebruikt twee middelen om de lezer te overtuigen: een uitwendig en een inwendig 

middel. Het inwendige is het belangrijkste. Als de Heilige Geest sprekend in de Schrift, niet 

allereerst de menselijke geest verlicht, en de ogen opent voor het verstaan, dan zullen alle 

andere middelen niets baten.
121

 Calvijn schrijft: ‘Het Woord Gods is wel een zon, die allen toe 

straalt, aan wie het gepredikt wordt, maar het is zonder kracht te midden van blinden. Wij zijn 

van nature allen blind; daarom kan het in ons hart niet doordringen, tenzij de inwendige 

Leermeester, de Geest, door Zijn verlichting de toegang bereidt’.
122

 In het Testimonium 

Spiritus Sancti gaat het om de overtuiging van het hart. Het is de Geest, Die iemand tot een 

gelovig verstaan van en tot gelovig vertrouwen op Gods Woord brengt. Zij die door de 

Heilige Geest innerlijk onderwezen zijn, ondervinden volkomen rust bij de Schrift. Deze heeft 

haar geloofwaardigheid in zichzelf en mag niet onderworpen worden aan bewijsvoering en 

redenering en verkrijgt de zekerheid door het getuigenis van de Geest.
123

  

 

Johannes Calvijn 

De nadruk van het testimonium internum van de Heilige Geest valt bij Calvijn op het 

testimonium. Het subjectieve element is aanwezig, maar altijd als een verwijzing naar het 

getuigenis van de Geest ten aanzien van het persoon en het werk van Christus door het 

Woord. Het Woord is deel van het getuigenis van de Geest. Het internum houdt verband met 

de wijze waarop God mensen verzekert van Zijn waarheid en zaligheid. Het getuigenis van de 

Geest omvat bij Calvijn twee zaken: het stelt de gelovige in staat om de autoriteit van de 

Schrift te kennen en het geeft zekerheid van zijn of haar zaligheid.
124

 Herhaaldelijk bedient 

Calvijn zich van de uitdrukking dat het Woord ‘dictaat van de Geest’ is, een samenstelling 

van waarheden die in hun verbondenheid de ene waarheid van God vormen. In vrijwel gelijke 

terminologie spreekt Calvijn over het getuigenis van de Geest, dat uiteindelijk de Schrift doet 

                                                 
119

  Vgl. A. van de Beek, De adem van God, 47. 
120

  G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I, 73. 
121

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 266. 
122

  J. Calvijn. Institutie, III.2.34. 
123

  J. Calvijn. Institutie, I.VII.5. 
124

  G.B. Wilson, ‘The Doctrine of the Holy Spirit in the Reformed Tradition: A Critical Overview’ in: G. van 

der Velde (ed.), The Holy Spirit, Renewing and Empowering Presence. Winfield: Wood Lake Books 1989, 

64. 



133 

 

verstaan als het Woord van God, over de aard van het geloof, over de verzegeling met de 

Heilige Geest en over de inwoning van Christus in onze harten door de Heilige Geest. De 

gehanteerde begrippen cirkelen veelal om dezelfde werkelijkheid. De leer van het heil 

beheerst de samenhang.
125

 

 

John Owen 

John Owen verstaat onder het getuigenis van de Heilige Geest twee zaken: de mededeling van 

geestelijk licht en de natuurlijke geneigdheid van het hart die wordt weggenomen en de 

overtuiging van de waarheid.
126

 Er is een speciaal werk van de Heilige Geest nodig in de 

mens, waarbij Hij hem geestelijke wijsheid, geestelijk licht en begrip schenkt om de 

gedachten van God in Zijn Woord op de juiste wijze te onderscheiden en verstaan. Het is 

mogelijk dat de mensen de betekenis van woorden en proposities in de Schrift verstaan, 

terwijl ze geen kennis hebben van de zaken die erdoor aangeduid worden. Een dergelijke 

kennis informeert wel het verstand, maar verlicht het niet. Ze leidt niet tot zelfverloochening 

en het doden van de zonde. Ze stelt een lezer niet in staat om op God te vertrouwen, waartoe 

de Schrift is gegeven. De duisternis wordt verwijderd door de schenking van licht door de 

Heilige Geest. De Heilige Geest, samen met en door Zijn werk van verlichting, neemt de 

onmogelijkheid weg en dringt aan om de waarheid, de wijsheid en de autoriteit van het 

Woord te aanvaarden.
127

  

 

Abraham Kuyper 

Voor Abraham Kuyper is het tweede grote werk van de Heilige Geest (het eerste is het 

uitdelen van charismata) de zorg voor het Woord, in de bezegeling, de uitlegging en de 

toepassing. Het Woord is het kind van de Heilige Geest. Van heel de Schrift is de Heilige 

Geest de Auctor primarius. Het Testimonium Spiritus Sancti omschrijft hij als het ‘getuigenis 

van den Heilige Geest, waarvan onze vaderen spraken en waaronder men verstond die 

werking van den Heilige Geest, waardoor in het hart van Gods kinderen de onwrikbare 

overtuiging ontstaat en stand houdt, dat aan het Woord volstrekt goddelijk gezag toekomt’.
128

  

Om hiertoe te komen is het bestuderen van de Schrift niet genoeg. Zoals iemand om de 

inhoud van een ei niet in dat ei kan indringen, zonder het kapot te maken, zo is het ook met de 

heilige Schrift. Haar waarheid is slechts door bezegeling en mededeling van buitenaf in te 

zien. Om het goddelijk gezag van de Schrift voor waar te houden moet er niet een menselijk, 

maar een goddelijk getuigenis tot de lezer komen.
129

 Hoe doet de Geest dat? ‘De Heilige 

Geest brengt iemand met de Schrift in aanraking, door het lezen ervan of door wat anderen 

eruit meedelen. Daarna doet de Geest de lezer zien dat hij of zij een zondaar is ‘en doet u 

merken de wondere redding, waardoor die zondaar in ontferming wordt aangenomen. Om ten 

leste u het vreugdegeroep te doen hooren van den geredde voor zijn Redder.’ Zo worden 

                                                 
125

  W. van ’t Spijker, ‘Contouren van Calvijns theologie’ in: W. Balke, J.C. Klok, W. van ’t Spijker, Johannes 

Calvijn. Zijn leven, zijn werk. Kampen: Kok 2008, 328. 
126

  W. H. Goold (ed.), The Works of John Owen. Vol. IV The Work of the Spirit, 426; P. de Vries, Die mij heeft 

liefgehad, 212. 
127

  Ook T.-H. Park bevestigt dat de puriteinse predikers Woord en Geest dicht bij elkaar houden. De Schrift 

heeft alleen effect als de Heilige Geest door haar werkt. ‘For the Spirit is the soul of the word of God. The 

Word is “vehiculum Spiritus”, the Spirit’s chariot. Its excellent power comes from God alone, and lies not 

in itself.’ (…) ‘The Spirit is pleased to work with, by and in Scripture. Nevertheless, the Spirit is not tied to 

Scripture, for He is a free and sovereign God. The Spirit respects His ordinance of grace. With the Puritans, 

unlike the Reformed and Lutheran Churches on the continent, there is no evidence of a discussion or 

conflict about cum verbo and per verbum. Surely the conflict is successfully overcome by the Westminster 

divines, when they declare that “The inward work of the Holy Spirit bearing witness by and with the Word 

in our hearts”.’ T.-H. Park, The Sacred Rhetoric of the Holy Spirit, 370. 
128

  A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 251. 
129

  A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 252-253. 



134 

 

verstand, gevoel en wil aangedaan en zal de Heilige Geest ten slotte de geestelijke daad van 

verzekering eraan toevoegen.
130

 Naast deze bezegeling is ook uitlegging nodig. Ook dat doet 

de Heilige Geest, maar middellijk. Dat wil zeggen door middel van de wetenschappelijke 

studie, de bediening van het Woord in de gemeenten en de geestelijke ervaring. En het is 

‘door de op elkander werking van deze drie factoren, dat de Heilige Geest dan in den loop der 

tijden toont, welke lijn van uitlegging afbuigt van de waarheid en welke lijn van uitlegging 

gevolgd moet door wie het Woord wil verstaan’.
131

 Dan is er volgens Kuyper ook nog de 

toepassing door de Heilige Geest. Deze is middellijk, meestal door middel van het ambt, maar 

ook wel door broederlijke toespraken en lezing van geschriften, en onmiddellijk door het zelf 

lezen van de Schrift of bij het in gedachten komen van wat we vroeger lazen.
132

 

 

Herman Bavinck 

Herman Bavinck start met de autopistie van de Schrift en verklaart dan het getuigenis als de 

weg waarop de zelfovertuigende Schrift haar overwinning verkrijgt in het hart van de 

gelovigen door de Geest.
133

 De Schrift is uitwendig of uiterlijk waar, ongeacht de opvatting 

van de lezer, maar zij moet ook persoonlijk waar worden door het testimonium. De autopistie 

van de Schrift wordt door Bavinck de objectieve tegenkant van het testimonium internum 

genoemd. De autopistie van de Schrift komt dan voort uit de permanente theopneustia. Gods 

objectieve openbaring in de Schrift heeft een innerlijke kracht om te overtuigen. Deze kracht 

wordt alleen effectief door het werk van de Geest in het hart van de gelovigen.
134

 De 

protestantse leer van de Schrift lijkt een onderscheiden persoonsonafhankelijk (autopistie) en 

persoonlijk (testimonium) kenmerk te krijgen.
135

 Bavinck was van mening dat Calvijn en de 

gereformeerde theologen het getuigenis van de Heilige Geest al te eenzijdig hebben betrokken 

op de heilige Schrift, zodat het scheen, dat het geen andere inhoud had dan de subjectieve 

verzekering van de Schrift als het Woord van God. Daardoor kwam het op zichzelf te staan en 

werd van het geloofsleven losgemaakt. Van diverse zijden is echter betoogd dat Bavinck 

hiermee geen recht doet aan Calvijn. Er bestaat een intieme relatie tussen de autopistie en het 

testimonium. Het getuigenis van de Heilige Geest is een werking van de Geest die 

onmiddellijk de Schrift als Gods Woord en als de Waarheid leert zien, en omdat die werking 

van de Geest formeel is, zonder bepaalde inhoud, kan dit getuigenis van de Heilige Geest op 

niets anders betrokken worden dan juist op de Schrift als het Woord van God.
136

  

 

In de opvatting van Herman Bavinck komt het Testimonium Spiritus Sancti op drieledige 

wijze tot ons. Allereerst heeft het betrekking op het getuigenis, dat de Heilige Geest in de 

Schrift aangaande de Schrift zelf aflegt. Dit getuigenis komt tot de mens op indirecte wijze, in 

al de goddelijke kenmerken zoals inhoud en vorm van de Schrift en op directe wijze in al de 

uitspraken, die de Schrift over haar goddelijke oorsprong bevat. Ten tweede valt onder het 

Testimonium Spiritus Sancti het getuigenis dat de Heilige Geest alle eeuwen door in de kerk 

aangaande de Schrift aflegt. Dit getuigenis bestaat uit alle indirecte zegeningen die aan de 

kerk in haar bestaan en voortbestaan als kerk uit de Schrift zijn toegevloeid en de eenparige 

                                                 
130

  A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 254. 
131

  A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 256. 
132

  A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 257. 
133

  H. van den Belt, Autopistia, 311. 
134

  Van den Belt is van mening dat Bavinck Calvijn juist interpreteert als deze de term verbindt aan het gevoel 

van wit en zwart en zoet en bitter, maar vindt wel dat zijn uitleg wordt gedomineerd door de object-subject 

dichotomie. H. van den Belt, Autopistia, 311. 
135

  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 256. 
136

  Vgl. H. van den Belt, Autopistia, 329-334; D. van Dijk, ‘Het Testimonium Spiritus Sancti’ in: 

Gereformeerd Theologisch Tijdschrift, aflevering 6, oktober 1921, 256. J. Veenhof, Revelatie en inspiratie, 

499-506. 



135 

 

belijdenis van de gemeente van alle eeuwen, dat de Schrift het Woord Gods is. En eindelijk 

houdt het Testimonium Spiritus Sancti ook in het getuigenis, dat de Heilige Geest in het hart 

van elke gelovige aangaande de goddelijke autoriteit van de Schrift aflegt, en dit getuigenis 

ligt besloten in de band, waardoor elk gelovige in zijn geestelijk leven zich aan de Schrift met 

haar zelfgetuigenis en aan de gemeente met haar belijdenis gebonden voelt, en komt tot uiting 

in de persoonlijke overtuiging, dat het Woord Gods de waarheid is. Dit drievoudig getuigenis 

is van één Geest en uit de Schrift dringt het door de kerk in het hart van de individuele 

gelovige door.
137

 Tussen gelovigen kan er verschil bestaan. Er zijn naar de opvatting van 

Bavinck gedeelten van de Schrift die voor de individuele gelovigen en voor gehele kerken en 

tijden een gesloten boek blijven. Het testimonium is geen statisch, maar een fluctuerend 

gegeven. 

 

Bavinck benadrukt dat het testimonium het getuigenis is van de gehele kerk van alle 

eeuwen.
138

 De Heilige Geest werkt niet alleen individueel in elk herboren hart, maar Hij doet 

dit ook in het hart van alle gelovigen samen.
139

 De Bijbel is een boek voor eenvoudige 

gelovigen, maar toch in het verband van de kerk van alle tijden en plaatsen. De enkele 

gelovige voedt zich altijd met een klein gedeelte van de Bijbel. De belijdenis van de Schrift 

als Woord van God is een belijdenis van de volledige kerk, waarmee de enkele gelovige 

instemt, en die hij ook voor zijn persoon en naar de mate van zijn geloof steunt en handhaaft. 

Het Testimonium Spiritus Sancti is niet een particuliere opinie, maar het getuigenis van de 

kerk der eeuwen.
140

 De Geest is primair de Geest van zending en komt via de traditie tot ons. 

De Bijbel is daarom niet het boek van de kerk, maar het boek van de Geest.
141

  

 

Van Genderen benadrukt dat de gereformeerde theologie hier met twee woorden dient te 

spreken in navolging van de Westminster Confessie namelijk dat de Heilige Geest werkt door 

en met het Woord. Hij sluit zich aan bij een omschrijving die Zacharias Ursinus (1534-1583) 

van dit unieke getuigenis geeft namelijk dat het niet alleen de waarheid van de (profetische) 

leer overvloedig betuigt en verzegelt in onze harten, maar ook de harten er krachtdadig toe 

brengt en beweegt om die te omhelzen en te volgen. Het Testimonium Spiritus Sancti maakt 

deel uit van het werk van de Heilige Geest in de toepassing van het gehele heil. Het getuigenis 

functioneert in het geheel van het heil.
142

  

 

Geest en Christus 

Inhoudelijk staat de thematiek van de gemeenschap met Christus, unio cum Christo, direct in 

verband met het innerlijk getuigenis van de Geest, het Testimonium Spiritus Sancti.
143

 In de 

gereformeerd bevindelijke traditie zijn de Geest en Christus onlosmakelijk aan elkaar 

verbonden, al zijn zowel de Vader als de Zoon unum principium van de Geest.
144

 Dat de 

Geest aan Christus verbonden wordt, houdt direct verband met de relatie Geest en het Woord 

van Christus. Bij Calvijn is deze relatie zelfs zo nauw dat hij zowel spreekt over het ‘Woord 

                                                 
137

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 643-644. Over de exacte verhouding tussen Woord, het subject 

en de kerk en de werking van de Heilige Geest in deze verhoudingen, zoals H. Bavinck zou hebben gezien, 

is in het verleden uitgebreid gedebatteerd. Zie bijvoorbeeld C. van der Kooi, ‘The Appeal to the Inner 

Testimony of the Spirit, especially in H. Bavinck’ in: Journal of Reformed Theology 2 (2008) 103-112. 
138

  J. Veenhof, Revelatie en inspiratie, 498. 
139

  A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek, 130. 
140

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 646. 
141

  A. van de Beek, De adem van God, 33 vv. 
142

  J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest, 18. 
143

  Vgl. C. van der Kooi, Tegenwoordigheid van Geest. Verkenningen op het gebied van de leer van de Heilige 

Geest. Kampen: Kok 2006, 162. 
144

   H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, II, 326.  



136 

 

van God’ als de tweede persoon in het goddelijke Wezen, als over het ‘Woord van God’ als 

de geschreven tekst van de Bijbel.
145

 Een scheiding van Geest en Christus zou, als het om het 

verkrijgen van kennis van God en de zaligheid gaat, ongeoorloofd ruimte bieden aan een 

werking van de Geest buiten het Woord om.
146

 

 

De Geest wordt dikwijls de Geest van Christus genoemd. Het geloof is dan een werk van de 

Geest van Christus en de bekwaamheden om goede werken te doen komen dan van de Geest 

van Christus.
147

 Door de Geest ontmoet de lezer Christus. Bij John Owen krijgt het 

toepassende werk van de Heilige Geest in de zaligheid een belangrijk accent. ‘Neemt u de 

bedeling van de Heilige Geest en zijn effectieve werkingen weg in alle omgang die er is 

tussen God en mens, schaamt u zich ervoor om het werk dat aan Hem in het evangelie wordt 

toegeschreven te erkennen en te belijden, dan wordt het christendom tot in de wortels 

uitgerukt.’
148

 Owen legt een nauwe relatie tussen het werk van Christus en van de Heilige 

Geest enerzijds en de totale verdorvenheid van de mens anderzijds. Alleen als wij de ernst van 

onze verdorvenheid verstaan, krijgen we een juist zicht op het werk van Christus en van de 

Geest. Door de intrede van de zonde is de gemeenschap tussen God en de mens verbroken. De 

gemeenschap met God bestaat daarin dat Hij Zichzelf aan iemand meedeelt en deze tot Hem 

terugkeert. Daarbij verbindt de Heilige Geest de lezer met Christus. Verenigd met Christus 

doet deze de wil van de Vader. Owen wenst niet over de Heilige Geest te spreken zonder 

Christus en niet over Christus zonder de Heilige Geest. In deze bedeling is Christus aanwezig 

door Zijn Geest. De Geest vervult de leegte die ontstaan is door de lichamelijke afwezigheid 

van Christus. De Geest is de erfenis die de Zaligmaker aan Zijn kerk geschonken heeft. 

Christus is de fontein en bron in wie alle geestelijke schatten te vinden zijn.
149

  

 

Het uitleggen van de Schrift heeft in de gereformeerd bevindelijke traditie daarom altijd een 

relatie met Christus en Zijn betekenis.
150

 Dat iemand de Bijbel niet kan verstaan buiten de 

Geest om betekent evenzeer dat iemand de Bijbel niet kan uitleggen buiten Christus om. 

‘Door dien Geest zijn zij ten nauwste met Christus vereenigd; in den Geest te zijn, drukt 

hetzelfde uit, als in Christus te wezen, en de gedachte, dat de Geest in iemand woont, kan ook 

zoo luiden, dat Christus in hem is, want Christus woont alleen door Zijn Geest in onze 

harten.’
151

  

 

4.4.3 Evaluatie 

 

In onze zoektocht naar de precieze verhouding tussen de lezer en de Tekst zoals in de 

gereformeerd bevindelijke traditie wordt verondersteld, blijken de plaats en functie van de 

Heilige Geest cruciaal. Tegelijkertijd betreden we hiermee ook een weerbarstig en onover-

zichtelijk terrein, waarover niet eenduidig gedacht wordt. Enerzijds vallen Woord en Geest 

samen. De heilige Tekst is Woord van de Heilige Geest, onafhankelijk, zelfstandig en 

gezaghebbend. Maar anderzijds is er ook een onderscheid. De Heilige Geest sluit Zich niet in 

het Woord op. En hoewel de Heilige Geest met en door het Woord werkt in lezers, zijn het 

tegelijkertijd niet alle lezers waarin dit automatisch zo plaatsvindt. De uitwendige roeping 

                                                 
145

  Zie M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 12, 15. 
146

  A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek, 237. 
147

  Vgl. Hand. 2:36; zie ook A. van de Beek, De adem van God, 52. 
148

  P. de Vries, Die mij heeft liefgehad. De betekenis van de gemeenschap met Christus in de theologie van 

John Owen (1616-1683), Heerenveen: Groen 1999, 290.  
149

  P. de Vries, Die mij heeft liefgehad. De betekenis van de gemeenschap met Christus in de theologie van 

John Owen (1616-1683), Heerenveen: Groen 1999, 293.  
150

  Vgl. Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 18 t/m 23. 
151

  H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 75. 



137 

 

door het Woord is niet gelijk aan de inwendige roeping door de Geest. Degene die tot de 

Schrift nadert, heeft ook de bijzondere werking van de Heilige Geest nodig. Hij moet verlicht 

worden, zo dat hij wat hij leest, geestelijk verstaat.  

 

Het subject, namelijk de lezer of hoorder van het Woord, is in de theologische gereformeerd 

bevindelijke traditie een belangrijke hermeneutische schakel. Er is in de verwerking van het 

Woord in deze traditie veel aandacht voor bevinding, ondervinding en uitwerking van het 

Woord in de ziel. Maar de relatie tussen de lezer en de Tekst is een gebied dat wij als 

onderzoekers niet goed kunnen betreden. Daar gebeuren zaken die zich aan onze waarneming 

onttrekken. Tussen lezer en Tekst moet een door de Heilige Geest geleid gesprek plaatsvinden 

en een vorm van toe-eigening. In de woorden van de gereformeerd bevindelijke traditie moet 

er geloof gewerkt worden, door de Heilige Geest. Dat de Heilige Geest, hoewel werkzaam 

met en door het Woord, tevens wordt geacht werkzaam te zijn in de mens, veronderstelt dat 

de eigen context en levensgeschiedenis hierbij niet onbelangrijk zijn, maar tegelijkertijd 

krijgen wij wel de indruk dat de spits hoofdzakelijk ligt op het innerlijke leven. In de 

gereformeerd bevindelijke traditie lijkt men in het begin van de ontwikkeling ervan 

uitsluitend oog te hebben voor het tijdloze, de boven het aardse leven verheven inhoud van 

het Schriftverstaan.  

 

De Heilige Geest werkt Schriftzekerheid en heilszekerheid 

Als het gaat om het primaat van de Geest in het verstaan van de inhoud van de Schrift is de 

opvatting eenduidig. De Heilige Geest geeft Schriftzekerheid én heilszekerheid.
152

 Die twee 

horen bij elkaar. De Heilige Geest getuigt door en met het Woord, zodat een lezer op het 

Woord van God aangewezen raakt, haar als waarheid omarmt en in haar zijn of haar heil en 

zaligheid met zekerheid daarin ontmoet. Dat de Heilige Geest dit werkt, betekent niet dat het 

getuigen van de Heilige Geest een afstandelijke daad is. Het is een getuigen dat samenvloeit 

met de menselijke geest. Deze ontvangt in een proces van toe-eigening Christus en alles wat 

daaraan verbonden is, heel persoonlijk, en deze aanvaardt dit op gezag van de Bijbel, als het 

woord dat God Zelf spreekt. Er is daarbij geen sprake van medewerking van de Heilige Geest 

met onze geest, als zou het getuigenis deels het Zijne, deels het onze zijn, maar wel van een 

inwerking van de Heilige Geest op onze geest, zodat het één getuigenis wordt. De Geest is 

daarin vrij. Het blijft Zijn getuigenis, dat een mens tot geloofszekerheid brengt. Bij alle 

zekerheid, die waar te nemen is in de Schrift, is alleen het getuigenis van de Heilige Geest een 

zekerheid die onaantastbaar is omdat zij gegrond is in God: de zekerheid, dat de gelovige 

niets zal kunnen scheiden van de liefde Gods, welke is in Christus Jezus, zijn of haar 

Heere.
153

 

 

Met drie woorden spreken: Woord en Geest en lezer 

Ondanks de nuances die er zijn in de opvattingen over de precieze verhouding Woord en 

Geest waarbij de een meer nadruk legt op het uiterlijke Woord en de Geest Die daardoor 

werkt en de ander op de subjectieve ervaring en de Geest Die daarin werkt in de omgang met 

dat Woord, horen Woord en Geest onafscheidelijk bij elkaar. Het spreken van Gods Geest 

heeft een uitwendige kant gericht op de geschreven Bijbel en een persoonlijke belevingskant. 

Op het snijpunt van Woord en Geest komen het universele Woord en de mens bij elkaar. 

Maar dit is niet een in formules op te lossen relatie. De stelling lijkt gerechtvaardigd dat men 

in de gereformeerd bevindelijke traditie de Heilige Geest gezien heeft als de belangrijkste 

schakel in het hermeneutisch proces en dat zowel de Schrift als de lezer daaraan 

                                                 
152

  J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest, 9. 
153

  Rom. 8:38, 39; vgl. J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest, 21. 



138 

 

ondergeschikt behoren te zijn. De gelovige vindt in de Bijbel een school en de Heilige Geest 

is de Leermeester.
154

  

 

De verbinding tussen Woord en Geest behoedt enerzijds voor eenzijdige concentratie op 

tekstkenmerken en de oorspronkelijke historische bedoeling van de tekst en anderzijds voor 

eenzijdige reader-response lezing waarbij de lezer eigenaar wordt van de tekst. Het laatste 

woord over Schriftuitleg is niet gesproken en er bestaat in de opvatting van de gereformeerd 

bevindelijke traditie niet zoiets als een definitieve Schriftuitleg, zoals in de joodse traditie, 

omdat de Geest Zich niet opsluit in het Woord en Zich beperkt tot door lezers vertolkte 

betekenissen. Vooral in de gereformeerd bevindelijke traditie is de Heilige Geest niet alleen 

aan het Woord, maar ook aan de verstaande mens gebonden.
155

 Er is sprake van zowel een 

‘levensverband’ tussen het Woord en de Geest, ‘zoals er een levensverband is tussen mijn 

hand en mijzelf’ alsook een levensverband tussen de Geest, het Woord en de lezer, al leidt dit 

laatste niet bij alle lezers tot een gelovig verstaan van het Woord vanuit een wedergeboren 

hart.
156

 Vanuit de bovenstaande beschrijving willen we de nadruk leggen op de samenhang in 

de gereformeerd bevindelijke traditie tussen het testimonium externum – de binding Woord en 

Geest – en het testimonium internum – de Geest Die met en door het Woord werkt in de lezer.  

 

De Geest en de breedte van het (geloofs)leven 

Deze samenhang wordt gekenmerkt door het heil. De aandacht voor de werking van de 

Heilige Geest is in de gereformeerd bevindelijke traditie geconcentreerd op het verkrijgen van 

de zaligheid door het geloof alsook het geschonken worden van de heilsweldaden door 

Christus verworven aan de gelovige. Hiermee heeft de werking van de Geest een 

soteriologische spits, waarvan de inhoud in de gereformeerde belijdenisgeschriften is 

samengevat. Via de menselijke uitspraken van en in de teksten wil de stem, de roep van God, 

de mens treffen. Dit is een geloofsapriori. Het Woord is het Woord van God Die door de 

Geest in Jezus Christus tot mensen komt.  

 

Weinig aandacht lijkt er in de gereformeerde theologiebeoefening uit te gaan naar de werking 

van de Geest in de breedte van het geloofsleven, inclusief de praktische toepassing ervan voor 

het dagelijks leven.
157

 Nergens wordt dit als ongeoorloofd aangemerkt, maar in de 

behandeling van het leerstuk van de Heilige Geest krijgt het nergens aandacht.
158

 Toch 

betekent een soteriologische uitleg niet dat dit ‘een verstarring in de verleden tijd, een 

begrenzing binnen een vervlogen periode, een opsluiting in een voorbije cultuur inhoudt. 

Jezus is dezelfde, inderdaad, gisteren en heden en tot in eeuwigheid (Hebr. 13:8). Maar dat 

betekent, dat Hij in al die fasen van de geschiedenis is, die Hij was tijdens zijn omwandeling 

op aarde: altijd verrassend nieuw. Jezus veroudert niet. Hij is blijvend actueel en relevant. En 

datzelfde geldt van Zijn Woord. In nauwe samenhang met de wisselende situaties waarin 

                                                 
154

  Vgl. M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 22. J.G. Woelderink omschrijft in zijn De gevaren van de 

doperse geestesstroming deze verbinding als volgt: ‘Er is tussen Woord en Geest een levensverband, zoals 

er een levensverband is tussen mijn hand en mijzelf’. J.G. Woelderink, De gevaren van de doperse 

geestesstroming (1941), bewerkt en ingeleid door H. Maris. Barneveld: Nederlands Dagblad 2009, 71. 
155

  J. Veenhof, ‘Heilige Geest en hermeneutiek’ in: J.T. Bakker, e.a., Tussen openbaring en ervaring. Studies 

aangeboden aan prof. Dr. G.P. Hartvelt. Kampen: Kok 1986, 163. 
156

  Zie ook de verhandeling van J.G. Woelderink over de verhouding tussen Woord en Geest in: J.G. 

Woelderink, De gevaren van de doperse geestesstroming (1941), 63-80.  
157

  Wel is er in de gereformeerd bevindelijke traditie ruime aandacht voor de praktijk van de godzaligheid en 

beoefening van de christelijke vroomheid. 
158

  Dit zou verband kunnen houden met de visie op het christelijk leven als pelgrimage. 



139 

 

mensen komen te verkeren, gaat het nieuwe tot ons spreken’.
159

 Het geheim van dit hele 

gebeuren ligt in het werk van de Heilige Geest.  

 

De Geest en de kerk(geschiedenis) 

Pas in de negentiende en twintigste eeuw, zoals we onder andere bij Bavinck zien, lijkt men 

oog te krijgen voor de werking van de Geest in de uitlegtraditie van de kerk. Er komt oog 

voor de werking van de Geest door de tijd heen. Het onderscheid tussen Woord en Geest 

enerzijds en de Geest Die met en door het Woord in de lezer werkt anderzijds, wordt 

expliciet. Het besef groeit dat elke tijd de overgeleverde Tekst én op een uniforme wijze heeft 

verstaan én op eigen wijze. Als de Heilige Geest een belangrijke schakel is in het 

hermeneutisch proces, impliceert dit dat het uitleggen van de Schrift niet kan gebeuren buiten 

de gemeenschap met de kerk van alle eeuwen en alle plaatsen.  

 
 

4.5 De autopistie in hermeneutisch kader 
 

In de voorgaande paragrafen zijn de autopistie en de pneumatologische aspecten van de 

Schrift besproken. Centraal stond de vraag hoe in het kader van de gereformeerde 

hermeneutiek de heilige Tekst zelf spreekt, onafhankelijk, met gezag, als een spreken van 

God de Heilige Geest. We vroegen in het bijzonder aandacht voor de pneumatologische kant 

ervan. We zijn nu toe aan het formuleren van enkele stelregels, waarin we de opvatting van de 

autopistie als slagader van de gereformeerde hermeneutiek verenigen met de 

pneumatologische dimensie van de Schrift. Vervolgens willen we antwoord geven op de 

vraag hoe deze diepteboring in lijn te brengen met de hermeneutische driehoek van Tekst, 

lezer en context. De paragraaf sluit af met een conclusie. 

 

4.5.1 Stelregels ten aanzien van de autopistie 

 

(1) Met de bewering dat de Schrift autopistos is, belijdt de gereformeerd bevindelijke traditie 

dat de Schrift Geest-doorademd is en daarom gezag heeft in zichzelf (van of in zichzelf 

overtuigend is). Er is geen autoriteit van buiten voor nodig om dat te bevestigen, noch hulp 

van de traditie om iemand ervan te overtuigen dat het Woord van God afkomstig is. De 

Schrift komt tot de lezer zoals haar Auteur het wil en heeft autoriteit in zichzelf.  

 

(2) De opvatting over de autopistie kan niet geïsoleerd worden van de opvatting over het werk 

van de Heilige Geest. Het drievoudige werk van de Geest, in het Woord, in de individuele 

gelovige en de gemeenschap van de heiligen wordt gezien als de hoeksteen van het christelijk 

geloof. Het Woord is door de Geest uitgeademd waardoor de Schrift ook autopistos genoemd 

kan worden, maar zij wordt de lezer niet met geweld opgelegd. Individuele gelovigen zijn en 

worden door de kracht van de Geest met en door het Woord voor de inhoud ervan 

ingewonnen. Echter, de autopistie van de Schrift functioneert tevens in de context van de 

kerk, als de gemeenschap van gelovigen van alle tijden en plaatsen. De autopistie kan niet 

alleen op een individualistische wijze worden geïnterpreteerd. Het is de gemeenschap van 

gelovigen die accepteren dat de canon zoals zij die ontvangen hebben, hen verbindt aan de 

kerk van alle eeuwen en plaatsen. Het persoonlijk vertrouwen in de waarheid van de Schrift, 

berust op de Schrift zelf, maar wordt ook gesteund en bevestigd door het getuigenis van vele 

andere christenen in andere tijden en contexten. Ook al verschilt men in veel dingen, het hart 

van de eenheid is het accepteren van de Schrift als de openbaring van de levende God. Het is 

                                                 
159

  J. Veenhof, ‘Heilige Geest en hermeneutiek’, 164-165. 



140 

 

een bemoediging voor gelovigen dat de kerk van alle eeuwen in een akkoord de autoriteit van 

de Schrift belijdt en dat christenen in de wereldwijde kerk de Bijbel lezen en de stem van de 

levende God in haar horen.
160

 

 

(3) Woord en Geest zijn onlosmakelijk aan elkaar verbonden. Over hoe de precieze 

verbinding tussen dat Woord en de lezer tot stand komt en wat de waarde van de persoonlijke 

inbreng en ervaring daarbij is, is de gereformeerd bevindelijke traditie niet eenduidig. Wil het 

Woord autopistos zijn, dan is nodig het uitwendige Woord – dat wil zeggen haar vorm en 

inhoud – en het spreken van de Geest door en met dat Woord dicht bij elkaar te houden en 

tegelijkertijd te beseffen dat dezelfde Geest de verbinding legt tussen dat Woord en de lezer. 

Het volstaat niet om te beweren dat het alleen om de verhouding Woord en Geest gaat. Het 

gaat in gereformeerd bevindelijke Schriftuitleg ten diepste om de verhouding Woord en Geest 

en lezer. Verklaren, interpreteren en toepassen grijpen hier op allerlei wijze in elkaar. In ieder 

geval bemiddelt de Geest wanneer het Woord wordt gelezen en de Geest verzekert Gods 

kracht en leiding in het verstaan ervan. Het getuigenis van de Geest komt niet op uit de eigen 

ervaring, maar uit het Woord. Tegelijkertijd wordt het Woord bevindelijke werkelijkheid en 

verenigen het Woord en de mens zich op een wijze die niet op formule te brengen is. Daarom 

is het laatste woord over Schriftuitleg niet gesproken en bestaat er in de opvatting van de 

gereformeerd bevindelijke traditie niet zoiets als een definitieve Schriftuitleg. De Heilige 

Geest sluit Zich niet op in het Woord en beperkt Zich in het tot verstaan brengen ervan niet tot 

door lezers vertolkte betekenissen. De Reformed Ecumenical Council bracht het als volgt 

onder woorden: ‘The autopistia of Scripture is a guard against subjectivistic and 

individualistic appeals to the leading of the Spirit. The Spirit was the Spirit of the Word and 

the Spirit of the community of saints, not the Spirit of enthusiasts’.
161

  

 

(4) De leer van het heil (soteriologie) zoals in de gereformeerde belijdenissen is verwoord, 

beheerst in de gereformeerd bevindelijke traditie het getuigenis van de Schrift en geeft 

tegelijk de samenhang aan in de boodschap van het Oude en Nieuwe Testament. De Schrift 

overtuigt de lezer van het heil dat in Jezus Christus te vinden is. De autopistie van de Schrift 

werkt heilszekerheid in de persoon. Het christelijk geloof richt zich daarom op Christus meer 

dan op de formele autoriteit van de Schrift. In het accepteren van Christus is de acceptatie van 

de Schrift inbegrepen, omdat Christus de gelovige heen drijft naar het geschreven Woord. 

  

(5) Dat de Schrift autopistos is, houdt tegelijkertijd in dat zij waarachtig wordt bevonden. De 

Bijbel bevat heilshistorische werkelijkheid. De elementaire zaken die in haar gevonden 

worden, staan niet los van het menselijk leven en behouden haar waarheidsgehalte door de 

eeuwen heen. Het geloof in de waarheid van haar openbaring functioneert in de gereformeerd 

bevindelijke traditie echter nooit als een voorwaarde vooraf, maar deze zekerheid wordt 

ervaren in de gemeenschap met dit Woord door het getuigenis van de Geest. De lezer raakt 

betrokken op de echtheid van de zaak die beschreven wordt en tegelijkertijd wordt de tekst 

van betekenis in de eigen context. De persoonlijke verhalen van de over de wereld verspreide 

individuele gelovigen kunnen daarom helpen om de autopistie van de Schrift uit te leggen en 

uit te drukken wat de Schrift in het persoonlijk leven betekent.  

 

Spanningsvelden 

Deze stelregels willen we in de volgende paragraaf verbinden met het bredere hermeneutische 

kader uit hoofdstuk 2. Toch treden we met de autopistie ook een veld binnen waar diverse 

spanningen zich reeds doen gevoelen. De eerste is die van de soteriologische concentratie in 

                                                 
160

  H. van den Belt, Autopistia, 326. 
161

  The Assembly of the Reformed Ecumenical Council, Hermeneutics and Ethics. Athens 1992. 



141 

 

de Schriftuitleg. In hoeverre is er ruimte voor andere accenten? Het tweede spanningsveld 

heeft te maken met de context. Enerzijds benadert het Woord de context en is zij 

contextbetrokken. Anderzijds overstijgt het Woord de context en functioneert zij als een 

kritisch tegenover. Het derde spanningsveld is dat het Woord enerzijds een geheel eigen 

gezag heeft, maar anderzijds toch ook niet los te zien is van de persoonlijke beleving van de 

lezer en daar in zekere zin van afhankelijk is.  

 

Bijbeluitleg heeft soteriologische concentratie 

In de gereformeerd bevindelijke traditie heeft het Woord een soteriologische spits. De leer 

omtrent God, de mens en het heil maken hier onderdeel van uit. Het Woord wordt gezien als 

bron en instrument van bekering en geloof in Christus, de Zoon van God. Daar dicht omheen 

liggen andere thema’s gegroepeerd, zoals de kerkleer, de leer aangaande de laatste dingen en 

het christelijk leven. Van het gereformeerde belijden kan gezegd worden dat zij op de 

soteriologie is geconcentreerd.
162

 Het geloof in Christus als de gekruisigde en opgestane 

Zoon, Die van God in deze wereld gezonden is en Die spreekt door het Woord, vormt het hart 

van de Schrift. In deze nauwe verbinding van soteriologie en Schriftleer staat de gereformeerd 

bevindelijke traditie betrekkelijk eenzaam in de wereldkerk. Hiermee is de spanning verwoord 

tussen de opvatting van de autopistie en de praktijk van de wereldkerk van nu, met een grote 

verscheidenheid aan hermeneutische opvattingen. De gereformeerde Schriftuitleg zal op 

fundamentele punten botsen met die van de wereldkerk. 

 

Congruentie en discongruentie 

Het Woord wordt gezien als contextbetrokken, congruent met de situatie waarin een lezer zich 

bevindt. Hiermee is gezegd dat de Schrift actueel is voor elke tijd en plaats. Mensen zien 

zichzelf als in een spiegel, ongeacht de grote afstand in tijd en context tussen auteurs en 

lezers. Tegelijkertijd is het Woord discongruent met de context van de lezer en een kritisch 

tegenover, zodat openbaring (wegnemen van de sluier) nodig is. De openbaring van God, 

door Woord en Geest, vraagt om bekering. In de gereformeerd bevindelijke traditie is steeds 

het onvermogen van de mens beleden, die zonder verlichting door de Heilige Geest de ware 

bedoeling van het Woord niet kan bevatten. Dat heeft ermee te maken dat het Woord de mens 

tegenspreekt en tegen de haren in strijkt. Voor aanvaarding is bekering nodig. Bekering 

impliceert gehoorzaamheid aan het Woord van God en het accepteren van de inhoud van het 

Schriftwoord, ook al druist deze in tegen de eigen standaard.  

 

Onafhankelijk en afhankelijk 

Het Woord is zelfstandig en onafhankelijk. Haar inhoud en eigenschappen bestaan op zichzelf 

en zijn niet afhankelijk van wat mensen denken of voelen. De Schrift is Góds openbaring en 

is qua inhoud begrensd door wat God ermee heeft willen openbaren. Tegelijkertijd is er een 

persoonlijke kant, die van de menselijke interpretatie en beleving van de woorden Gods. De 

canon wordt in de gereformeerd bevindelijke traditie gesloten geacht, maar de interpretatie en 

toepassing van de Schrift in de actuele context niet. Die vindt steeds opnieuw plaats. 

Goddelijke Geest en menselijke geest vermengen zich daarin dikwijls onontwarbaar met 

elkaar. Dan ligt er de opgave om binnen de gemeenschap van de kerk te zoeken naar de zin en 

mening van Gods Geest. Daarmee wordt de kerk niet boven de Schrift gesteld, maar wordt de 

kerk ingeschakeld als ‘hermeneutische gemeenschap’.
163

 

                                                 
162

  We maken in dit verband onderscheid tussen soteriologische concentratie en soteriologische reductie. 

Soteriologische concentratie is goed, maar kan ontaarden in soteriologische reductie, wanneer de ethiek en 

het sociale leven buiten het gezichtsveld vallen. Dat laatste is hier niet bedoeld. 
163

  M.E. Brinkman, ‘Het Bijbelgebruik in de katholieke en protestantse traditie’ in: E. Eynikel, E. Noort, Tj. 

Baarda en A. Denaux (red.), Internationaal Commentaar op de Bijbel. Kampen: Kok 2001, 332. 



142 

 

 

4.5.2 Zes hermeneutische parameters 

 

In hoofdstuk 2 zijn op grond van onderzoek naar het speelveld van de gereformeerde 

hermeneutiek zes parameters of hulpvariabelen geformuleerd. Samengevat zijn dit: (1) de 

heilige Tekst neemt tegenover de uitlegger een zelfstandige, onafhankelijke plaats in; (2) de 

ware uitleg houdt verband met de hoofdsom van het christelijk geloof; (3) de uitleg van de 

Schrift vindt plaats in de bedding van de kerk; (4) het uitleggen van de Schrift vindt plaats op 

het kruispunt van een methodisch exegetische aanpak en individuele toepassingen; (5) het 

uitleggen van de Schrift moet gepaard gaan met instructie; (6) om te komen tot een goede 

interpretatie moet de Bijbel voor de gewone lezer beschikbaar zijn in een zuivere overzetting 

in de eigen taal. Met het oog op de autopistie en de pneumatologische dimensie ervan, 

voorzien we deze zes parameters van een uitgebreide omschrijving. 

 

1. Het spreken van de Schrift 

De unieke eenheid van Woord en Geest maakt dat waar het Woord opengaat, gelezen, 

verkondigd, bemediteerd wordt, onafhankelijk van de persoon die leest, verkondigt of me-

diteert dit Woord haar onafhankelijke onderwijzende en overtuigende werking heeft. God 

heeft in Zijn openbaring niet eenmaal gesproken, namelijk tot de auteurs en door hen heen, 

maar Hij laat dit Woord krachtig zijn in de actualiteit. Deze grondgedachte van de autopistie 

komt overeen met de hermeneutische regel dat de uitleg van de Schrift steeds nieuw is. In de 

actualiteit van het lezen en onderzoeken dient de Schrift daarom een zelfstandige plaats in te 

nemen en niet de geloofstraditie waarin gelezen wordt, het gebruik van reeds geschreven 

commentaren over de Bijbel, e.d. waardoor zij onafhankelijk haar eigen van of in zichzelf 

overtuigende werking kan hebben. Het Woord – hier geldt het tota Scriptura – is de hoogste 

rechter. Het Woord krijgt een zelfstandige onafhankelijke plaats wanneer belang gehecht 

wordt aan de literaire en grammaticale kenmerken van de tekst, de historische context en de 

bredere inbedding van een perikoop in de Schrift. De centrale vraag is: Komt het Woord aan 

het woord?  

 

2. De hoofdsom van het christelijk geloof 

De uitleg van de Schrift bevindt zich binnen de omtrek van het (gereformeerde) belijden van 

de kerk en heeft een soteriologische spits, gericht op het verkrijgen van de zaligheid door het 

geloof in Christus Jezus. Dit is voor de gereformeerd bevindelijke traditie de kern van het 

christelijk geloof. Het wordt aan de werking van de Heilige Geest toegeschreven te overtuigen 

door het Woord dat het heil in Christus gelegen is en dat Hij de Zaligmaker is van zondaren. 

Naast het stimuleren van openheid en receptiviteit van de lezer ten opzichte van de Schrift zal 

in contact met nieuwe lezers de overdracht van de hoofdsom van het christelijk geloof zoals 

verwoord in het (gereformeerde) belijden van de kerk een belangrijke plaats innemen. 

Hiermee mag echter niet worden geconcludeerd dat de belijdenissen van de kerk de 

uitlegcanon zijn van de Bijbel. De opvatting van de autopistie zoals hier wordt toegepast op 

ons hermeneutisch denkraam impliceert immers dat de Schrift altijd nieuwe dingen van de 

Schrift tot verstaan kan brengen De centrale vraag is: Heeft de uitleg een soteriologische spits 

die aanvaard kan worden met het oog op het historische en actuele belijden van de kerk?  

 

3. De bedding van de kerk  

In het omgaan met de Schrift zal naar het juiste evenwicht gezocht moeten worden tussen 

enerzijds de waarheidsuitspraken van belijdenissen die door de kerk als geldig en betrouwbaar 

worden gevonden voor alle tijden en plaatsen, én de ervaring en de toepassing ervan in de 

persoonlijke levenscontext van de nieuwe Bijbellezers. Immers de Heilige Geest leert nieuwe 



143 

 

lezers lezen door het Woord zelf. In het kader van de autopistie is van belang dat Bijbel en 

kerk niet met elkaar worden vereenzelvigd, maar dat er een driehoeksverhouding blijft 

bestaan tussen de Bijbel, de zendende kerk die het belijden van de kerk belichaamt en de 

nieuwe lezers en dat in het zoeken naar uitleg van de Schrift steeds tussen de hoekpunten 

wordt bemiddeld. De lijn tussen de Bijbel en de nieuwe lezers is de lijn van de bekering. Het 

Woord zelf overtuigt dat zij van God is. De lijn tussen de Bijbel en de zendende kerk is die 

van de wederkerige relatie. De kerk moet zich steeds opnieuw aan dat Woord onderwerpen en 

toetsen. En het Woord dat autopistos is kan de opvattingen van de kerk bevestigen of 

corrigeren. De lijn tussen zendende kerk en de nieuwe lezers is die van de missionaire 

dialoog.
164

 Het zijn Woord en Geest die in de actualiteit zowel de kerk van nu als de nieuwe 

lezers overtuigen van de waarheid van de Schrift. Op deze driehoek is het adagium semper 

reformanda van de Reformatie van toepassing. 

 

‘Kerk’ is een moeilijk begrip in de huidige context aangezien er legio kerken zijn die elkaar 

onderling tegenspreken. Het sola Scriptura leidt niet alleen tot reformatie, maar in zekere zin 

ook tot een explosieve groei van verscheidenheid in de kerk. David B. Barret vermeldt een 

groei van 800 christelijke denominaties in het jaar 1800 naar 33.800 in het jaar 2002.
165

 De 

ene christelijke kerk is uiteengevallen in een ontelbaar aantal kerken en groepen.  

 

In de Nederlandse Geloofsbelijdenis lezen we dat een christen zich moet inspannen om met 

voorzichtigheid uit het Woord van God te onderscheiden wat een ware kerk is.
166

 Eenheid in 

het belijden geeft de kerk een gezicht en kan het onderlinge gesprek bevorderen. Maar deze 

eenheid is een formele eenheid. Het is een wijze van vereniging waardoor in gereformeerde 

zin de katholiciteit van de kerk niet kan worden verstaan. Herman Bavinck pleit voor een 

organisch toepassen van het onderscheid gemaakt door Calvijn tussen fundamentele en niet-

fundamentele artikelen van het geloof.
167

 Zoals de ene algemene christelijke kerk meer of 

minder zuiver in de verschillende kerken tot openbaring komt, zo wordt ook de ene algemene 

christelijke waarheid in de verschillende geloofsbelijdenissen meer of minder zuiver 

uitgedrukt.
168

 De zuiverste kerken onder de hemel hebben een gemengde bevolking en zijn 

onderworpen aan dwalingen.
169

 De traditie van de kerk is als een al breder wordende geul in 

de aardbodem waardoor de rivier, het Woord, stroomt. De brede bedding van de kerk is echter 

wel begrensd. ‘Zo wie wil zalig zijn, dien is voor alle dingen nodig dat hij het algemeen 

geloof houde’, schreef Athanasius in zijn geloofsbelijdenis over de Drie-eenheid.
170

 De brede 

bedding wordt begrensd door het accepteren van de canon als het geïnspireerde Woord van 

God. De centrale vraag is: Wordt de Bijbel gelezen in de bedding van de kerk?  

 

 

 

                                                 
164

  De Engelse bisschop en zendeling L. Newbigin (1909-1998) geeft een uitgebreide beschrijving van een 

missionaire driehoek waarin zending c.q. kerk en Bijbel c.q. Evangelie van elkaar gescheiden worden en 

beide een eigen verhouding hebben met de cultuur waarin zending wordt bedreven. L. Newbigin, The Open 

Secret. An Introduction to the Theology of Mission, Grand Rapids: Eerdmans 1995 (rev. ed.), 141-159; G.R. 

Hunsberger, Bearing the Witness of the Spirit. Lesslie Newbigin’s Theology of Cultural Plurality. 

Michigan: Eerdmans 1998, 238. Vgl. ook M.W. Goheen, As The Father Has Sent Me, I am Sending You. 

Zoetermeer: Boekencentrum 2000, 341-343. 
165

  D.B. Barret, T.M. Johnson, World Christian Trends AD 30 – AD 2200, 384. 
166

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 29. 
167

  Vgl. J. Calvijn, Institutie, IV.1, 2, 12, 13. 
168

  H. Bavinck, De katholiciteit van christendom en kerk; H. Bavinck, Gereformeerde katholiciteit (1888-

1918), 60. Vgl. M.E. Brinkman, ‘De gereformeerden en de oecumene’, 236-253. 
169

  Westminster Confessie XXV.5. 
170

  Symbolum Athanasianum, art. 26. 



144 

 

4. Methodisch exegetische aanpak en individuele toepassing of toe-eigening 

In lijn met de opvatting van de autopistie kenmerkt ons hermeneutisch model zich door het 

laten bestaan van een vruchtbare paradoxale spanning tussen een nauwkeurige lezing van de 

Bijbeltekst en een geestelijke of existentiële toepassing of toe-eigening ervan. Het uitleggen 

van de Schrift vindt plaats op het kruispunt van de methodisch exegetische aanpak en 

individuele toepassingen. Ook ten aanzien van de relatie Woord en Geest in de opvatting over 

de autopistie is gebleken dat in de gereformeerde theologie deze spanning blijft bestaan. Deze 

spanning mag niet worden weggenomen noch door de traditie te laten heersen over de uitleg 

van de Schrift noch door de Schrift over te laten aan de willekeur van de lezer. Startpunt voor 

het verstaan van de tekst ligt in de letterlijke, historische betekenis van het Bijbelgedeelte. De 

autopistie geeft vertrouwen aan de tekst. Vervolgens worden de cirkels breder getrokken, van 

perikoop naar de bredere verbanden in de Schrift. De verklaring van de tekst mag niet in 

tegenspraak komen met andere plaatsen in de Bijbel. Tevens wordt geluisterd naar de 

ondervindingen van de kerk, in het verleden maar ook in het heden. Echter, hier stopt het 

leesproces niet. Er rest nog een belangrijke stap. De lezer denkt in het licht van de Schrift na 

over zijn of haar eigen leven. Er moet een toepassing gemaakt worden van de betekenis van 

de tekst naar de actualiteit van het leven van de lezer. Wil de lezer buigen voor het gezag van 

de tekst?  

 

We betreden hier een gebied dat moeilijk is te duiden. Het werk van de Heilige Geest, zowel 

in de bekering van zondaren tot het heil, als in het getuigen tot en overtuigen van de lezer, 

tijdens het lezen van een tekst, is niet in onderzoeksvariabelen te vatten. De werking van de 

Heilige Geest in het leesproces is bovendien niet een automatisch gegeven. Bij de interpretatie 

van de tekst is er niet alleen sprake van een spanningsveld tussen ‘Letter’ en ‘Geest’, maar 

ook tussen ‘Vlees’ en ‘Geest’. Aan de kant van de lezer is immers de verleiding groot om de 

Bijbel in te kaderen in de eigen menselijke interpretaties.  

 

De centrale vraag is: Is de paradoxale spanning tussen een nauwkeurige lezing van de tekst en 

de geestelijke of existentiële toe-eigening gewaarborgd in de benadering van de Schrift? 

 

5. Instructie 

Het Woord wordt gelezen in de gemeenschap met de kerk, die gezien wordt als een schepping 

van het Woord door de Heilige Geest. De kerk of geloofsgemeenschap instrueert nieuwe 

lezers en communiceert over de hermeneutische omgangsregels met de Schrift. In de 

vertolking van deze regels heeft de kerk niet alleen een horizontale verbindingsschakel te zijn 

naar kerken uit andere culturen maar ook een verticale verbindingsschakel naar de kerk van 

alle eeuwen. De kerk staat daarmee steeds opnieuw voor de opgave om de relatie tussen 

eenheid en verscheidenheid in de interpretatie van de Schrift over te brengen op zowel de 

kerken uit haar eigen cultuur als op die van de cultuur waarin zij werkt. De kerk is niet uit op 

een vertolking van de beproefde uitleg, maar op het verlenen van een open toegang tot de 

Schrift, in het vertrouwen dat de Geest Zelf zal overtuigen van de waarheid. Het ecclesiale 

element zal steeds voor spanning zorgen, maar zal om geen afbreuk te doen aan de opvatting 

van de autopistie niet geneutraliseerd mogen worden. De centrale vraag is: Vindt er instructie 

plaats over de omgang met het Woord aan bestaande en nieuwe lezers? 

 

6. Bijbelvertaling 

In de gereformeerd bevindelijke traditie heeft de oorspronkelijke Bijbeltekst een groot gezag. 

De opvatting van de autopistie van de Schrift vraagt om een betrouwbare en duidelijke 

overzetting van de Bijbel, die dicht bij de structuur en betekenis van de grondtekst blijft. De 

nauwe verbinding tussen het letterlijke, historische Woord en de Heilige Geest vraagt hierom. 



145 

 

Het is de taak van de kerk te zorgen voor een vertaling waarin de betekenis van de brontekst 

zo getrouw mogelijk is weergegeven en de sprekers van de doeltaal de inhoud en de betekenis 

van de Bijbeltekst goed kunnen begrijpen in hun eigen taal. Echter, ondanks de waarde die 

men hecht aan een betekenisgetrouwe overzetting, is er ook het vertrouwen dat een 

verantwoorde uitleg niet gebonden is aan de vertaling. De vooronderstelling van de autopistie 

van de Schrift behoedt in dit opzicht voor krampachtigheid. Gods Geest sluit Zich niet op in 

de letter. Dat eigenschappen en structuren van talen zodanig kunnen verschillen van de 

grondtekst dat een concordante vertaling feitelijk niet mogelijk is, hoeft niet gezien te worden 

als een obstakel.  

 

Het devies van de gereformeerd bevindelijke traditie is niet alleen het sola Scriptura maar ook 

het tota Scriptura. Voor het juiste verstaan van de Bijbel zal de gereformeerde vertaler zijn 

voorkeur uitspreken voor de beschikbaarheid van de hele Bijbel. Het vertalen en doen 

uitgeven van Bijbelgedeelten kan op plaatsen waar men meerdere talen spreekt, of in een 

bepaalde fase van het werk van groot nut zijn. Maar gezien de eenheid van de Bijbel is het 

uiteindelijke doel dat een volledige Bijbel beschikbaar komt in een taal die men spreekt. Voor 

zelfstandig Bijbelgebruik en het toepassen van de juiste leesregels is enkel het Nieuwe 

Testament of een selectie van Bijbelboeken niet genoeg. Met een deel van de Bijbel in bezit 

zal de gewone man of vrouw afhankelijk blijven van iemand die de hele Bijbel kan lezen en 

men blijft zo afhankelijk van anderen. 

 

De Bijbel wordt gezien als onmisbaar voor persoonlijk heil en leven. Dit betekent dat de 

grootte van een taalgroep geen reden kan zijn om niet tot de vertaling van de Bijbel over te 

gaan. Ook kleine taalgroepen moeten over de Bijbel kunnen beschikken. 

 

De centrale vraag is: Hoe staat het met de beschikbaarheid van betekenisgetrouwe en 

duidelijke overzettingen van de (gehele) Bijbel? 

 

4.5.3 Conclusie 

 

Het kernbegrip autopistie inclusief haar pneumatologische dimensie is grondstellend voor het 

hermeneutisch proces van het lezen en interpreteren van de Bijbel. De autopistie legitimeert 

dat in het hermeneutisch proces Tekst, lezer en context aan elkaar worden verbonden. De 

fronten waartegen zij in stelling is gebracht, wisselen. Maar of het nu de traditie is of de ratio 

van de lezer of de context, zij waarborgt de onafhankelijkheid van de Schrift in een 

hermeneutisch proces waarin Tekst, lezer en context onlosmakelijk aan elkaar verbonden zijn.  

 

De vooronderstelling van de autopistie blijkt niet geïsoleerd te kunnen worden tot de Tekst 

alleen. Bezien we het van of in zichzelf overtuigende karakter van de Schrift tegen de 

achtergrond van de opvatting over de Heilige Geest, dan is er sprake van een doorwerking van 

de Schrift door het getuigenis van de Heilige Geest met en door het Woord naar de lezer en 

daarmee ook de context. De Heilige Geest verbindt deze aan elkaar. Hoewel het primaat in de 

geïnspireerde Tekst ligt en het sola Scriptura overeind blijft, zijn lezer en context – zij het ‘in 

de tweede graad’ – belangrijke variabelen in het hermeneutisch proces. De vooronderstelling 

van de autopistie legitimeert een hermeneutisch model waarmee (1) het primaat van de Tekst 

is gewaarborgd omdat de Tekst de bron is van waaruit de Geest werkt, (2) de (nieuwe) lezer 

een plaats krijgt omdat bij een juist verstaan van de Schrift de Geest de Uitlegger van het 

Woord is in de lezer en (3) de kerk en haar leestraditie (oude lezers) meespreken omdat zij in 

de context van tijd en plaats door het Woord en de Geest geschapen zijn.  



146 

 

 

 

 

 

De ‘smalle’ definitie die in het begin van dit hoofdstuk van de autopistie werd gegeven, 

behoeft aanvulling. De werkdefinitie in paragraaf 4.2.1 luidde: ‘De autopistie is de 

eigenschap van de Schrift die te omschrijven is als de zelfovertuiging die bij de lezer of 

hoorder ervan leidt tot geloof, zonder dat er daarbij een externe autoriteit zoals kerk of traditie 

aan te pas komt’. Er is een uitgebreidere definitie te verdedigen waarin de pneumatologische 

dimensie sterker naar voren komt en niet alleen de lezer onderwerp is, maar ook de kerkelijke 

context. Onze verbrede definitie luidt: ‘De autopistie is de eigenschap van de Schrift die te 

omschrijven is als de zelfovertuiging die bij de lezer of hoorder ervan leidt tot geloof waarvan 

getuigenis gegeven wordt in de overleveringsgemeenschap van de Schrift’. Die historische en 

actuele overleveringsgemeenschap duiden we in ons schema aan met context. De autopistie is 

niet alleen terug te vinden in de lezer, maar ook in de overgeleverde interpretatiegeschiedenis.  

 

 

 

 

 

Hermeneutische driehoek 1 



147 

 

Hoofdstuk 5 Ecuadoraanse lezers en de bevindelijk gereformeerde aanpak 
 

 

5.1 Inleiding 
 

Nu we hebben vastgesteld dat de autopistie een hermeneutische driehoek legitimeert waarin 

aandacht voor de Tekst, de lezer en de context samengaan, willen we bezien hoe dit model 

interacteert met Bijbellezen in een missionaire situatie. Hoe verhouden de drie variabelen zich 

tot elkaar wanneer ongeoefende Bijbellezers een tekst uitleggen? We spiegelen de 

hermeneutische driehoek aan een in Ecuador gehouden experimentele leesoefening van de 

gelijkenis van de verloren zoon. Vervolgens confronteren we de resultaten met de 

hermeneutische aanpak zoals deze nu in de zending van de bevindelijk gereformeerden 

gangbaar is. We sonderen daarmee niet alleen de toepasbaarheid van ons model in de zending, 

maar we houden tevens de huidige hermeneutische aanpak van de bevindelijk gereformeerden 

tegen het licht van een aanpak waarin de autopistie een rol van betekenis speelt. Op welke 

wijze behoeft de huidige aanpak aanvulling? 

 

We hebben verschillende leesgroepen met een minimum aan instructie laten mediteren over 

de perikoop in Lukas 15. Voor een gelijkenis is gekozen omdat een gelijkenis niet verwijst 

naar een in de werkelijkheid plaatshebbende gebeurtenis, maar al een boodschap in zich 

verbergt en daardoor extra uitnodigt om te interpreteren. Voor de gelijkenis van de verloren 

zoon is gekozen omdat zij een perikoop is waarin een sterke tekening van personen voorkomt, 

met wie men zich wel of niet kan identificeren. Gelijkenissen zijn bovendien verhalend en vol 

herkenbare elementen. De hermeneutische benadering van de ene of andere gelijkenis, 

waarvan er in de evangeliën vele te vinden zijn, zal in de praktijk niet veel verschillen. 

Daarmee kan de uitleg van een gelijkenis ook een hermeneutische Fundgrube zijn voor de 

uitleg van deze en soortgelijke geschiedenissen.  

 

In het eerste deel van dit hoofdstuk wordt na een korte bespreking van de setting van dit 

onderzoek met behulp van de belangrijkste kernvragen uit ons model een analyse gegeven 

van de resultaten, steeds gevolgd door een korte samenvatting van de bevindingen.
1
 Het deel 

eindigt met een evaluatie. We veronderstellen dat in een missionaire situatie de lezer met zijn 

of haar ervaring en levensgeschiedenis de dominante factor is. De Bijbeltekst is relatief 

onbekend en de traditie van de kerk ook. Wat is de sterke en wat de zwakke kant van deze 

manier van Bijbellezen? 

 

In het tweede deel bespreken we de hermeneutische aanpak van de bevindelijk 

gereformeerden. Wat is respectievelijk haar zwakke en haar sterke kant? In hoeverre is deze 

werkwijze toereikend voor het Bijbellezen in andere culturele omstandigheden? Ook dit deel 

eindigt met een evaluatie. 

 

Het hoofdstuk sluit af met een conclusie over de relevantie van de hermeneutische driehoek 

Tekst, lezer en context in de zending. 

 

 

                                                 
1
  De uitkomsten van deze leesoefening dienen niet als empirische bewijsvoering voor het hier voorgestelde 

hermeneutisch model. De citaten zijn uitvoerig weergegeven in het Nederlands om daarmee de lezer van dit 

onderzoek de mogelijkheid te bieden de evaluaties aan deze weergave te toetsen. 



148 

 

5.2 Het leesonderzoek 
 

5.2.1 De setting 

 

De spontane lezingen van de gelijkenis van de verloren zoon (Lukas 15:11- 32) vonden in het 

najaar van 2006 in Ecuador plaats. De gelijkenis is zelfstandig, zonder inmenging van 

buitenaf en zonder voorbereiding gelezen door drie van elkaar te onderscheiden leesgroepen.
2
 

De lezers waren afkomstig uit de benedenklasse van de samenleving.
3
 Aan de voorgangers 

van de betreffende gemeenten was gevraagd om de leesgroepen samen te stellen. 

 

De baptistische lezers uit Machala 

In Machala is de gelijkenis gelezen door Guillermo Morocho en Silvia Bravo van de Primera 

Iglesia de Bautista de Machala en Laura Morocho, Angel Ramos, Nuri Suarez en Silvia 

Garniari van de gemeente Alianza Miraflor de Machala. De eerste groep behoort tot de Iglesia 

Bautista in Ecuador en de tweede groep tot de Alianza Cristiana y Misionera.
4
  

 

De nieuwe lezersgroep uit Portoviejo 

In Portoviejo is de gelijkenis gelezen door Maritza Barzuto, Beatriz Cedeňo en Maria Cedeňo 

uit Portoviejo. De drie vrouwen tonen sinds kort belangstelling voor de gereformeerd 

presbyteriaanse zendingsgemeente Buenas Nuevas in Portoviejo.  

 

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil 

In Guayaquil is de gelijkenis gelezen door drie verschillende groepen lezers. De eerste groep 

bestaat uit lezers die een tot vier jaar lid zijn van de gereformeerd presbyteriaanse gemeente 

El Amparo: Danny Alava, Ingrid Salazar en Mirna Bernal. De tweede groep wordt gevormd 

door lezers die vanaf 1998 lid zijn: Luz Morán Vargas, Angela Pilco Vinces, Mirella del 

Consuelo Quimi León en Mercedes Mieles Pacheo. De derde groep bestaat uit 

kerkenraadsleden, leden vanaf 1998: Wilson Orlando Nieves Bernal, Ulbio Muňoz Estrada en 

Vicente Raúl Cabrera Gonzalez.
5
  

 

Alle groepen kregen identieke instructie: (1) Een van de groepsleden, uit het midden te 

verkiezen, leidt het gesprek. (2) De lezing wordt geopend met het lezen van de perikoop en 

het uitspreken van een gebed door de groepsleider. (3) Iedere deelnemer geeft een getuigenis 

over hoe hij of zij betrokken is geraakt bij de kerk en de Bijbel. (4) De perikoop wordt 

                                                 
2
  Deze vorm van Bijbellezen is gebruikelijk bij veel groepen in de wereld die alleen beschikken over de 

Bijbel, of een gedeelte ervan en geen toegang hebben tot hulpmiddelen, zoals commentaren, woorden-

boeken, enz. 
3
  Al de betrokkenen zijn stadsbewoners levend in een context van armoede en schaarste. Bij armoedecultuur 

gaat het om een verbijzondering van de Latijns-Amerikaanse cultuur namelijk de leef- en denkwijze zoals 

deze kenmerkend is voor grote groepen armen in de grote steden van Midden- en Zuid-Amerika. 

Antropoloog Oscar Lewis heeft aan de basis gestaan van het concept van ‘culture of poverty’. Hij is auteur 

van een groot aantal observatiestudies, gedaan in de sloppenwijken van de grote steden van Midden-

Amerika. Lewis schreef de meeste boeken tussen 1950 en 1970. O. Lewis, The Five Families. Mexican 

Case Studies in the Culture of Poverty. New York: Basic Books 1975; O. Lewis, La vida: A Puerto Rican 

Family in the Culture of Poverty. New York: Random House 1966; O. Lewis, The Children of Sanchez. 

New York: Random House 1979; O. Lewis, A Death in the Sanchez Family. New York: Random House 

1969. Zie voor een beschrijving van de Latijns-Amerikaanse armoede cultuur ook: J.H. van Doleweerd, 

Latijns-Amerikaanse stedelijke (armoede)cultuur in missionair perspectief. Een gezichtspunt. Machala 

2005. 
4
  www.ecuadorcristiano.com 

5
  Deze zendingsgemeenten zijn voortgekomen uit het zendingswerk van de Gereformeerde Gemeenten. Zie 

voor achtergrondinformatie: www.zgg.nl. 



149 

 

nogmaals gelezen. De groepsleider geeft hierbij de instructie dat daarna iedere deelnemer de 

gelegenheid krijgt om dit Bijbelgedeelte uit te leggen en aan te geven wat hij of zij aan 

betekenis gevonden heeft. (5) Als iedereen geweest is, wordt afgesloten met gebed.  

 

De lezingen vonden overdag plaats, in een hoekje van de kerkzaal of in een 

zondagsschoollokaal.
6
 De leesgroepen uit El Amparo spraken meer dan een uur met elkaar. 

De overige groepen minder dan een uur. De gesprekken hadden een natuurlijk verloop en 

waren qua structuur en verloop een afspiegeling van hoe in deze Latijns-Amerikaanse 

samenleving het spontane en volkse Bijbellezen veelvuldig plaatsvindt.
7
 De deelnemers zijn 

allen aan bod geweest, maar waren niet evenveel aan het woord. In totaal namen 19 personen 

deel aan deze leesoefening, 13 vrouwen en 6 mannen. De deelnemers lazen de perikoop in het 

bijzijn van de onderzoeker, maar zonder enige inmenging of instructie van zijn kant. De 

lezingen werden digitaal opgenomen en vervolgens omgezet in schrift.
8
  

 

Bij onze analyse van de gesprekken spelen de volgende vier kernvragen een rol (zie par. 

4.5.2)
9
: (1) Komt het Woord aan het woord? (2) Heeft de uitleg een soteriologische spits die 

aanvaard kan worden met het oog op het historische en actuele belijden van de kerk? (3) 

Wordt de Bijbel gelezen in de bedding van de kerk? (4) Is de paradoxale spanning tussen een 

nauwkeurige lezing van de tekst en de geestelijke of existentiële toe-eigening gewaarborgd in 

de benadering van de Schrift?  

 

5.2.2 Het Woord 

 

Het Woord behoort een zelfstandige en gerespecteerde plaats te krijgen in het proces van 

uitleg. We zoeken in de leesverslagen naar aanwijzingen waaruit zou kunnen blijken dat het 

Woord deze plaats heeft. We betrekken hierbij niet alleen de uitleg die de deelnemers geven 

aan de gelijkenis, maar ook het persoonlijk getuigenis dat zij vooraf aflegden. Hoewel we de 

mate waarin het Woord gezaghebbend heeft getuigd niet kunnen aflezen aan de uitleg die men 

geeft aan de gelijkenis, kunnen we wel onderzoeken in hoeverre men expliciet verwijst naar 

het Woord en de kenmerken van de tekst (sensus literalis).  

 

De baptistische lezers uit Machala 

Alleen Guillermo haalt in zijn getuigenis vooraf de Bijbel aan. God begon in zijn leven te 

spreken, toen ‘hij luisterde naar de radio en begon met het lezen van de Bijbel’. Naar de kerk 

gaan is bij hem het zich ‘versterken in Zijn Woord’.
10

 De anderen spreken in hun persoonlijk 

getuigenis wel uitvoerig over hoe ze ervaren hebben gered te worden en hoe ze God, of de 

Heere of Jezus hebben leren kennen in de kerk, door de bekendmaking van het Evangelie, 

maar ze staan niet expliciet stil bij de werking van het Woord.  

 

In het persoonlijk getuigenis dat Guillermo geeft tijdens de uitleg van de gelijkenis wijst hij 

erop dat vele christenen in de kerk het Woord van God hebben, maar zich vaak ophouden op 

plaatsen waar ze niet opgebouwd worden en waar ze zich aan elkaar verbinden en geen goed 

getuigenis geven. Het Woord doet dan blijkbaar geen kracht. Maar, zo zegt hij dan, ‘Hij pakt 

                                                 
6
  Machala: 20 oktober 2006; Portoviejo: 16 oktober 2006; Guayaquil: 6, 12 en 13 oktober 2006. 

7
   J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 39 vv. 

8
  De audio’s en de uitgeschreven teksten zijn in het Spaans en in bezit van de auteur van dit onderzoek.  

9
  In deze leesoefening zijn lezers en context geen object van onderzoek. De focus is de uitkomst van de 

lezing en de hermeneutische werkwijze. Naar aanleiding daarvan vindt reflectie plaats over de 

veronderstelde invloed van de lezer en zijn of haar culturele achtergronden en de invloed van de 

leestraditie. 
10

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 2. 



150 

 

ons dan beet en neemt bezit van ons en geeft ons zegen, dat is Zijn Woord, aan hen die Hem 

niet kennen’.
11

 Het Woord is dan het middel dat de Heere gebruikt om mensen tot Zich te 

trekken. 

 

Silvia bezigt dikwijls de uitdrukking ‘Woord van de Heere’. Zij is de enige van alle lezers die 

de tekst van de verloren zoon vers voor vers naloopt en diverse verwijzingen aanhaalt uit 

andere gedeelten uit de Bijbel die zij verbindt aan deze perikoop. Als ze het heeft over de 

zoon en de tegenspoed, verwijst ze naar de tekst in Johannes 15:5 waar de Heere Jezus zegt 

dat iemand zonder Hem niets kan doen. Als de zoon terugkomt en zich bekeert, dan verwijst 

ze naar de tekst in 1 Johannes 1:9, waar staat dat als wij onze zonden belijden Hij getrouw en 

rechtvaardig is om ons de zonden te vergeven. Meer dan tien keer komt zij moeiteloos met 

een dergelijke referentie uit het hoofd geciteerd, waarmee zij blijk geeft het Woord zelf als 

uitlegregel te willen hanteren. Als zij is aangekomen bij de tekst waarin gesproken wordt over 

de schoenen die de teruggekeerde zoon van de vader ontvangt, dan maakt ze daar een 

verwijzing naar het Woord van God namelijk naar Efeze 6:15 waar Paulus de uitdrukking 

bezigt ‘de voeten geschoeid met de bereidheid van het Evangelie’. Voor Silvia is het zo dat 

we van God deze schoenen krijgen en tot inzicht komen en ‘dat het Woord van God kracht in 

ons is en dat we gescheiden van God niets kunnen doen’.
12

 

 

Angel vindt deze gelijkenis ‘een van de mooiste gelijkenissen uit de Bijbel’. En wanneer Nuri 

het verhaal vertelt hoe zij een dienst bezoekt en zich aan God wil overgeven en de predikant 

hoort preken alsof het alleen tegen haar was, antwoordt Angel dat het erop lijkt dat het Woord 

van God tot haar kwam.
13

 Voor het overige spreken de lezers uit de Miraflor vooral over hoe 

zij zelf God hebben leren kennen en ervaren, zonder te verwijzen naar de inhoud of het gezag 

van het Woord.  

 

De nieuwe lezers uit Portoviejo 

Maritza zegt in haar persoonlijk getuigenis dat haar problemen haar naar de kerk hebben 

geleid en ‘dat zij daar de Bijbel heeft leren kennen. Maar dat zij nog maar net begint en haar 

nog niet kent’.
14

 Voor Beatriz is de Bijbel het gezaghebbende boek geworden. In de roomse 

kerk gebruikte ze nooit de Bijbel. Maar nu is ze van mening dat de Bijbel het boek is waarin 

God zegt wat verkeerd is en dat we moeten gehoorzamen, ‘omdat het allemaal geïnspireerd is 

door God. Het zijn profeten die door God geïnspireerd werden en het allemaal hebben 

opgeschreven en het is voor mij het mooiste boek van deze aarde. Er is geen ander boek 

waarin we Hem kunnen leren kennen. En dit alles, heel deze verandering heeft gemaakt dat ik 

anders ben geworden, zelfs mijn kinderen heb ik Hem voorgedragen, al gaan ze nog niet naar 

de kerk’.
15

 Maria zegt nog niet veel van de Bijbel af te weten, maar ze ziet het wel als het 

boek waardoor God spreekt en ze hoopt er ook meer van te leren.
16

 

 

In de uitleg van de gelijkenis komen we sporadisch een expliciete verwijzing naar het gezag 

van de Bijbel tegen. Van de huurlingen bij de vader (vers 17) wordt door Maria gezegd dat zij 

met het Woord van God zijn. En als Beatriz haar dan de vraag stelt hoe zij dat in de praktijk 

brengt, antwoordt zij: ‘Omdat ik altijd luister naar en lees in de Bijbel, de kerk bezoek, naar 

het Woord van God luister en mij bekeer van mijn zonden, zodat ik schoon ben.’ De Bijbel is 

                                                 
11

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 4. 
12

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 6. 
13

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 15. 
14

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 20. 
15

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 21.  
16

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 21. 



151 

 

voor Maria en Beatriz het Woord van God. Ernaar luisteren en het gehoorzamen wordt 

verbonden aan bekering en jezelf reinigen van je zonden. Beatriz zegt enkele ogenblikken 

later: ‘Wij waren verloren dochters. We hadden ons van Hem verwijderd en we keerden naar 

Hem terug, en desondanks reikte Hij ons de hand. Hij gaat voort ons te helpen omdat wij door 

het Woord steeds meer duidelijkheid krijgen over de waarheid, en zo zullen we Hem meer 

leren kennen en dagelijks gaan we Hem meer liefhebben’.
17

  

 

De perikoop wordt aan het begin gezamenlijk gelezen, maar niet tekst voor tekst doorgelopen. 

De gedachten die aanhaken en betekenis hebben voor de lezers, worden gebruikt om 

gezamenlijk hierover van gedachten te wisselen. De tekst heeft verder geen stem meer.  

 

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil  

In het persoonlijk getuigenis van bijna alle deelnemers speelt de Bijbel een belangrijke en niet 

weg te denken rol. Het Woord heeft hen tot kennis van God en Jezus Christus gebracht. ‘Ik 

begon het Woord te lezen en God heeft mijn leven aangeraakt’ (Mirna).
18

 ‘Door het Woord 

spreekt God tot mij’ (Angela).
19

 ‘Door de Bijbelstudies begon ik werkelijk te leren wie God 

was, dat Hij levend was en niet van hout en dat God in waarheid Zijn Zoon had gegeven aan 

het kruis. Nu ik God ken door Zijn Woord zie ik wat de ware vrijheid is in mijn persoon. 

Ziende op dit bijzondere Woord dat levend is en me de ware liefde van God doet voelen voor 

personen zoals ik en me doet voelen een diepe ervaring van bekering en me doet zien dat ik 

erg slecht ben geweest, zo slecht dat ik mezelf niet uit de slechtigheid kon halen. Maar Hij is 

zo goed geweest dat Hij me in Zijn armen heeft genomen en gedragen heeft en me beschermd 

heeft. Hij deed dat met mij door middel van Zijn Woord’ (Mirella).
20

 ‘Ik dank God en Jezus 

Christus omdat ik Hem heb leren kennen, door middel van hun Woord. Ik heb veel zaken die 

God niet behaagden gelaten, omdat ik kennis heb gekregen aan Zijn Woord’ (Ulbio).
21

 ‘Zijn 

Woord is getrouw. Het is een zekerheid dat God tot ons wil spreken door Zijn Woord. Het is 

het enige medium waardoor Hij dat doet. Hij spreekt zo tot Zijn volk. En omdat ik deel 

uitmaak van Zijn volk om Zijn stem te horen, moet ik ook elke dag luisteren naar Zijn Woord’ 

(Wilson).
22

 ‘God werkte in mijn hart door Zijn Geest. Beetje bij beetje leerde ik Hem kennen 

totdat ik tot kennis kwam van Zijn Woord door de studies’ (Vicente).
23

 

 

Danny, Ingrid en Mirna 

Danny loopt de perikoop van de gelijkenis door en voorziet elke tekst van een korte 

verklaring. Als hij komt bij de geschenken die de vader aan de jongste zoon geeft, maakt hij 

een verwijzing naar het Woord. ‘Als wij ons onmachtig voelen dat we niets zonder Hem 

kunnen doen, niets zonder de wil van God, dan is het zeker dat Hij ons zal bekleden met de 

wapenrusting van God en het borstwapen van de gerechtigheid, dan gaat Hij ons het Woord 

geven, het zwaard voor het gevecht van het dagelijkse leven en dan zullen we overwinnaars 

zijn, zoals David voor Goliath.’ Aan het eind van de lezing benadrukt Danny nog dat het een 

grote troost is dat Christus ons het Woord, dat is Zijn brief, heeft nagelaten. Daar vinden wij 

alle troost in, een medicijn tegen de pijn van onze ziel.
24

 Voor elke verdrukking is een recept 

en een klein gedeelte van deze Bijbel heelt onze wonden.  

 

                                                 
17

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 25, 26, 27. 
18

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41. 
19

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 46. 
20

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 47. 
21

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 59. 
22

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 60. 
23

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 60. 
24

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 36, 42. 



152 

 

Ook Ingrid staat uitgebreid stil bij de perikoop en loopt de geschiedenis langs en geeft haar 

uitleg. Ingrid brengt de zekerheid van het Woord ter sprake als ze gekomen is bij de 

ontmoeting van de jongste zoon bij de vader (vers 21). ‘Dit is wat we hier zien, ondanks alles 

wat gebeurd is. God sluit voor ons nooit de deuren. Hij is altijd gewillig om onze harten te 

horen, helemaal wanneer we verootmoedigd en verbroken voor Hem komen. Dan is Hij altijd 

gewillig ons te horen. Zijn Woord zegt het en het is een belofte en het is erg zeker.’
25

  

 

Voor Mirna is het Woord van God vooral een richtsnoer. ‘Ik wil in Zijn wegen wandelen en 

me niet van Hem afkeren, mijn naaste helpen, want dit is het wat God in Zijn Woord gebiedt.’ 

Ze leest daarom ook elke dag in de Bijbel en dan is het voor haar alsof God tot haar spreekt.
26

 

 

Luz, Angela, Mirella en Mercedes 

In deze leesgroep wordt de tekst globaal doorgenomen. Nadat Mirella de tekst geparafraseerd 

heeft herhaald, staan de deelnemers stil bij het thema dat hen heeft aangesproken. Expliciete 

verwijzingen naar de Bijbel en haar gezag, zijn er niet. Duidelijk is wel dat de Bijbel het 

Woord van God is, waardoor God onderwijst. Mirella vat het voor de leesgroep aan het eind 

van de lezing samen: ‘We moeten dankbaar zijn, en God dagelijks meer zoeken, lezen in Zijn 

Woord, en ons dagelijks meer voeden met Zijn liefde en barmhartigheid. We moeten God 

zoeken door middel van Zijn Woord zodat Gods Geest in ons zou wonen, in ieder van onze 

levens’.
27

 

 

Wilson, Ulbio en Vicente 

In deze leesgroep staat men alleen stil bij datgene uit de gelijkenis waarnaar de aandacht werd 

getrokken. Er komen in de uitleg van deze leesgroep geen expliciete verwijzingen voor naar 

het gezag van de Bijbel. 

 

Bevindingen 

Bij de baptistische lezers uit Machala vindt hoegenaamd geen expliciete verwijzing plaats 

naar de Schrift als gezagsbron. Wel komt de boodschap van de Bijbel, samengevat in het 

woord ‘Evangelie’ aan de orde. Het Woord c.q. het Evangelie is middel om iemand tot 

(kennis van) God te brengen. Voor de nieuwe lezers uit Portoviejo is de Bijbel het boek van 

God. De Bijbel bevat de waarheid. De gereformeerd presbyteriaanse lezers drukken het 

explicieter uit. De Bijbel heeft hen tot kennis van God en Jezus Christus gebracht. Het is 

middel tot de zaligheid. Het Woord van God is hun geestelijk voedsel. Zonder twijfel is voor 

allen de Bijbel het gezaghebbende Woord van God.  

 

Slechts bij twee personen wordt er bij de uitleg van de gelijkenis verband gelegd met andere 

Schriftgedeelten. Het is vooral Silvia B. uit Machala die hierin uitmunt. Ook bij Danny uit 

Guayaquil komt het voor. Bij de overige zeventien lezers speelt intertekstualiteit geen rol.  

 

Voor wat betreft het belang van de letterlijke tekst van de gelijkenis kan zonder uitzondering 

worden gezegd dat daar geen aandacht voor is. We komen geen voorbeelden tegen waarin 

wordt gezocht naar de zin en bedoeling van de letterlijke tekst. 

 

 

 

                                                 
25

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41. 
26

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41, 42. 
27

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 52. 



153 

 

5.2.3 De soteriologische spits 

 

In ons hermeneutisch model heeft de uitleg van de Schrift een soteriologische spits, gericht op 

het verkrijgen van de zaligheid door het geloof in Christus Jezus. Het heil is in Christus 

gelegen en Hij is de Zaligmaker van zondaren. Heeft de uitleg in de leesgroepen een 

soteriologische spits die aanvaard kan worden met het oog op het historische en actuele 

belijden van de kerk? We zochten in de teksten of en hoe de lezers deze verbonden aan heil en 

zaligheid.  

 

De baptistische lezers uit Machala 

Guillermo ziet in de verloren zoon een beeld van ons mensen, die het goede dat zij krijgen 

doorbrengen en niets doen met het kostbare geschenk, namelijk de zaligheid, die God ons 

geeft. Toch brengt de Heere verloren schapen weer terug naar de stal.
28

 

  

Silvia is van mening dat de verloren zoon ons leert dat we als we verwijderd zijn van God 

niets kunnen doen. Toch bevredigt een dergelijk leven niet. De zoon komt tot inkeer. Dit 

betekent dat als wij onze zonden belijden, God getrouw is.
29

 De zoon gaat terug naar de 

vader, die zijn kind geen slang geeft als hij om brood vraagt. Ze verwijst hiermee naar een 

uitspraak van Jezus.
30

 Silvia ziet hier de vader doen wat God doet. Hij vergeeft en bewijst 

barmhartigheid. Zo doet God bij degenen die bij Hem terugkomen. Zij zijn voor Hem een 

uitverkoren geslacht, een koninklijk priesterdom en een heilig volk
31

 en hebben een 

wapenrusting ontvangen.
32

 Het is de duivel die mensen van God verwijdert. Maar God heeft 

ons de Heilige Geest gegeven om ons te versterken en de rots, dat is Jezus Christus. 

Gescheiden van God kunnen we niets, maar met God zijn we volmaakt.
33

 ‘De duivel wil ons 

vernietigen. Hij wil ons doden. Maar Jezus Christus staat klaar om ons schoenen te geven en 

ons te kleden met het schild van de gerechtigheid om ons te versterken met de Heilige Geest.’ 

Dat de zoon gewassen wordt duidt op de reiniging van de zonde veroorzaakt door de 

ongehoorzaamheid van de zonde. Zo maakt God van ons nieuwe schepselen.
34

  

 

Angel identificeert zich met deze gelijkenis omdat het een grote zegen is dat hij door genade 

is gered door de dood van Jezus Christus, want hij voelde dat zoals hij leefde hij verloren was 

maar nu heeft hij redding gevonden door Zijn Woord, door het offer van Jezus Christus. De 

gelijkenis leert ons dat, wie het ook mag wezen: als hij maar tot inkeer komt, treft hij altijd de 

open armen van de vader aan. ‘Ik heb ook zo’n moeilijke periode in mijn leven gehad, dat ik 

geen uitweg meer zag, maar als je de zaken in de handen legt van de Heere, dan zul je altijd 

redding ontvangen. Daarom houd ik me ook bezig met prediken namelijk dat er daar een grote 

schat is omdat God de oplossing is.’
35

 

 

Nuri geeft aan dat zij verloren was en afgescheiden leefde van de wegen van de Heere, maar 

toen ze haar leven aan Hem had overgegeven, veranderde alles. Nu leeft zij om Hem te 

dienen. Zoals de verloren zoon bevond ook zij zich in een andere stad omringd door mensen 

die Hem niet kenden. Ook zij had niets te eten. Totaal verloren. Maar de verloren zoon 

erkende dat hij ver van zijn vader was en dat bij zijn vader alles was wat hij nodig had 

                                                 
28

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 4. 
29

  1 Joh. 1:9. 
30

  Matth. 7:9 en Luk. 11:11. 
31

  1 Petr. 2:8. 
32

  Ef. 6. 
33

  Kol. 2:10. 
34

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 6-9. 
35

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 13, 14. 



154 

 

waardoor hij overwoog terug te keren. ‘Hoe vaak passeren ons geen moeilijke momenten en 

problemen die voor onze geest ondraaglijk zijn? Maar er is een oplossing voor dit alles.’
36

  

In dezelfde geest spreekt ook Laura: ‘Ik dank God, want Hij heeft mij gered. Hiervoor leefde 

ik verloren omdat we leefden alsof de Heere niet bestond. Maar dat de Heere mij gered heeft, 

mij gezaligd heeft in deze wereld waar ik in leefde. Ik dank Hem omdat ik nu leef in het licht 

en leef om Hem te dienen’.
37

 

 

De nieuwe lezers uit Portoviejo 

Beatriz merkt naar aanleiding van de gelijkenis op dat ‘wij’ voor God allemaal kinderen zijn. 

De een heeft zich bekeerd en de anderen zijn zonder te weten nog niet bekeerd. De jongste 

zoon vroeg aan God zijn erfenis. God geeft ons immers een vrije wil. Hij doorkruist onze 

plannen niet. Hij staat toe dat we ons van Hem afkeren. ‘Maar altijd is Hij er. Wat Hij 

verwerpt is de zonde en al het kwaad dat we doen. Maar Hij is er als wij zoals dit kind tot 

Hem vluchten. Zo is het. Als we in zulke grote nood zijn, dan zoeken we God. En dan wordt 

Hij niet toornig, want als een zondaar zich bekeert, dan is er feest in de hemel. Zo reikt God 

ons telkens de hand. God zoekt het verlorene. Deze gelijkenis is een beeld van ons. Ook wij 

waren verloren zonen en hadden ons van Hem afgekeerd en keerden terug. Hij heeft ons de 

hand gereikt en helpt ons en door het Woord gaan we Hem steeds beter leren kennen en elke 

dag houden we meer van Hem. Volmaakt zijn we niet, maar Jezus gaat tussen ons in staan. 

Hem moeten we om vergeving vragen. Hij helpt ons en richt ons weer op. We zijn dood in de 

zonde maar we zijn herleefd.’
38

 

 

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil 

 

Danny, Ingrid en Mirna 

Danny ziet in de verloren zoon de ongehoorzaamheid van de mens zoals deze er is na de val 

van Adam en Eva in het paradijs. Het gaat hier om een vergelijkbaar iets. ‘God gaf ons alle 

moois, gaf ons het toezicht erover, schonk ons alle liefde. Hij schonk ons alles en het ontbrak 

ons aan niets. En wat deden wij vanaf het begin? Ongehoorzaamheid. Zo begonnen wij. Maar 

als we terugkeren ontmoeten we opnieuw een God van liefde.’
39

 ‘In werkelijkheid zijn wij 

overvloedig in ontrouw en armoede. Omdat we God missen, overtreden we ieder moment zijn 

geboden. We zijn bedelaars met lege handen. Maar God voorziet, als het bij ons opraakt en 

we ons tot God keren om het te verzoeken. In moeilijke momenten en als we het benauwd 

hebben, denken we aan God. Zo is het met ons mensen. Maar dan komt de bekering. Mijn 

God, vergeef mij, Heere, vergeef mij want ik ben van U weggelopen. Zoals het met de zoon 

ging, ging het ook met ons. Het is dezelfde routine van het leven. Soms zijn we in tijden van 

overvloed en leven we in tijden van de genade.’
40

 De bekering die dan volgt is volgens Danny 

een verootmoediging voor God. Het is een jezelf onwaardig voelen en een vragen om 

opnieuw in Gods wijngaard tewerkgesteld te worden. En dan wordt de liefde van God 

ervaren. Het is dezelfde God Die ons na de val in het paradijs bekleedde met dierenvellen. Het 

is dezelfde God van liefde. ‘Denk aan het visioen van Jozua de hogepriester. Ik ben als een 

brandhout uit het vuur gerukt. Goed, maar zijn vuile kleren werden uitgetrokken en hij kreeg 

hemelse kleren. Waarom? Omdat hij die bekering gevoelde en als we ons onwaardig voelen 

dat Christus voor mij gestorven is. Als we voelen dat we in onszelf helemaal niets kunnen 

door eigen kracht, maar alleen door de wil van God, dan zal Hij ons kleden met de 

                                                 
36

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 13. 
37

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 14. 
38

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 23, 27. 
39

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 34. 
40

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 35. 



155 

 

wapenrusting van God en het borstwapen der gerechtigheid. Dan geeft Hij ons Zijn Woord, 

het zwaard voor het gevecht in het dagelijks leven en dan zullen we overwinnen zoals David 

voor Goliath.’
41

 Het terugkeren van de zoon wordt bij hem een beeld voor het werken in de 

kerk en de ring die de zoon krijgt, is de ring van de Heilige Geest. De ring ontvangen we als 

teken dat we als kerk de verloofde of bruid van de Heere zijn. En iemand die deze ring heeft, 

heeft Christus in zijn hart en zal de grote bruiloft in de hemel verwachten. 
 

Ingrid ziet in de gelijkenis de orde van het heil. Ze volgt de tekst op de voet en past de 

woorden toe op het heil. Eerst zijn er de algemene zegeningen in de schepping. Maar we slaan 

er geen acht op, totdat we in een toestand terechtkomen van totale misère, zoals deze zoon. 

Als we nog beschikken over de rijkdommen, hebben we God niet nodig. ‘Maar wanneer we in 

onze zonden leven, wanneer we ver weg zijn, vuil zijn en ons niet in de aanwezigheid van 

God zouden kunnen begeven, als we zover weg zijn, dan heeft God ons nog gezien.’
42

 Ingrid 

legt de nadruk op de liefde van de vader. ‘Deze orde van het heil kan nergens mee worden 

vergeleken. Als God ons roept, dan raakt Hij ons aan. Dan komt Hij in ons leven. En dat is 

wat wij allemaal, de een wat anders dan de ander, hebben ervaren. En’, zo benadrukt zij dan, 

‘zo was het wanneer God mijn hart aanraakte.’ ‘Als God ons geroepen heeft, en wij komen 

terug naar Hem, dan erkennen wij onze ellende. Als we erkennen tegen Hem gezondigd te 

hebben en dat we ver bij Hem vandaan in een staat van misère verkeren, met alle 

verootmoediging dat we niet waard zijn om Zijn kinderen genaamd te worden, dan zullen we 

toch Zijn liefde herkennen die Hij voor ons heeft, ondanks dat alles.’
43

 God zal de deuren niet 

sluiten. Hij zal altijd willen luisteren naar ons hart, helemaal wanneer we vernederd en 

verbrijzeld voor Hem komen. En dan geeft Hij ons de zaligheid. Hij geeft ons het geschenk 

van het offer van Jezus Christus aan het kruis. 

 

Mirna ziet in de gelijkenis een aansporing om standvastig te blijven in de wegen van de 

Heere. ‘Als ik van Christus ben en ik door moeilijkheden en verzoekingen die ik in dit leven 

heb, me van Hem verwijder, dan verlies ik veel. Dan zal ik in de misère terechtkomen, omdat 

ik dan Jezus niet in mijn leven heb en daarna zal ik daar berouw over hebben en dan zal ik 

vergeving van zonden vragen aan de Heere en opnieuw terugkeren. Maar God met Zijn 

oneindige liefde die Hij voor Zijn kinderen heeft, Hij zal het doen. Maar ik geloof dat ik nu in 

de wegen van de Heere wandel en ik moet met vastberadenheid doorgaan.’
44

 Ze illustreert dit 

met een ervaring uit haar eigen leven. 

 

Luz, Angela, Mirella en Mercedes 

Mirella focust vooral op de verkeerde omgang van de zonen met hun vader. ‘We zien hier het 

doel van God dat in onze persoonlijke levens vaak plaatsvindt. Dikwijls zijn wij samen met 

onze ouders en onze geliefden en dan waarderen we hen niet, terwijl dit het grootste is wat 

God ons gegeven heeft en zo zien we hier ook de minachting van een broer, zoals de 

menselijke natuur ook is en als mensen hebben we deze jaloersheid.’
45

 Ze verbindt verder de 

gelijkenis aan de barmhartigheid van God die wordt uitgetekend in de vader in de gelijkenis: 

een God vol liefde en vol van verwachting voor deze zoon. De jaloersheid van de 

thuisblijvende zoon herkent ze in haar eigen leven. ‘Zo vraag ik de Heere dat Hij mij kracht 

zou geven om op te staan zoals de jongste zoon en terug te keren tot het huis van zijn vader. 

En zie wat een vreugde is het dan om te staan dicht bij de wil van God, meer ootmoedig te 

                                                 
41

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 36. 
42

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 39. 
43

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 39. 
44

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41. 
45

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 50. 



156 

 

zijn.’ Vervolgens vult ze dit ook praktisch in: ‘Laten we ook navolgers zijn van onze vaders, 

want onze vaders zijn zij die ons onderwijzen, omdat God deze vader heeft aangesteld om ons 

te onderwijzen. Dikwijls waarderen we deze vaders niet, maar dit is het nieuwe onderwijs dat 

God mij door Zijn Woord geeft, namelijk dat wij onze ouders moeten respecteren, niet van 

hen eisen, maar op hen vertrouwen, want geen enkele vader wil het kwaad voor zijn kind’.
46

 

 

Luz borduurt verder op de onderlinge jaloersheid onder broeders en zusters in de kerk. ‘We 

mogen geen jaloersheid hebben tussen broeders en zusters onderling. Als de ene meer 

zegeningen ontvangt of een dienstwerk meer krijgt, dan mogen we niet jaloers zijn. We 

moeten bedenken dat Hij eenieder geeft wat Hem behaagt. Want het behaagt Hem je te 

geven.’
47

 
 

Angela ziet in de gelijkenis een zoon die zich bekeert. Op dat moment kreeg hij God in zijn 

hart en op dat moment erkende hij zijn zonden. Zo kan het ook met ons zijn, dat we aan de 

kerk verbonden zijn, maar ons daarvan weer verwijderen en dat God ons roept. Dat is de 

Heilige Geest Die in ons woont en Die ons laat zien dat we op de verkeerde weg zijn. Verder 

wijst ze op de eigenschappen van de vader die ze verbindt aan de eigenschappen van God de 

Vader. ‘Ik heb de volledige zekerheid om het verbond dat Hij met ons gemaakt heeft. Als wij 

afdwalen zoals het Woord ons zegt, dan zullen wij ook weer terugkeren. Ik heb het grote 

vertrouwen dat ondanks dat ik een grote zondares ben, Jezus voor mij stierf om mij te redden 

en dat ik Hem zoek. Hij zal naar mij luisteren.’
48

 Het wonder wordt alleen maar groter als ze 

ziet hoe de oudste zoon reageert. ‘Deze denkt dat zijn vader gek is. Maar God is 

wonderbaarlijk goed voor ons. Soms verdienen we niets, maar nochtans geeft Hij ons grote 

zegeningen.’
49

 

 

Voor Mercedes is de kern van de gelijkenis erin gelegen dat ‘wij ons altijd maar weer van 

God verwijderen en dat Hij ons weer terugbrengt. Hij is er altijd om ons te helpen en Zijn arm 

uit te strekken opdat wij in Zijn wegen zouden wandelen’. De gaven die de vader aan de zoon 

geeft, verbindt zij met ‘het geschenk, de pure genade waar we niets van verdiend hebben, van 

de Zoon Jezus Christus Die gestorven is aan het kruis voor onze zonden’.
50

  

 

Wilson, Ulbio en Vicente 

Dat de zoon belijdt dat hij tegen de vader heeft gezondigd en tegen de hemel, herkent Ulbio. 

Hij heeft hiervan ook het nodige in het leven ervaren, zoals bij de jongste zoon. ‘Ik zondigde 

tegen God, zoals deze zoon, ook een beetje trots, zo bracht ik wat God mij gegeven had 

erdoor, opstandig ook want ik wilde me zo leek niet onderwerpen aan de regels van God.’
51

 

Ulbio markeert deze periode als zijn leven doorbrengend zonder kennis aan Christus, levend 

met de erfenis die God had gegeven. En toen gebeurde met hem wat ook met de zoon 

gebeurde en ging hij tot God roepen. Ulbio sluit af met de volgende toepassing: ‘Als we zien 

wat er in de mens gebeurt wanneer God het hart aanraakt, zoals deze zoon, moeten we 

terugkeren omdat we zonder Christus verloren verder leven. En dit gebeurde ook met deze 

verloren zoon’.
52

 

 

                                                 
46

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51. 
47

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51. 
48

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51. 
49

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51. 
50

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 52. 
51

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 61. 
52

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 62. 



157 

 

De gedachte van Vicente over deze gelijkenis sluit daarbij aan. ‘Geestelijk gesproken was ik 

als deze jongeling en ik verliet mijn geestelijke vader, mijn hemelse vader. Ik leefde 

vijfendertig jaar zonder Hem, een verloren leven, een leven van opstand tegen Hem.’
53

 

Vicente heeft nu begrepen door het Woord, wie God is en hij heeft begrepen hoe zijn 

geestelijke toestand is en dat hij zijn geestelijke Vader door Jezus Christus nodig heeft. 

Gelukkig roept de Heere. ‘Hij is het Die bewogen door Zijn barmhartigheid ons doet 

terugkeren, niet omdat we dat willen, of dat we het zouden kunnen, nee, ik was het niet, het 

was niet mijn beslissing, niet mijn wil, dat ik wilde terugkeren, Hij was het Die mijn hart 

aanraakte. Ik moest mijn geestelijke wantoestand erkennen. Het is zoals de Vader in deze 

gelijkenis het zegt: Mijn zoon was dood maar is weer levend geworden, hij was verloren, 

maar is weer gevonden. Zo was ik ook dood in overtredingen en zonden, maar deze Vader 

door Jezus Christus heeft ook mij een nieuwe mogelijkheid gegeven en een nieuw leven. Ik 

ben, zoals ze dat zeggen, weer opgestaan, gevonden door Hem in Zijn genade door Zijn 

barmhartigheid. Maar ik verdien er niets van.’
54

  

 

Verder staat hij stil bij de schatten die de zoon krijgt en geeft een samenvatting: ‘Het is nodig 

dat we onze ogen richten op Hem en erkennen dat we zonder Hem niet kunnen leven. Zonder 

Hem zijn we dood, leven we in de vuiligheid en wentelen we ons in de modder, vanwege 

onze zonden, maar wanneer God ons hart aanraakt keren we terug naar onze eeuwige Vader 

en kunnen we ons verblijden en verheugen in een volkomen leven met Hem, kennende zijn 

liefde en barmhartigheid en kunnen we ons erin verheugen zijnde vergeven door Hem en dat 

alles uit genade, door Zijn barmhartigheid, niet omdat we iets zouden hebben verdiend’.
55

 

 

Wilson ziet in de jongste zoon een vergelijking met christenen die, ook al zijn ze echte 

christenen, van God afdwalen, ‘vakantie nemen’. Als hij naar deze zoon kijkt, dan is er 

herkenning. De wereld lijkt op een moment alles te bieden, maar daarna blijft er niets over en 

wendt hij zich zoals deze zoon niet eens tot zijn vader. Dat de zoon zegt op te staan en naar 

zijn vader te gaan met de belijdenis ‘ik heb gezondigd tegen de hemel en voor u’, is voor 

Wilson de kern van de gelijkenis. ‘Ik geloof dat dit iets van een erkennen is van zijn zonden. 

Hij heeft tegen God gezondigd, zegt de geschiedenis, tegen de hemel en voor U. Ik geloof dat 

wanneer we als kinderen van God van Hem afdwalen, dat we tegen God Zelf zondigen. En dit 

is een daad van geloof en bekering. God wil dat we ons bekeren van onze zonden, dat we 

onze slechte toestand inzien, zoals deze jongen zag en wanneer we dan bij de varkens zijn en 

het voer eten, onze zonden erkennen en dat is wat God wil. Dat ik erken een zondaar te zijn.’ 

En dan vervolgt hij later: ‘Ik denk dat God zo is. Hij staat nu te wachten dat mensen zich van 

hun zonden bekeren en hun conditie van misère inzien. Hij wil ze vergeven.’ ‘Het is de 

toestand van de mens, verloren, ook dood, maar alles wordt geboren uit de barmhartigheid 

van God en Zijn genade om ons onze zonden te vergeven door Jezus Christus. Ik geloof dat 

Jezus Christus kwam om ons te zoeken, om ons te redden en aan het kruis gaf Hij Zijn leven, 

toen Hij Zijn bloed stortte. Zo vond Hij ook ons, kocht ons met Zijn bloed, Hij redde ons.’
56

 

 

Bevindingen 

Het christelijk geloof speelt een belangrijke rol in de uitleg. Wel is het aantal uitleggingen met 

het oog op heil en zaligheid zeer divers. De jongste zoon die van huis met de erfenis is 

vertrokken en die doorbrengt, is onder andere het beeld voor verwijderd zijn van God (Silvia), 

verloren schapen die weer teruggebracht worden (Guillermo), een moeilijke periode in het 

                                                 
53

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 62. 
54

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63. 
55

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63. 
56

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63-64. 



158 

 

leven (Angel R.), afgescheiden of afgekeerd leven van de Heere (Nuri, Beatriz, Mirna, 

Angela, Mercedes), ongehoorzaamheid en zondeval (Danny), toestand van misère (Ingrid), 

zondigen tegen God (Ulbio), een verloren leven (Vicente), afgedwaalde christenen (Wilson). 

Dat de zoon tot inkeer en terugkeer komt, verwijst onder andere naar een belijdenis van 

zonden of bekering en berouw en het ontvangen van vergeving en liefde (Silvia, Danny, 

Mirna, Ingrid, Wilson), de weg van redding en verlossing bij God (Angel, Nuri), terugkeer 

naar God (Beatriz, Angela, Mercedes), een roepen van God, dat God het hart aanraakt (Ingrid, 

Ulbio), dicht bij de wil van God leven en ootmoedig zijn (Mirella), een nieuwe mogelijkheid 

ontvangen (Vicente). De vader is bij alle lezers een beeld van God, Die genadig vergeeft en 

allerlei gaven schenkt, het verlorene zoekt en het geschenk geeft van het offer van Jezus 

Christus aan het kruis. Men spreekt veelal niet alleen over de algemene aanduiding God of 

Vader, maar ook over Jezus Christus. Jezus Christus is de rots en Hij geeft ons de 

wapenuitrusting (Silvia). Jezus Christus is voor mij gestorven (Danny), God schenkt ons het 

offer van Jezus Christus aan het kruis (Ingrid, Mercedes) en Jezus stierf voor mij (Angela) en 

door Jezus Christus is God mijn geestelijke Vader (Vicente) en door Jezus Christus wordt 

vergeving van zonden ontvangen. De Heilige Geest wordt een enkele keer genoemd. De 

Heilige Geest is een geschenk en gave van God (Silvia), een gave die te vergelijken is met de 

ring die de zoon krijgt (Danny). Samengevat staat de zoon die wegtrekt voor: wereld, zondig 

leven, vastlopen, in de problemen komen, duisternis en duivel. De zoon die terugkomt bij de 

vader ontvangt redding, zaligheid, vergeving, barmhartigheid, licht, vervulling van zijn 

noden. Zijn terugkeer is het komen tot inkeer of bekering. Op de achtergrond speelt daarbij 

het heilswerk van Jezus Christus. 

 

De oudste zoon krijgt alleen aandacht in de tweede groep gereformeerde lezers in Guayaquil. 

Mirella wijst op de jaloersheid van de thuiszittende zoon en Luz valt haar daarin bij. De 

centrale betekenis van de gelijkenis komt te liggen op het waarderen van de gaven van onze 

(geestelijke) vaders en het tevreden zijn met de taak en plaats in de kerk. 

 

Dat het niet alleen heilservaringen zijn die aan deze gelijkenis worden gekoppeld, maar ook 

dagelijkse ervaringen in de kerk, zien we in de uitleg van de ervaren groep lezers uit de 

gereformeerd presbyteriaanse gemeente te Guayaquil. Zij leggen naar aanleiding van de 

gelijkenis verband met de onderlinge verhoudingen in de gemeente en gevoelens van 

jaloersheid en afgunst (Mirella, Luz). Slechts een enkele keer leggen lezers verbanden met 

andere gedeelten in de Schrift (Silvia, Danny). 

 

Heeft de uitleg een soteriologische spits die aanvaard kan worden met het oog op het 

historische en actuele belijden van de kerk? De interpretaties volgen de lijnen van het 

soteriologisch belijden van de kerk: ‘de mens is een zondaar, afgedwaald van God’, en: ‘deze 

mens heeft verlossing nodig en vindt deze in God en Jezus Christus’. De taal waarin men dit 

uitdrukt is gestempeld door eigen ervaring van dit heil. Bijna zonder uitzondering 

interpreteert men de gelijkenis als zijnde een analogie van de wijze waarop men het 

persoonlijk heil verkregen heeft. Naar de norm van de gereformeerde belijdenis zijn 

kanttekeningen te plaatsen bij de gedachte dat wij allemaal kinderen van God zijn met een 

vrije wil (Beatriz).  

 

5.2.4 De bedding van de kerk 

 

De lezer en de kerk horen bij elkaar. Uitleggen omvat een samenspraak niet alleen tussen de 

Bijbel en de lezer, maar ook tussen de lezer en de historische en actuele leesgemeenschap. De 

centrale vraag is of deze lezers zich hiervan bewust zijn. Beperkt het lezen en uitleggen zich 



159 

 

tot een dialoog tussen de lezer met zijn eigen ervaring of bevinding en de Schrift of beperkt 

het uitleggen zich tot het interpreteren van de tekst naar de traditie van de kerk?  

 

De baptistische lezers uit Machala 

Silvia B. loopt de tekst van de gelijkenis nauwkeurig na (vers 11 tot en met 32) en zoekt naar 

dwarsverbanden in de Schrift. Er is geen aandacht voor de letterlijke, historische omgeving 

van de tekst. Silvia B. onderscheidt zich echter in de manier waarop zij allerlei losse teksten 

uit de Schrift aanhaalt wel van al de andere lezers. De toepassing en daarmee de toe-eigening 

is er eigenlijk direct. Het gaat in de gelijkenis over mensen uit het dagelijks leven van nu. Dat 

Jezus deze gelijkenis vertelt aan omstanders, met een bepaalde bedoeling, komt in het geheel 

niet ter sprake. Het gaat hier over ‘ons’, over mensen die zich vermaken in de ‘genoegens van 

het vlees en het plezier van de wereld en tot bekering komen en in Jezus Christus weer 

volmaakt zijn’. In de uitleg die zij geeft, is zij vooral beschrijvend, maar niet alsof zij een 

tafereel beschrijft dat op afstand plaatsvindt. Het woordje ‘ik’ horen we haar echter niet 

zeggen. Het gaat om zaken en waarheden die ons aangaan. Daar is bij haar geen twijfel over 

mogelijk. Dit geldt evenzeer voor Guillermo.  

 

De invloed van de (evangelicale) uitlegtraditie is impliciet terug te vinden in de praktische en 

geestelijke toepassingen die niet direct uit de tekst te herleiden zijn, maar vanuit eigen 

theologisch denkraam worden ingebracht, zoals ook in de heilsboodschap tot uitdrukking 

kwam (zie vorige paragraaf). Ook andere uitspraken wijzen hierop zoals: ‘Als ik erken dat 

Jezus Christus mijn Heere en mijn God is, dan zal mijn Vader mij door de Heilige Geest iets 

ergs belangrijks geven namelijk dat Hij mij accepteert als Zijn kind en mij inschrijft in het 

boek van het leven en me maakt tot Zijn volk’ en: ‘Onze Vader heeft ons Zijn Heilige Geest 

gegeven’ (Silvia)
57

. ‘We hebben deze zaligheid als een grote schat ontvangen in ons hart, 

laten we uitgaan en laten we deze zaligheid uitdelen. Uit genade hebben we haar ontvangen. 

Niet omdat we het verdiend hebben op enigerlei wijze. Maar uit genade hebben we haar 

ontvangen en vanwege deze genade hebben we haar te delen in ons huis, met onze vrienden 

en onze buren’ (Angel)
58

.  

 

De nieuwe lezers in Portoviejo 

Ook bij deze onervaren lezers zien we dat het persoonlijk mens- en godsbeeld van invloed is 

op de lezing. Beatriz spreekt over ‘God Die ons een vrije wil geeft en Die niet ingrijpt in wat 

we doen’. Zij spreekt eveneens over een tussentreden door het gebed voor de zondaars die 

lachen om de Bijbel.
59

 ‘Wij zijn niet perfect, alleen Jezus is perfect en Hij treedt tussen voor 

ons. Aan Hem moeten we vergeving vragen.’
60

 Verder komen we hier een verwijzing tegen 

naar een overvloed in de Geest. ‘God gaat ons veel geven. Hij gaat ons vullen met Zijn 

Geest.’
61

 

 

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil 

 

Danny, Ingrid en Mirna 

Er worden in deze leesgroep uitdrukkingen gebezigd die impliciet verwantschap tonen met de 

(gereformeerde) uitlegtraditie waartoe men behoort zoals ‘kind van God’, ‘wandelen in de 

wegen van de Heere’, ‘God heeft mij uitverkoren een kind van Hem te zijn’, ‘Christus moest 

                                                 
57

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 5. 
58

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 18. 
59

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 23. 
60

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 26. 
61

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 25. 



160 

 

sterven om aan ons Zijn erfenis van Zijn genade te schenken’, ‘we overtreden dagelijks Zijn 

(tien) geboden’, ‘we zijn bedelaars met lege handen’, ‘we hebben tegen God gezondigd’, ‘we 

zijn onwaardig’, ‘we moeten Zijn naam eer en heerlijkheid geven’.
62

  

 

Luz, Angela, Mirella en Mercedes 

De sterk soteriologische duiding van de gelijkenis verraadt invloed van de gereformeerde 

uitlegtraditie. God is genadig en barmhartig voor zondaren, door de dood van Jezus Zijn Zoon 

aan het kruis. Deze genade valt een zondaar ten deel als Hij als een boetvaardig zondaar aan 

Gods voeten terechtkomt. Uitdrukkingen die regelmatig voorkomen en daarnaar verwijzen: 

‘Wij zijn zondaren’, ‘Gods barmhartigheid’, ‘onze vernedering’, ‘de droefheid en boosheid in 

het zien van onze zondigheid’, ‘vreze tot God’, ‘bekering van het hart’, ‘we verdienen niets’, 

‘het verlaten van Zijn wegen’.
63

  

 

Wilson, Ulbio en Vicente 

Ook hier ontdekken we de invloed van de gereformeerde uitlegtraditie, met een sterk accent 

op de zondigheid van de mens en de noodzaak van wedergeboorte. ‘God deed in mij mijn 

geestelijke misère zien en bracht mij tot het besef dat ik een eeuwige Vader nodig heb, door 

Jezus Christus en Zijn werk’ (Vicente).
64

 ‘Van nature is iedereen een vijand van God’, en ‘na 

de zondeval zijn wij afgezet en verwijderd van God’, ‘we verdienen niet een kind van God te 

zijn’, ‘een wedergeboorte, een vernieuwing van het geloof, alles komt uit God’.
65

 

 

Bevindingen 

Op de achtergrond speelt de theologische of religieuze traditie een rol. Gods- en mensbeelden 

die men reeds bezit worden geprojecteerd op de tekst, ook al geeft de letterlijke tekst geen 

enkele aanleiding om deze verbindingen te leggen. Niet dat dit altijd even sterk gebeurt. Het 

lijkt erop dat de lezers uit Machala en Portoviejo de eigen ervaring zwaarder laten wegen dan 

de theologische traditie waarin zij staan. De twee laatste groepen lezers dragen duidelijk de 

sporen van gereformeerde theologie, waarin nadruk wordt gelegd op het belang van ‘kennis 

van de ellende, verlossing en dankbaarheid’ (Heidelbergse Catechismus).  

 

De tekst wordt door de lezers vrijmoedig en onbevangen tegemoet getreden. We kunnen niet 

merken dat er aarzelingen zijn of reserves bestaan of de gegeven uitleg de juiste is. Leesregels 

worden niet expliciet en structureel toegepast. Men benadert de tekst willekeurig en intuïtief, 

waarbij bij de een de eigen ervaring en denkwereld de belangrijkste uitlegregel is en bij de 

ander de ervaring en bevinding gedeeld worden met de theologische traditie waarin men is 

beademd. Zoals we in paragraaf 5.2.3 zagen, leidt deze benadering tot een rijke oogst aan 

interpretaties. 

 

In de leesverslagen komt geen enkele keer een verwijzing voor naar een kerkelijke autoriteit. 

 

5.2.5 De toe-eigening 

 

Uitleggen is een beweging van de Schrift af naar de mens toe. Het startpunt van het 

leesproces is de letterlijke, historische betekenis van het Bijbelgedeelte. Maar de autopistie 

geeft vertrouwen aan de tekst en van hieruit komt er een toepassing naar de actualiteit. Dit 

omzetten van de tekst naar een toepassing is geen statisch gebeuren. Er vindt een geestelijke 

                                                 
62

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 33-43. 
63

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 46-48. 
64

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 62. 
65

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 61-64. 



161 

 

duiding plaats. Er moet een toe-eigening plaatsvinden door de lezer, gericht op zijn of haar 

situatie. Hoe gaan deze lezers daarmee om? 

 

De baptistische lezers uit Machala 

Guillermo transponeert het beeld van het doorbrengen van de erfenis door de jongste zoon 

onmiddellijk naar het heden. De tekst zegt dat de zoon overdadig leefde en zijn goed 

doorbracht. Voor Guillermo is het dat hij leefde met ‘hoeren en drank en zoveel zaken 

waarmee de mens heden ten dage het doet’. Het beeld van de jongste zoon is voor hem ook 

een spiegel die tot reflectie aanzet: ‘Wij ontvingen ook een mooi geschenk van God namelijk 

dat God ons de zaligheid schenkt, Zijn barmhartigheid, Zijn liefde en dat we aan de wereld 

moeten laten zien dat we als verloren schapen, door de Heere weer zijn teruggebracht in Zijn 

stal’.
66

 Deze identificatie met de tekst of een gedeelte eruit en de vrije overzetting naar het 

heden zien we ook bij anderen terugkomen. De tekst verdwijnt spoedig na de start naar de 

achtergrond en de situatie van de jongste zoon wordt dan ingevuld met de eigen situatie en de 

problemen die men heeft ervaren in het leven c.q. de wereld. Het leven van de jongste zoon 

staat voor ‘vleselijke genoegens, plezier van de wereld en een slordig leven’ (Silvia). De 

opstelling van de oudste zoon wordt vergeleken met wat vandaag ook vaak gebeurt namelijk 

‘dat er afgunst is tussen familieleden en dat de vader de bemiddelaar is tussen de kinderen’ 

(Guillermo) en de jongste zoon staat model voor een situatie waarin je omringd bent door 

mensen die je niet kent en boordevol problemen (Nuri).
67

 Nuri verhaalt uitgebreid hoe haar 

zoon van zeventien alcohol gebruikte en hoe zij door deze problemen bij de kerk is gekomen. 

Angel spreekt uitgebreid over ‘hoe geweldig mooi de ervaring was om de zaligheid in Jezus 

gevonden te hebben, door Zijn Woord, door het offer van Jezus Christus’. Hij wil dit ook 

graag delen met anderen.
68

 Ook Laura spreekt zonder aarzelen haar dank uit dat ‘God haar 

heeft gered’. Nuri vertelt uitgebreid hoe haar weg naar ‘de vader’ geweest is en Silvia R. 

leerde de Heere al lang geleden kennen. De perikoop is vooral een aanleiding om te spreken 

over de eigen bekeringservaring. 

 

Silvia B. loopt de tekst van de gelijkenis door en maakt steeds een geestelijke toepassing. In 

de overgang daartoe bezigt zij regelmatig de uitdrukking ‘sprekende op een geestelijke wijze’. 

In de geestelijke toepassing gebruikt ze zonder uitzondering de woorden ‘wij’, ‘ons’ en 

‘onze’. De identificatie is er als het ware direct. Beelden uit de gelijkenis vervormen in de 

geestelijke overzetting. Zo is de vader soms de vader die zich verblijdt als de zoon terugkomt 

en daarvoor ‘God Jehova’ dankt, maar de vader is in de gelijkenis ook het beeld van God de 

Vader Die, wanneer wij ons bekeren en onze zonden belijden, ons overlaadt met allerlei 

schatten.
69

 De tekst wordt zo in de uitleg bij haar vooral het geestelijke (dat is het innerlijke) 

leven van de lezer binnengetrokken. In de uitleg die zij geeft, is zij vooral beschrijvend, maar 

niet alsof zij een tafereel beschrijft dat op afstand plaatsvindt. Het woordje ‘ik’ horen we haar 

echter niet zeggen. Het gaat om zaken en waarheden die ons aangaan. Daar is bij haar geen 

twijfel over mogelijk. De lezers uit de andere groep uit Machala doen minder met de tekst, 

maar leggen zonder aarzelen de verbinding met het eigen leven.  

 

De nieuwe lezers uit Portoviejo 

Er is bij geen van deze lezers aandacht voor de letterlijke, historische omgeving van de tekst. 

Van de drie lezers identificeert Beatriz zich nog het meest met de tekst. Echter, al gebruikt ze 

veelvuldig de eerste persoon meervoud, toch komt het nergens tot een persoonlijk ontvangen 

                                                 
66

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 4. 
67

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 4-9, 13-18. 
68

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 13. 
69

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 5. 



162 

 

van een boodschap uit deze gelijkenis. Ze brengt met aandrang onder de aandacht van Maria 

en Maritza dat het een gelijkenis is ‘waarin wij in waarheid erkennen dat toen we in de wereld 

leefden we ontrouw waren aan God. Maar wanneer we terugkeren naar Hem, dan staat Hij 

altijd klaar om ons de hand te geven’. En dan vermaant ze: ‘Op welk tijdstip, Maritza, op 

welk tijdstip, Maria, komt Hij tot mij? Hij wacht, Hij wacht op ons’.
70

 Maria belijdt dat ze 

meer wil weten van de Bijbel en dat ze tot God wil komen. ‘Ik wil niet alleen luisteraar zijn. 

Ik voel me, hoe zal ik dat zeggen, nog steeds vuil. Ik wil daar komen, me bekeren en me 

bevrijd voelen.’ Ze lijkt hiermee uit te drukken nog op afstand te staan. Maritza lijkt zich in 

dezelfde positie te bevinden. ‘We zijn personen die geïnteresseerd zijn. En laat het duidelijk 

zijn, het is een gezonde interesse, een interesse van het hart. Ik wil dat mijn echtgenoot 

verandert en dat ik verander, mijn manier van zijn, mijn karakter. Ik voel me schuldig, omdat 

ik er niet helemaal bij kom. Ik begrijp het niet goed. Maar ik vind het plezierig om ernaar te 

luisteren. Ik begin het te leren, maar als ik een vraag moet stellen, word ik zenuwachtig.’
71

 

 

Ook deze lezers interpreteren de gelezen tekst voornamelijk vanuit een persoonlijk 

referentiekader. ‘Als het ons goed gaat, hebben we God niet nodig, en als het slecht gaat, 

zoeken we Hem en dan ontmoeten wij een God Die nooit boos wordt.’
72

 Ook in deze 

leesgroep heeft men het voortdurend over ‘wij’ en ‘ons’ en ‘onze’. De gelijkenis is een 

bevestiging van eigen ervaring en een onderwijzing om de zonden te haten en steeds 

ootmoedig bij God terug te komen. ‘De huurlingen hebben overvloed. Zo ook wij, nu wij 

leven, laten we Hem gehoorzamen want we hebben acht te geven op die gehoorzaamheid en 

dan zullen we leven in overvloed’ (Beatriz). De bekering wordt tevens aangemerkt als een 

verandering van karakter, manier van zijn. Iets wat ook de echtgenoot wordt toegewenst.
73

 

 

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil 

 

Danny, Ingrid en Mirna 

Danny heeft geen aandacht voor tekstkenmerken. Hoewel Danny veelvuldig spreekt over 

‘wij’ en ‘ons’ en een veelheid van praktische toepassingen geeft, wordt niet duidelijk of hij 

door deze perikoop of een gedeelte eruit ook persoonlijk wordt aangesproken. Hij koppelt de 

perikoop gelijk aan het begin van de uitleg van de gelijkenis aan een eigen verhaal. ‘Een zeer 

rijke vader had een zoon. De vader vroeg de zoon dikwijls wat hij dacht te gaan doen met de 

erfenis wanneer hij zou gestorven zijn. Als hij naar zijn zoon keek en de manier waarop deze 

zijn zaken beheerde, maakte hem dat erg bezorgd. Zijn zoon lachte deze bezwaren weg: Het is 

zoveel wat u mij achterlaat, dat het voor mij onmogelijk is al dit geld op te maken. Op een 

dag gaf de vader de zoon opdracht om een eenvoudig huisje te maken ver weg van waar zij 

woonden. Aan het plafond moest een touw gemaakt worden en de vader stelde een 

voorwaarde en liet de zoon beloven dat als er een dag zou komen dat hij de gehele erfenis zou 

hebben doorgebracht, hij op de trap zou klimmen en het hoofd door het touw zou steken. De 

zoon lachte, zover zou het nooit komen. De vader stierf en de zoon bracht de erfenis erdoor. 

Toen al het geld op was herinnerde hij zich de belofte die hij had gedaan. Hij zocht het huisje 

op en deed wat hij zijn vader had beloofd. Hij stak zijn hoofd door de strop en sprong van de 

trap af. Toen opende zich een luik in het plafond en een grote schat viel naar beneden. Veel 

groter dan de erfenis die hij ontvangen had en op een briefje stond geschreven: Mijn zoon, 

omdat ik veel van je houd, krijg je deze nieuwe kans.’
74

 Na deze introductie loopt Danny de 

                                                 
70

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 24. 
71

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 25-26. 
72

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 24-25. 
73

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 25. 
74

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 33, 34. 



163 

 

perikoop verder door en maakt regelmatig de toepassing richting het dagelijks leven. Als de 

jongste zoon eet van het varkensvoer: ‘In God hebben we alles wat we nodig hebben. Soms 

zeggen we dat we niets hebben, dan hebben we tekort, maar we vergeten dat God een God 

van liefde is. Soms hebben we een broodje en hebben we hongerige kinderen aan tafel of 

familieleden en zeggen we: Wat kan ik doen met een broodje als ik mezelf er niet eens mee 

kan voeden? Maar dan vergeten we dat er van één broodje vijfduizend aten. We vergeten dat 

God een God is Die voor ons zorgt en een God Die vermenigvuldigt.’ En als hij stilstaat bij 

het vertrek van de zoon, merkt hij op: ‘Waarom zou je op die leeftijd de kerk al dienen? Nee, 

het lijkt me beter als ik wat ouder ben, dat ik dan God zou zoeken. Het is nu niet mijn tijd. Ik 

ben jong en er zijn veel zaken die de wereld mij biedt’.
75

 Als hij de tekst bespreekt waarin de 

zoon zich voorneemt om naar zijn vader te gaan en te zeggen: ‘Vader, ik heb gezondigd tegen 

de hemel en voor u’, dan zegt Danny: ‘Goed, we hebben veel tegen God gezondigd. Het is nu 

ongeveer 11.32 uur, we hebben gezondigd. Laten wij nu met deze jongen opstaan en tot de 

Vader zeggen: Vader, ik heb tegen U gezondigd, we hebben ons nu bekeerd van onze zonden 

die we gedaan hebben vanaf het moment dat we gebeden hebben’.
76

 In de oudste zoon ziet hij 

een ambitieus figuur, een figuur zoals veel personen die christenen tussen aanhalingstekens 

zijn. ‘Zoals zovelen die het Woord van God gebruiken, maar verkleed zijn. Ze bezoeken de 

kerk en de diensten. Ze geven tienden. Ze weten wat ze doen in de kerk. Maar hun interesse is 

erin gelegen dat ze gezien worden, dat ze christenen genoemd worden, klaarblijkelijk voor de 

mensen, maar nooit voor de ogen van God. Nooit!’
77

 Uit deze voorbeelden blijkt dat er door 

Danny moeiteloos wordt geschakeld tussen de tekst en de context waarin deze is overgeleverd 

en het heden. 

 

Als Ingrid het woord krijgt, begint zij met: ‘Ik ben aan het denken over de tekst en aan het 

onderzoeken en ik moet deze gedachten ordenen om er iets over te kunnen zeggen’.
78

 Zij 

voorziet de teksten van een kort commentaar, maar besteedt aan de tekstkenmerken evenmin 

aandacht. Ingrid spreekt veelvuldig in de eerste persoon meervoud, maar laat soms ook 

merken wat het haar persoonlijk doet. Als ze bij de belijdenis van de jongste zoon aankomt: 

‘Vader, ik heb gezondigd tegen de hemel en voor u en ik ben niet waardig uw zoon genaamd 

te worden’ (vers 21), merkt ze op: ‘Werkelijk het is een belijdenis die al mijn aandacht trekt.’ 

En als zij bij het vers aankomt waarin de vader tegen de oudste zoon zegt dat al het zijne van 

hem is (vers 31) past ze dat toe op zichzelf: ‘Toegepast op mij, dat Hij me zou zeggen: 

Dochter, je bent altijd bij mij en mijn zaken zijn van jou. Voelen dat God dit direct zou 

zeggen tot ons, dat Hij me zo zou aanspreken, met liefde, dat we altijd bij Hem zouden 

verkeren. Dat is een onuitsprekelijk voorrecht, alleen al door het te zeggen. Dan hebben we 

niets meer te begeren. Hij geeft ons zoveel zaken. De mogelijkheid om hier bijeen te zijn, iets 

wat we totaal niet verwacht hadden, hier in de kerk, zonder de andere broeders en zusters. Ik 

vertelde een nicht dat ik naar de kerk ging. Op donderdag naar de kerk? Ja, zei ik. Maar God 

heeft ons dit voorrecht geschonken’.
79

  

 

Ingrid deelt nog een andere toepassing. Volgens haar ontvangen ook wij het soort zegeningen 

dat de jongste zoon in de erfenis ontvangt. ‘Als wij een uitstapje maken en in de bergen iets 

van Gods schepping zien, dan realiseren we ons dat dit niet het werk is van de handen van 

mensen. En overal waar we kijken zien we God. Echter, we slaan daar geen acht op, totdat we 

in eenzelfde toestand komen als deze jongste zoon.’ Het staan in een miserabele toestand en 

                                                 
75

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 34, 35. 
76

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 35. 
77

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 36. 
78

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 38. 
79

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 40. 



164 

 

het minachten van Gods zegeningen en het tot inkeer komen, koppelt Ingrid aan het voorbeeld 

dat ‘iemand de gave van muziek heeft, om een bepaald muziekinstrument te bespelen, maar 

hij wandelt buiten de wegen van de Heere. Hij zingt, maar hij gebruikt de gave om satan te 

verheerlijken om in de wereld te zingen. Dan minacht hij de zegeningen en rijkdommen die 

God hem heeft gegeven.’ In de oudste zoon ziet zij ‘het andere gezicht van ons’. ‘Wij zijn hier 

aan het werk in de kerk en als er dan iemand anders komt, moeten we ons afvragen hoe we 

ons gedragen, of we ons verblijden, of dat we ons terugtrekken en ons dienstwerk niet meer 

doen omdat er een ander is gekomen die het beter kan. Of er komen mensen die ons veel 

kwaad hebben gedaan maar God heeft hun genade bewezen. De vraag is: Mogen we dat onder 

kritiek stellen?’
80

  

 

Mirna schenkt geen aandacht aan de tekst. Zij concentreert zich op wat dit Bijbelgedeelte haar 

‘persoonlijk onderwijst namelijk dat ze volhardend moet volgen in de wegen van de Heere’.
81

 

Zij spreekt alleen in de eerste persoon enkelvoud. Ze wil niet van Jezus weglopen omdat ze 

dan veel kwijtraakt, naar analogie van de jongste zoon. Ze spreekt over een ervaring een jaar 

geleden. ‘Aan het begin van vorig jaar had ik problemen in mijn gezin, met mijn echtgenoot. 

Ik wilde me van de wegen van de Heere afkeren. Ik was boos op mijn echtgenoot, maar toen 

las ik Jakobus 2:12 waar staat dat wanneer iemand Jezus kent niet moet vergeten in Zijn 

wegen te wandelen en dat als ik moeilijkheden heb, dat ik vertrouwen in Hem moet hebben en 

een schuilplaats moet zoeken in Hem. Hij is de enige Die mij rust kan geven, vrede kan geven 

in mijn leven en in mijn omstandigheden. Op dat moment voelde ik mij gewond en toen 

moest ik nadenken. Het stelt ook eigenlijk niets voor. Het is niets vergeleken met wat God 

voor mij gedaan heeft. Dat Hij stierf en Zijn Zoon gaf om te sterven aan het kruis voor mijn 

zonden en dat wat er op dat moment in mijn leven gebeurde gewoon niet te vergelijken was 

met wat God voor mij gedaan had. En in dat Schriftgedeelte lees ik dat er personen zijn die 

verkeerd handelen, maar God heeft Zijn beloning voor eenieder van hen, zowel voor degenen 

die verkeerd doen als voor degenen die goed doen.’
82

  

 

Luz, Angela, Mirella en Mercedes 

Mirella loopt met de anderen eerst de tekst door en geeft in eigen woorden een weergave. 

Vervolgens staat ze stil bij het punt waar ze zelf door geraakt wordt, namelijk de jaloersheid 

die deel is van haar karakter en die ze herkent in de oudste zoon en dan vooral de gestalte van 

de vader en hoe deze met zijn zoons omgaat.
83

 Voor Angela is het een belangrijke 

persoonlijke onderwijzing te zien hoe de vader de jongste zoon ontvangt. ‘Ik heb het sterke 

vertrouwen dat ondanks dat ik een zondares ben, dat Jezus Christus stierf om mij te zaligen en 

dat ik Hem zoek en dat Hij naar me zal luisteren.’
84

 Mercedes’ antwoord op de gelijkenis is 

vergelijkbaar. ‘Als ik de jongste zoon zie, is dat zoiets als een voorbeeld voor mij, voor mij, 

voor mijn persoonlijk leven. Want zo is God, barmhartig, Hij is liefde, maar Hij is ook 

rechtvaardigheid.’
85

 De bijdrage van Luz is bescheiden en zij verwoordt geen persoonlijke 

toepassing. 

 

De uitleg van de gelijkenis is in deze lezersgroep sterk geconcentreerd op het verkregen en 

innerlijk beleefde heil door Jezus aan het kruis (zie vorige paragrafen). Verder is het omgaan 

met elkaar in de kerk een thema dat op deze gelijkenis betrokken wordt. ‘Er mag geen afgunst 

                                                 
80

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 39-40. 
81

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41. 
82

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 42. 
83

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51. 
84

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51. 
85

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 52. 



165 

 

onder elkaar zijn’ (Luz). Alsook dat vaders te stellen hebben met afgunst onder hun kinderen. 

‘De gelijkenis geeft me reflectie ziende op de barmhartige vader die niet kwaad wordt op de 

ene zoon noch op de andere’ (Mirella).
86

 Er wordt voortdurend in de ‘wij-vorm’ gesproken. 

 

Wilson, Ulbio en Vicente 

Men besteedt geen aandacht aan tekstkenmerken zoals de betekenis van de woorden en de 

oorspronkelijke context van de gelijkenis. Ulbio identificeert zich met de terugkerende zoon 

en verhaalt hoe hij Gods goederen verbruikt heeft en hoe hij terugkeerde tot God.
87

 Vicente 

spreekt duidelijk over een persoonlijke toepassing: ‘Ik was als deze zoon, want ik verliet mijn 

geestelijke vader.’ En verderop in de uitleg: ‘Ziende deze gelijkenis moet ik ook erkennen dat 

ik dood was in zonden en misdaden en dat deze Vader door de Heere Jezus ook mij een 

nieuwe mogelijkheid bood en een nieuw leven.’ Vicente spreekt dikwijls in de eerste persoon 

enkelvoud. Wilson blijft meer op afstand en spreekt hoofdzakelijk in de eerste persoon 

meervoud. Aan het eind gekomen maakt hij nog een persoonlijke toepassing: ‘Ik geloof dat 

dit ook een les voor mij is, ziende dat God er ook is. Hij is een liefhebbende Vader Die 

klaarstaat om onze zonden te vergeven en ons te redden. Evenzo Jezus Christus door Zijn 

genade. Dit heeft mijn bijzondere aandacht getrokken’.
88

  

 

Ook de uitleg van de gelijkenis in deze lezersgroep is sterk geconcentreerd op het verkregen 

innerlijk heil verworven door Jezus aan het kruis en de identificatie daarmee (zie vorige 

paragraaf). ‘Als God ons hart aanraakt en we terugkeren tot onze eeuwige Vader, kunnen we 

ons opnieuw verblijden en verheugen in een vol leven met Hem, kennende Zijn liefde en 

barmhartigheid en dan kunnen we ons verblijden door Hem vergeven te zijn, alles uit genade 

en alles door Zijn barmhartigheid en niet omdat we iets zouden verdiend hebben van 

onszelf.’
89

 Wilson ziet vergelijkingen tussen de jongste zoon en allen die in de wereld leven 

en die wanneer zij in nood komen net zoals de jongste zoon eerst tot de varkens vluchten, dus 

hulp zoeken bij een willekeurige burger en niet bij hun ouders.
90

 Ook hier wordt de ‘wij-

vorm’ gebezigd. 

 

Bevindingen 

We doen hier twee constateringen. De eerste is dat de leesgroepen niets doen met de 

letterlijke, historische kenmerken van de perikoop. De tweede is dat de toe-eigening en 

toepassing van de tekst voor de eigen situatie zonder aarzeling verlopen bij de lezers die zich 

christen noemen. De groep beginnende lezers uit Portoviejo is hierop een uitzondering. 

 

Afstand tussen de tekst en de persoonlijke situatie is er nog het meest bij de onervaren 

lezersgroep in Portoviejo. De tweede lezersgroep in Machala heeft geen moeite met de 

toepassing c.q. integreren van de gelijkenis in eigen leven, maar doet vervolgens weinig met 

de tekst zelf. De tekst blijft als het ware op een afstand. Bij de gereformeerde lezersgroep 

lijken aandacht voor de tekst en het maken van een toepassing meer met elkaar in evenwicht 

te zijn. Niet dat er aandacht wordt besteed aan de tekstkenmerken, maar wel dat de tekst 

nauwkeurig wordt gelezen en de toepassingen eruit op lijken te komen.  

  

De leesbeweging lijkt vooral gestempeld te worden door eigen ervaring, beleving en 

herkenning van wat in dit Bijbelgedeelte aan de orde komt. Een kritisch tegenover of zoiets 

                                                 
86

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 50-51. 
87

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 61, 62. 
88

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 64. 
89

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63. 
90

  J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63. 



166 

 

als een contrapunt is er niet. De toe-eigening of toepassing is er eigenlijk zonder aarzeling. 

Uit deze interpretaties van de gelijkenis blijkt dan ook geen spanning tussen de tekst en de 

toepassing of toe-eigening. Wel constateren we dat er onderscheid is in de mate waarop men 

de tekst of een gedeelte persoonlijk toepast op eigen leven en ervaring en de mate waarin men 

de eerste persoon enkelvoud gebruikt. De gereformeerde lezers spitsen de toepassing eerder 

persoonlijk toe dan de leesgroepen uit Machala. Geen van de lezers heeft er moeite mee de 

afstand tussen de eigen situatie en de perikoop te overbruggen en daarbij maakt het niet uit of 

de spits nu gelegen is in de heilservaring of dat er andere praktische toepassingen worden 

gemaakt. Tekst en lezer smelten samen.
91

 Het lijkt hiermee alsof de tekst overgeleverd is aan 

de lezer en de ervaring de dominante factor is bij de uitleg. Kan de Bijbeltekst nog ‘van 

tegenover’ komen en het werk van transformatie doen? 

 

Door de meeste lezers wordt de tekst zonder aarzelen toegepast op het dagelijks leven en 

ingevuld met eigen ervaringen. De gevorderde lezersgroep en de ambtsdragersgroep onder de 

gereformeerde lezers lijkt minder vloeiend te schakelen tussen de tekst en het dagelijks leven 

en zij leggen de gelijkenis vooral uit met het oog op de (innerlijke) beleving van het heil.
92

 Dit 

is ook het geval bij Silvia van een lezersgroep uit Machala.  

 

Verder hanteren alle lezers een inclusief in plaats van een separerend taalgebruik: veelvuldig 

spreken zij over ‘wij’ en ‘ons’. 

 

5.2.6 Evaluatie 

 

Van de vier besproken kernvragen springt die van de toe-eigening eruit. Daar ligt in deze 

leesgroepen die slechts een korte traditie van Bijbellezen hebben de kracht. De intuïtieve 

leeshouding leidt tot een veelzijdige toepassing. Maar er is relatief weinig aandacht voor de 

tekst zelf en we ontdekken geen ontvankelijkheid voor hoe de tekst is ontvangen door de kerk.  

 

Bevinding versus analogie des geloofs 

Er is in de bovenstaande leesoefeningen geen afstand waar te nemen tussen de Schrift en het 

nu. Hier is niet de analogie des geloofs de dominante uitlegregel. Hier zijn de eigen 

bevinding, ervaring en leefwereld de leidende norm. Beide dominanties hebben sterke en 

zwakke kanten. De ‘analogie des geloofs’ brengt eenheid in de uitleg. Ook verbindt deze 

uitleg aan de geloofsgemeenschap van de kerk der eeuwen. Dat is de positieve inbreng. Maar 

de ontvangstkant, namelijk die van de hoorder c.q. lezer blijft buiten beschouwing en het 

spreken van de tekst zelf is begrensd. Het gevaar van vooringenomenheid ligt op de loer. In 

deze leesverslagen zien we een gedreven inbreng van de lezer en een veelzijdigheid aan 

toepassingen van de tekst. Dat is de positieve inbreng. Tegelijkertijd stuiten we op een andere 

eenzijdigheid namelijk die van het lezen zonder duidelijke omgangsregels. De 

interpretatieruimte is hier onbeperkt en het spreken van de tekst wordt overstemd door de 

bevindingen en ondervindingen van de lezer. 

 

Respect voor de sensus literalis 

Hoe gaat men om met de tekst? Onze kritiek is dat de tekst – wat staat er, in welke context, 

hoe verhoudt deze tekst zich met andere Schriftgedeelten, het diepe respect voor de sensus 

                                                 
91

  Zie ook par. 5.2.4. 
92

  Tot een vergelijkbare conclusie komt P. van Olst in zijn scriptie Mijn verlosser leeft. Een onderzoek naar 

de overdracht van Bijbels-gereformeerde Christuskennis op het zendingsveld in Ecuador als hij stelt dat de 

gemeenten van gereformeerd presbyteriaanse origine herkenbaarder spreken over Christus dan de 

gemeenten uit andere tradities. P. van Olst, Mijn verlosser leeft, 39. 



167 

 

literalis – niet gehoord wordt. Deze conclusie komt overeen met recente uitkomsten van het 

onderzoek naar intercultureel Bijbellezen, waarin een vergelijking wordt gemaakt tussen 

academisch lezen en lezen in het Zuiden. ‘Het spontane overheerst, er is weinig systematische 

lezing, intuïtie is belangrijk en men is sterk gericht op actualisering.’
93

 De lezer neemt veel 

vrijmoedigheid om zijn eigen situatie in te lezen in de Schrift. Het kritische tegenover heeft 

geen plaats. Er vindt geen onderscheiding plaats. Deze lezers maken geen gebruik van andere 

schriftelijke bronnen zoals studiebijbel, commentaren e.d. Ook is er geen doelbewust hanteren 

van leesregels. Het lijkt wel of de Bijbel, die toch het primaat behoort te hebben in de 

zoektocht naar het verstaan van de boodschap, de grote verliezer is. Het is opvallend dat de 

perikoop zo snel het eigen denken in getrokken wordt, dat de coördinaat Tekst niet 

contrasteert met de lezer.  

 

Identificatie 

De afstand tussen tekst en lezer wordt hier moeiteloos overbrugd. Er is bij deze lezers 

zondermeer een sterke geestelijke betrokkenheid op de Schrift en een duidelijke identificatie 

met een persoon in de gelijkenis. Er wordt niet geaarzeld of getwijfeld. De lezers hebben 

onverhinderd de toegang tot de Bijbeltekst. Ons lijkt de stelling gerechtvaardigd dat de toe-

eigening van de tekst krachtiger en vloeiender is wanneer er een duidelijke identificatie met 

de tekst wordt gezocht. Het is van belang om de autopistie van de Schrift de gelegenheid te 

geven haar invloed uit te oefenen in de lezer.  

 

Aanvaardbaar 

We constateren tevens dat op één belangrijke uitzondering na, als het gaat over de vrije wil, 

de interpretaties aanvaardbaar zijn binnen de kaders van het gereformeerd belijden, al kan wel 

de vraag gesteld worden of al de interpretaties recht doen aan de volle rijkdom van de Schrift 

of de centrale heilsboodschap ervan. Hiermee is echter niet gezegd dat de interpretaties 

onjuist zijn. Er is hoogstens sprake van een meer of minder rijke Schriftuitleg, of minder of 

meer gericht zijn op de kern van de heilsboodschap. Het ligt hierbij voor de hand om te 

bedenken dat de uitkomst van de lezing een afspiegeling is van het Bijbelonderwijs en de 

Bijbeluitleg in de kerken van deze lezers.  

 

Instructie 

In de interpretaties van de verschillende groepen zien we invloeden terug uit de context. 

Lezers interpreteren de Schrift onder andere door gebruik te maken van kennis die in de 

kerkelijke gemeenschap is onderwezen. Lezers hebben hun eigen substraat van rooms-

katholicisme, protestantisme, animisme, enz. Dat substraat kan een belangrijke rol blijven 

spelen bij de interpretatie van teksten. Instructie voor het Bijbellezen lijkt daarom onmisbaar. 

Iemand leest de Bijbel niet automatisch goed, al mag het gezien de autopistie nooit worden 

uitgesloten. Het is in deze uitleg alles even vlak en aardig. Maar waar zit in de uitleg het 

vreemde? Waar is het contrapunt, het kritisch moment? Bij de gereformeerde lezersgroep 

lijken aandacht voor de tekst en het maken van een toepassing meer met elkaar in evenwicht 

te zijn. Niet dat er aandacht wordt besteed aan de tekstkenmerken, maar wel dat de tekst 

nauwkeurig wordt gelezen en de toepassingen eruit op lijken te komen. Deze constateringen 

rechtvaardigen de voorzichtige conclusie dat toepassing en toe-eigening door (lees)oefening 

en Schriftkennis worden beïnvloed. Gevorderde lezers lijken meer te vinden in de tekst, dan 

beginnende of ongeoefende lezers. 

 

                                                 
93

  J.H. de Wit, ‘De Samaritaanse heeft ons veel gegeven. Resultaten, conclusies en leermomenten’, H. Snoek, 

‘Deelnemers en wetenschappers in gesprek over levend water. Overeenkomsten en verschillen in wijze van 

benaderen’ in: J.H. de Wit e.a. (red.), Putten uit de bron, 374-396; 189-201.  



168 

 

Wil de autopistie tot zijn recht komen in de hermeneutische praktijk, dan vraagt dit om 

inkadering. Dat zal niet alleen zo zijn in een missionaire context, maar ook in een 

willekeurige kerkelijke context. Het zogenaamde meditatief Bijbellezen – met de Bijbel op 

schoot en begrensd door de invulling die een persoon zelf aan een tekst geeft, impliciet en 

intuïtief – leidt niet automatisch tot een aanvaardbaar verstaan van het Woord van God. De 

Ecuadoraan zal de Schrift vullen met zijn of haar eigen gedachten, de Nederlander idem dito. 

Gewone lezers en professionele lezers hebben elkaar nodig. 

  

 

5.3 De bevindelijk gereformeerde aanpak 
 

Als we de bovenstaande leespraktijk benaderen met de bevindelijk gereformeerde 

hermeneutische aanpak zoals deze nu gangbaar is, kunnen we daarmee dan uit de voeten? 

Zijdelings is al opgemerkt dat in de ontwikkeling van de gereformeerde theologie, in het 

bijzonder ten aanzien van de hermeneutiek, onvoldoende reflectie heeft plaatsgevonden ten 

aanzien van het vraagstuk van het Bijbellezen over de culturen en eigen traditie heen. Er is 

nog weinig onderzoek gedaan naar het Bijbellezen van gewone lezers in deze groep. Aan het 

Bijbelleesproject Door de ogen van een ander, namen geen groepen deel die we kunnen 

rekenen tot deze traditie.  

 

Gezien de grote belangstelling van de bevindelijk gereformeerden voor de traditie van 

Reformatie en Nadere Reformatie en de vele uitgaven uit die tijd die nog dagelijks in 

hedendaags Nederlands het daglicht zien
94

, is de conclusie gerechtvaardigd dat de 

interpretatie van de Schrift in lijn wordt gehouden met de geloofsleer zoals door de kerk is 

aanvaard. Het feit dat het lezen van de Schrift volgens de synode van de Gereformeerde 

Gemeenten, een belangrijke component van de bevindelijk gereformeerde stroming
95

, 

nadrukkelijk dient plaats te vinden onder ambtelijke leiding, geeft aan dat men haar 

uitlegtraditie hoog houdt. Zij acht Bijbelonderzoek nodig en geoorloofd, maar acht het gevaar 

niet denkbeeldig dat wanneer Bijbelonderzoek plaatsvindt zonder ambtelijk toezicht de kans 

op ontsporing groot is. Zij stimuleert naast het gebruik van de kanttekeningen op de 

Statenvertaling het gebruik van ‘betrouwbare verklaarders’.
96

  

 

We bespreken eerst een viertal representatieve uitgaven over het lezen van de Schrift om 

vervolgens deze aanpak te projecteren op de Ecuadoraanse leesvoorbeelden. Is de aanpak 

bruikbaar voor nieuwe lezers met een andere culturele inbedding? Hoe functioneert deze 

aanpak in een andere culturele wereld dan waarvoor ze bedoeld is? Welke hermeneutische 

inzichten levert de confrontatie van deze aanpak met de Ecuadoraanse leesvoorbeelden op 

voor de hermeneutische driehoek Tekst, lezer en context? 

 

De eerste uitgave is van de hand van J. van Bruggen (1936), vooraanstaand 

nieuwtestamenticus en predikant in de Gereformeerde Kerken Vrijgemaakt. Hij schreef in 

1981 een hermeneutische handreiking: Het lezen van de Bijbel.
97

 Deze inleiding werd diverse 

keren herdrukt totdat in 2002 een nieuw boek verscheen onder de titel Het kompas van het 

                                                 
94

   Zie bijvoorbeeld de theologische uitgaven van de twee grootste uitgeverijen in de (bevindelijk) 

gereformeerde gezindte www.debanier.nl en www.hertog.nl.  
95

  C. Janse, Bewaar het pand, 66. 
96

   Acta van de Generale Synode der Gereformeerde Gemeenten 1998. Woerden: Centraal Bureau 

Gereformeerde Gemeenten 1999, 639-641.  
97

  J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel. Een inleiding. Kampen: Kok 1981 (1
e
 dr.); J. van Bruggen, Het 

kompas van het christendom. Ontstaan en betekenis van een omstreden bijbel. Kok: Kampen 2002. 

http://www.debanier.nl/
http://www.hertog.nl/


169 

 

christendom, waarin onder andere het eerdere boek verwerkt werd. De uitgave Het lezen van 

de Bijbel staat echter nog steeds vermeld op de literatuurlijst voor hermeneutiek en methode 

van exegese van de CGO-hbo theologie
98

, uitgaande van de Gereformeerde Gemeenten.
99

  

 

De tweede uitgave is van de hand van W.C. Meeuse, predikant in de Protestantse Kerk in 

Nederland en lid van de Gereformeerde Bond. De Gereformeerde Bond heeft als doelstelling 

op te komen voor de leer van de Reformatie, zoals die met name in de belijdenisgeschriften is 

verwoord. Meeuse schreef tijdens een studieverlof in 2008 een handreiking voor Bijbellezen: 

Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen.
100

 

 

De derde uitgave, Zin en mening. Een bezinning op de uitleg van de Heilige Schrift, is van A. 

Moerkerken, predikant en rector van de theologische school, de opleiding voor predikanten 

van de Gereformeerde Gemeenten.
101

 Hij gaf in 2010 zijn lesdictaten over het verstaan van de 

Schrift uit.
102

  

 

De vierde uitgave is van de godsdienstdocenten W. van den Hoorn, L. Snoek en Chr.J. 

Weststrate. Zij schreven Lessen bij de bron. Omgang met de Bijbel, een deel in de 

godsdienstmethode voor de basisvorming HAVO/VWO die gebruikt wordt op het grootste 

deel van de reformatorische scholen van voortgezet onderwijs, de groep scholen die bijna alle 

scholieren uit de gereformeerd bevindelijke traditie bereikt.
103

 

 

In de vier uitgaven die geen wetenschappelijke pretentie hebben, zoeken we naar de 

hermeneutische aanpak. De uitgaven zijn niet gelijksoortig en daarom onderling niet goed 

vergelijkbaar. We zoeken naar lijnen waarover consensus bestaat. 

 

5.3.1 J. van Bruggen 

 

De hermeneutische hoofdlijn is voor Van Bruggen het concentrisch lezen binnen het 

tekstgeheel.
104

 Verder hecht hij belang aan het maken van een onderscheid tussen auctor 

primarius en auctor secundarius en het lezen van de Bijbel naar de analogie van het geloof.
105

 

In het oudere boek Het lezen van de bijbel behandelt Van Bruggen twaalf aspecten van het 

lezen van de Bijbel. We vinden deze stappen niet meer terug in de vervangende uitgave Het 

kompas van het christendom. De meer ‘technische gedeelten’ heeft hij daar weggelaten. De 

twaalf aspecten zijn omgangsregels voor de tekst. De aspecten zijn niet geheel chronologisch 

                                                 
98

  www.cgo.nu 
99

  CGO-HBO, Boekenlijsten. Opleiding Theologie op HBO-niveau. Rotterdam 2011-2012; overigens rekent 

socioloog C. Janse de Gereformeerde Kerken Vrijgemaakt niet tot de bevindelijk gereformeerden; C. Janse, 

Bewaar het pand, 66. 
100

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen. Bunnik: De Banier 2008. 
101

  De Gereformeerde Gemeenten ontstonden in 1907 en behoren tot de orthodox bevindelijke stroming in 

Nederland die zich kenmerkt door de aandacht voor persoonlijke bekering, een besef van het komende 

oordeel en cultuurmijding. Zij oriënteren zich sterk op de Nadere Reformatie en het gereformeerd 

piëtisme.
101

 De Gereformeerde Gemeenten is met ruim 104.770 leden in 2010 na de Protestantse Kerk in 

Nederland en de vrijgemaakt gereformeerde kerken het derde protestantse kerkgenootschap van Nederland. 
102

  A. Moerkerken, Zin en mening. Een bezinning op de uitleg van de Heilige Schrift. Houten: Den Hertog 

2010. Het boekje beleefde in korte tijd enkele drukken en werd in 2010 door de Jeugdbond van de 

Gereformeerde Gemeenten als welkomstgeschenk voor nieuwe donateurs aangeboden. 
103

  W. van den Hoorn, L. Snoek, Chr.J. Weststrate, Lessen bij de bron. Deel 3 Omgang met de Bijbel. 

Apeldoorn: Jacobus Fruytier sg. 2007. Het gaat om de scholen die zijn aangesloten bij de Vereniging 

Gereformeerd Schoolonderwijs. Zie www.vgs.nl en www.refswv.nl. 
104

  J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 26. 
105

  J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 29-30. 

http://www.vgs.nl/


170 

 

toe te passen, maar sommige aspecten hebben wel voorrang op andere.
106

 De exegeet begint 

met (1) het zoeken van de kleinste eenheid voor exegese. Daarna (2) volgt de 

tekstvaststelling. Hoe luidt de tekst precies? Wat is de tekstgeschiedenis? De uitlegger moet 

(3) het vertaalpad bewandelen, niet als neerslag van de eigen exegese, maar vanuit de 

grondtaal naar de eigen taal. In onze gedachten moeten we (4) terugreizen in de tijd. Teksten 

zijn verbonden met de tijd en de wereld waarin zij ontstonden. Ook de (5) historische context 

nemen we in ogenschouw. Voor het verstaan ervan is kennis nodig van de wereld die in de 

tekst voorondersteld wordt. De tekst wordt dan in het geheel van de openbaringsgeschiedenis 

geplaatst. Flora en fauna, topografie en geografie, geschiedenis en cultuur, godsdienst en 

Bijbelse kernwoorden worden nagetrokken. Verder is de (6) literaire context van belang. De 

exegeet let op de eigen gerichtheid (scopus) van de tekst. Ook (7) de stijl telt mee. De 

bedoeling van de auteur komt mede naar voren door zijn manier van formuleren of vertellen. 

(8) De verschillende onderdelen van een perikoop kunnen meerwaarde hebben, zoals 

personen die genoemd worden, of plaatsen of handelingen. Ook de (9) situatie van de lezers 

in de eigen tijd van de auteur spelen een rol. Het resultaat van de voorgaande beschouwingen 

mondt uit in (10) een samenvatting, een synthetische beschrijving van wat de tekst wil 

zeggen. Daarna komt (11) de stap naar de commentaren.
107

 Ten laatste (12) is er de toegepaste 

exegese. Van Bruggen vindt dat ‘de uitlegger zijn werk moet verrichten als deelgenoot van de 

gemeenschap der heiligen. Die gemeenschap is internationaal en strekt zich uit over vele 

eeuwen’.
108

 De omgangsregels getuigen van een groot respect voor de tekst, al beschrijft Van 

Bruggen de omgang met de Schrift hier op het niveau van een exegeet. De gewone lezer staat 

op afstand.  

 

In Het kompas van het christendom geeft hij meer algemene aanwijzingen. Hij benadrukt dat 

het noodzakelijk is om de geschriften in samenhang met elkaar te lezen en de verbindingen in 

geschiedenis en in profetie te respecteren. De samenhang van de Schriften verhindert 

geïsoleerde, uit de band springende exegese van losse verzen of onvolledige tekstgedeelten. 

Het belangrijkste uitgangspunt dat naar de mening van Van Bruggen Paulus ons geeft is: 

‘Lees de Schrift(en) en geen losse fragmenten, zoek de bedoeling van God en isoleer geen 

passages van zijn overige daden en woorden’.
109

 ‘Uiteindelijk gaat het om de Geschriften van 

apostelen en profeten. Zij lieten geen woorden, zinnen of perikopen na, maar boeken, brieven 

of evangeliën.’
110

  

 

De Bijbeltekst heeft in de hermeneutische aanpak het primaat. Van de exegeet wordt openheid 

verwacht. ‘Wanneer de exegeet niet meer de openheid heeft om in de tekst iets volstrekt 

onverwachts en naar zijn wetenschappelijk idee onmogelijks te lezen, slaat hij zichzelf met 

leesblindheid. De exegeet moet steeds nauwkeurig nagaan in hoeverre de tekst een nadere 

begrenzing vanuit buitentekstuele gegevens toelaat. Hij moet echter ook een open oog hebben 

voor de momenten waarop de bijbelse tekst zich niet laat begrenzen en integendeel ons 

aangedragen materiaal als “niet algemeen geldig” ontmaskert. Het is goed om de leesbril 

steeds schoon te vegen, maar we moeten niet gelijktijdig een ooglapje voorbinden.’
111

 

 

Hoe wordt de brug geslagen van de tekst naar het heden? Goede exegese kijkt volgens Van 

Bruggen naar twee kanten. ‘Er moet een sluis zijn tussen de exegese van de tekst en de 

                                                 
106

  J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 54. 
107

  J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 42-104. 
108

  J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 97-98. 
109

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 14, 105-106. 
110

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 110. 
111

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 76-77. 



171 

 

toepassing in het heden. De wateren aan weerszijden van een sluis staan met elkaar in 

verbinding: er is een bevaarbare, doorgaande route in beide richtingen. Men dient wel tijd te 

nemen voor het schutten, het verwerken van het peilverschil tussen de beide zijden van de 

sluis. Een goede exegeet is sluiswachter bij toegepaste exegese. En de lezer moet niet alleen 

tekstkennis hebben maar ook zelfkennis. Dit om te voorkomen dat men als een Narcissus 

slechts eigen spiegelbeeld wil of zal zien weerspiegeld in het water van de tekst.’
112

  

 

Het lezen van de Bijbel vraagt wel om een openstellen voor verandering. ‘De onthullingen in 

de Schriften staan vaak zo haaks op de persoonlijke visie van de lezer, dat hij of zij zich op 

een tweesprong geplaatst ziet: of de bijbel is volstrekt achterhaald, óf de Schriften vragen van 

ons een wijziging van voorstellingen en houdingen. Dit betreft in de eerste plaats de 

universele oproep tot bekering, tot terugkeer naar God en zijn gezag over ons leven. Hier 

vraagt de bijbel een ingrijpende keuze van de lezer. Een keuze die het lezen gaat beïnvloeden. 

Wie terugdeinst voor deze overgave aan de Schepper, neemt automatisch meer afstand tot de 

tekst. En dit kan zich aan hem of haar voordoen als onhoudbaarheid van de tekst zelf.’
113

 Van 

Bruggen wijst op het gevaar om bewust of onbewust een eigen voorkeur mee te nemen en op 

basis daarvan teksten te selecteren met verwaarlozing van andere Schriftgegevens of teksten 

en ze los te maken van hun context en ze meer of iets anders te laten zeggen dan bedoeld was. 

‘Al te vaak is men in de loop van de geschiedenis als zakkenroller te werk gegaan bij de 

bijbelse teksten, om deze iets te ontfutselen wat de vrager niet toekomt.’
114

 

 

Van Bruggen wijst twee wegen om de oneigenlijke toepassing van teksten te voorkomen. ‘1. 

Het is gewenst om bij het bijbellezen ook tijd in te ruimen voor kritisch zelfonderzoek. 

Bijbelkennis en zelfkennis hebben elkaar nodig. Het is goed om niet alleen de historische 

achtergrond van de bijbelse teksten te verkennen, maar ook de historische achtergrond van 

eigen moderne problematieken of vraagstellingen. Juist door het verdisconteren van de 

historische verschillen tussen tekst en latere vraagstelling kan de weg ontsloten worden naar 

de blijvende wijsheid van de bijbel en naar de gelijkblijvende richting in een andere tijd en 

omgeving. De bijbel is een kompas, hij is er niet om te kopiëren! 2. Het is gewenst om 

concordantiewerk te vermijden. Al te vaak wordt vanuit een modern begrip of onderwerp 

gezocht naar een concordant woord in de bijbel en de teksten waarin dat woord voorkomt 

worden dan samengenomen. Dit met veronachtzaming van historische verbanden en 

beperkingen.’
115

 

 

Ook al is de weg van de exegese naar een toepassing niet een gemakkelijke, ‘ieder moet eerst 

de opstap van de tekst gebruiken om gelovig de voeten te zetten op het hooggebergte van 

Gods daden. Dan wordt het inspirerend panorama zichtbaar dat altijd pas om de hoek van de 

tekst ligt, ook voor de bijbellezer persoonlijk.’ Uiteindelijk kan alleen de Geest de dingen van 

God doen verstaan en aanvaarden. ‘Maar deze Schriften zijn verenigd door de gangen en de 

Stem van de Eeuwige. De straatnamen zijn oud, maar de geur is heilig en die verwaait niet! 

Het boek neemt ons op in de gemeenschap der heiligen. De teksten in de Tekst zijn de 

heiligenbeelden in de wereldkerk. Het zijn de statiën van de lijdensweg, het is de 

beeldengalerij langs de triomfweg van het evangelie. Het zijn de draden in het kleed dat God 

weeft. De teksten zijn de deuren en de ramen die doorgang geven tot het wijde veld van een 

geschiedenis die hoger is dan de waarneembare en die vol mysterie is. Exegese is ingaan en 

                                                 
112

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 136. 
113

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 80, 81. 
114

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 137-138. 
115

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 138-139. 



172 

 

doorgaan in de wereldwijde gemeenschap van de heiligen, boven in de hemel bij Christus en 

hier op aarde.’
116

 

 

Dat er verschillen zijn in vertalingen is voor Van Bruggen geen probleem. De Bijbellezer 

behoeft zijn vertrouwen in de Bijbelvertaling niet op te zeggen omdat er een marge van 

onzekerheid is bij de tekstvaststelling waardoor verschillende vertalingen uiteenlopende 

keuzes kunnen maken. ‘Hoe omstreden sommige keuzes ook zijn, verreweg het grootste 

gedeelte van de Schriften is ondubbelzinnig overgeleverd. Onzekerheid over sommige 

zinsneden hoeft in het geheel niet te leiden tot onzekerheid over de leer van de apostelen en 

profeten.’
117

 

 

In de beide boeken besteedt Van Bruggen aandacht aan een specifiek hermeneutisch thema 

namelijk het uitleggen van profetieën. In Hoe lezen wij de bijbel behandelt Van Bruggen de 

typologische exegese. In Het kompas van het christendom gaat hij dieper in op de vraag naar 

meervoudige betekenissen. Hij onderscheidt een letterlijke en een geestelijke betekenis. De 

letterlijke betekenis van de tekst is de eerste.
118

 Van Bruggen benadrukt dat de Schriften 

betekenen wat zij werkelijk zeggen. ‘Het gaat daarin echt over wérkelijkheden. En daarom is 

de meditatie over de beschreven feiten en daden van God een vanzelfsprekende tweede dat 

onvermijdelijk verbonden is aan de lectuur van de letterlijke en historische betekenis van de 

tekst.’ ‘De christenheid heeft altijd maar één geestelijke betekenis geleerd, hoezeer die ook 

meerzijdig werd uitgewerkt.’
119

 

 

5.3.2 W.C. Meeuse 

 

Meeuse signaleert in zijn ‘Woord vooraf’ dat het voor (gereformeerde) Bijbellezers moeilijk 

is om naar de Bijbel te luisteren. Hij is tevens van mening dat het schrikbarend is gesteld met 

de Bijbelkennis onder trouwe kerkgangers en zelfs onder ambtsdragers. In Leer ons lezen wil 

hij handreikingen doen voor het Bijbellezen, zowel persoonlijk, als in het gezin en in 

groepsverband.
120

 ‘De Bijbel moet aandachtig, als Woord van de levende, sprekende God 

gelezen en gehoord worden: het Woord moet aan het woord komen.’
121

  

 

In het eerste hoofdstuk van Leer ons lezen besteedt Meeuse ruim aandacht aan de vraag wat 

de Bijbel voor een boek is. ‘De Bijbel is het geïnspireerde Woord van God.’
122

 Meeuse 

onderbouwt dit uitgangspunt aan de hand van de Schrift zelf, de belijdenisgeschriften en de 

opvattingen van een tiental theologen uit de kerkgeschiedenis.  

 

Voor het antwoord op de vraag naar de hermeneutische aanpak is vooral hoofdstuk 4 van 

belang. Daarin beschrijft hij methoden van Bijbellezen. Hierin bespreekt hij een meditatieve 

en een cognitieve manier van Bijbellezen. ‘Het spreekt vanzelf dat de ene methode de andere 

niet hoeft uit te sluiten. Daarbij hebben we hoofd, hart en handen te gebruiken. We gebruiken 

ons hoofd, ons verstand om de tekst te begrijpen. We gebruiken ons hart om over het gelezene 

te mediteren, het te verwerken. En we gebruiken onze handen, onze handel en wandel, om het 

in praktijk te brengen in het dagelijks leven.’
123

 

                                                 
116

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 174-176. 
117

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 96. 
118

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 172. 
119

  J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 174. 
120

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 9-10. 
121

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 12. 
122

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen,18. 
123

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen,75. 



173 

 

 

De meditatieve methode is een vorm van rustig overdenken, los van alle dagelijkse 

beslommeringen. Meeuse bespreekt hier een meditatieve methode van Bijbellezen 

geïntroduceerd door de Hervormd-Gereformeerde Jeugdbond (HGJB). Deze manier van 

omgang met de Bijbel wordt samengevat door de letters SOLVAT, die staan voor: Stil 

worden, Open handen (gebed), Lezen, Vragen stellen, Antwoorden en Toepassen.
124

 Meeuse 

beschrijft hier tevens de methode van de lectio divina met de vier fasen: (1) Lezen (lectio) en 

herlezen, ook hardop: men hóórt dan het woord ook. (2) Meditatie (meditatio): het 

denkproces, waarin het gelezen gedeelte biddend overdacht wordt. (3) Gebed (oratio): met het 

gelezene keert men tot God terug. (4) Contemplatie (contemplatio): een totale overgave aan 

God, waarin woorden minder belangrijk worden dan de gemeenschap met God.  

 

De cognitieve methode is de methode van Bijbelstudie. ‘Bij het meditatief lezen valt de 

klemtoon op het luisteren naar de tekst. Bij de Bijbelstudie gaan we de tekst ontleden en er 

vragen over stellen. Het gaat bij de cognitieve manier van lezen om een andere wijze van 

aanpak. Biddend onderzoeken is hierbij van groot belang. De Bijbel is een goudmijn: dus 

moet er gegraven worden. Daarbij is wel geduld nodig: alles is niet in één keer te leren.’
125

 

Hij kiest voor de methode VVV: Verkennen, Verklaren en Verwerken. Verkennen is: lezen en 

bestuderen van de tekst in de grondtaal. De letterlijke betekenis wordt opgezocht. De tekst 

wordt verstaan in de context: de omgeving waarin deze woorden geschreven of gesproken 

werden. De verzen rondom de tekst, het hoofdstuk en het Bijbelboek en ten slotte de gehele 

Schrift vormen de context van de tekst. Bij het cognitieve Bijbellezen wordt eerst nadruk 

gelegd op de tekst, de literaire context en de historische context. Dat is de fase van het 

verkennen. ‘Van groot belang is de context van de lezer zelf. Welke kennis en levenservaring 

heeft de lezer van nu? Bij Bijbelstudie moeten we ons hiervan terdege rekenschap geven. We 

moeten proberen onbevangen tegenover de bijbeltekst te staan. En tegelijk beseffen dat we 

naar Gods Woord luisteren.’
 126

 Vervolgens laat hij de lezer de vragen Wie? Wat? Waarom? 

Waar? Wanneer? en Hoe? stellen. Bij het zoeken naar antwoorden op dergelijke vragen 

moeten we erop letten, dat we de antwoorden in de tekst zoeken en niet in onze ervaring of 

kennis. 

 

Na de fase van het verkennen komt die van het verklaren. Nadat we de inhoud van de tekst 

hebben begrepen, komt de vraag naar de betekenis ervan in het hier en nu. Hoe moet de tekst 

worden uitgelegd? En als er meerdere mogelijkheden lijken te zijn, wat dan? Wat is de juiste 

exegese? Het gevaar van de subjectiviteit in de uitleg komt hier om de hoek kijken. Maar de 

tekst zelf heeft de prioriteit. Daarbij mogen we terugvallen op de uitleg van de kerk van alle 

tijden en plaatsen. Het is vanzelfsprekend dat hierin de theologische positie van de lezer 

meespreekt. Het is ontzettend moeilijk om onbevooroordeeld naar een tekst te luisteren. 

Daarom is bij het interpreteren en het verklaren van de tekst het gebed om de verlichting van 

de Heilige Geest van groot belang. We moeten de tekst steeds biddend overdenken met de 

vraag wat de boodschap is voor ons in het heden.
127

  

 

Na het verstaan en verklaren van de tekst komt de vraag naar de toepassing. Het Woord doet 

wat: het verandert ons denken (bekering) en bepaalt onze houding ten opzichte van kerk en 

maatschappij. 

                                                 
124

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 77. In het weekblad De Waarheidsvriend verscheen hierover in 2006 een 

artikelenserie (23 maart, 30 maart en 6 april). www.dewaarheidsvriend.nl  
125

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 79. 
126

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 80, 81. 
127

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 82. 

http://www.dewaarheidsvriend.nl/


174 

 

 

Hoe moet de houding van de lezer zijn? ‘Voor en na het bijbellezen is er het gebed tot God. 

Om de leiding van en de verlichting met de Heilige Geest.’
128

 ‘Van ons wordt gevraagd dat 

we het Woord beamend lezen, dat we amen zeggen op het Woord. Het is nodig dat de Heilige 

Geest, Die de Bewerker van het Woord is, ons dat laat ontdekken. De Bijbel is ons gegeven 

“opdat gij gelooft, dat Jezus is de Christus, de Zone Gods; en opdat gij gelovende, het leven 

hebt in Zijn Naam”.’
129

  

 

In het hoofdstuk over moeilijkheden bij het Bijbellezen behandelt Meeuse het thema van de 

subjectiviteit. Hij stelt de vraag of de Bijbel wel objectief te benaderen is, zonder gevoel, 

geloof of vooroordeel. Hij zegt dan: ‘De praktijk leert dat dit niet het geval is. We belijden dat 

de Bijbel het Woord van God is. Dat kan alleen door het geloof beleden worden’.
130

 Factoren 

van opvoeding, leefsituatie, kennis, vooroordelen spelen een rol. Maar de waarheid is 

objectief. ‘En alleen als objectieve, mensonafhankelijke waarheid moet deze doorgegeven en 

verkondigd kunnen worden.’ (…) ‘We moeten leren luisteren naar wat de Heere door Zijn 

Woord spreekt. Niet wij zijn het onderwerp. Het Woord komt tot de mens. Het gaat er immers 

niet om het Woord te gebruiken om de eigen mening te staven en te onderbouwen. Dan laten 

we de Bijbel zeggen wat wij vinden. Maar we moeten luisteren naar wat God zegt.’
131

  

 

In het hoofdstuk Hulpmiddelen bij het Bijbellezen verwijst hij onder andere naar handboeken, 

concordanties, Bijbelverklaringen en allerlei materialen die op internet te vinden zijn. Meeuse 

vindt dat de Statenvertaling het best aansluit bij de Hebreeuwse en Griekse grondtekst zoals 

die nu voorhanden is. Hij ziet de oorspronkelijke tekst van de Bijbel als het geïnspireerde 

Woord.
132

 

 

5.3.3 A. Moerkerken 

 

In deze uitgave gaat Moerkerken achtereenvolgens in op het voorwerp van de exegese (de 

heilige Schrift), enkele begrippen in de exegese, de methodiek van de exegese, de praktijk van 

de exegese en de geschiedenis van de exegese.
133

 Hij kiest voor Bijbelse hermeneutiek en ziet 

een strikte scheiding tussen algemene hermeneutiek en ‘gewijde hermeneutiek’.
134

 

Hermeneutiek is een theologisch vak. ‘De hermeneutiek – en om dat vak gaat het in dit boek – 

is een discipline die behoort tot de bibliologische vakken.’ Exegese is volgens Moerkerken 

het zoeken naar de betekenis en de bedoeling van de woorden van de Schrift. Dat is eerst. De 

exegeten geven zich in de hermeneutiek rekenschap van de regels die zij volgen.
135

 

 

Moerkerken behandelt in het eerste hoofdstuk de eigenschappen van de Schrift zoals deze in 

dit onderzoek in hoofdstuk 2 aan de orde kwamen. In het tweede hoofdstuk van Zin en 

mening behandelt hij enkele begrippen in de exegese.  

 

Volgens Moerkerken is de exegese vrij, al betekent dit niet dat iedereen er maar wat van mag 

maken. De exegese is gebonden aan regels. Hij onderscheidt drie grondregels om de 

Bijbeltekst te verklaren: (1) het verband van de Tekst, (2) de analogie van de heilige Schrift 

                                                 
128

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 65. 
129

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 12; Joh. 20:31. 
130

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 86. 
131

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 87. 
132

  W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 53, 54. 
133

  Zie o.a. A. de Heer, ‘Schatgraven in de Schrift’, Reformatorisch Dagblad, 17 nov. 2010, 2. 
134

  A. Moerkerken, Zin en mening, 30. 
135

  A. Moerkerken, Zin en mening, 30. 



175 

 

namelijk dat de uitkomst van een exegese ons nooit in conflict mag brengen met andere 

uitspraken van de Schrift, en (3) de analogie van het geloof, namelijk overeenkomstig de 

hoofdstukken van de christelijke leer.
136

 Verder legt hij nadruk op het onderzoeken van de 

stijlfiguren en verschillende stoffen in de Schrift. Met een stijlfiguur wijkt een auteur af van 

de ‘normale manier’ van zeggen met de bedoeling een of ander effect te bereiken. 

Onderscheid in de verschillende stoffen is nodig om de juiste betekenis ervan te kunnen 

verstaan. Zo onderscheidt hij gelijkenissen, analogieën, typologische stoffen en symbolische 

stoffen.
137

 

 

In het hoofdstuk Stap voor stap heeft Moerkerken de twaalf punten die Van Bruggen in Het 

lezen van de Bijbel gegeven heeft, teruggebracht tot zeven. (1) Een goede exegese begint met 

het zoeken van de kleinste eenheid. De kleinste eenheid kenmerkt zich erdoor dat zij niet 

verder kan worden opgedeeld in perikopen of segmenten. (2) Daarna probeert de exegeet de 

tekst te lezen in de oorspronkelijke taal. De uitlegger van de Bijbel moet zich richten op de 

grondtekst, al dan niet met digitale hulpmiddelen. (3) Vervolgens spant de exegeet zich in om 

goed te lezen wat er staat. Een goede exegese vereist goed lezen. (4) De volgende stap houdt 

de vertaling van het gelezene in. Er zijn dingen die bij het vertalen verloren gaan. De exegeet 

zal die dingen moeten zien. (5) De volgende fase is het vaststellen van de tekst. De exegeet 

zoekt naar de oorspronkelijke tekst van de Schrift door vergelijking van de verschillende 

bewaard gebleven handschriften. (6) In de zesde stap worden er vragen aan de tekst gesteld. 

Waar het om gaat is dat de exegeet helderheid moet proberen te verkrijgen over álle facetten 

van de tekst. (7) Ten laatste worden er antwoorden gezocht op de vragen die we stelden aan 

de tekst door te speuren in de Schrift, in een concordantie of een woordenboek.
138

  

 

Moerkerken beveelt het gebruik van commentaren aan. Maar het is wel van belang 

commentaren te raadplegen van auteurs met eenzelfde Schriftbeschouwing. ‘Wie de 

gereformeerde Schriftbeschouwing deelt zoals die beleden is onder andere in de Nederlandse 

Geloofsbelijdenis, zal zich daardoor beperkt zien in de keuze van de commentaren die hij als 

gidsen bij het Bijbelonderzoek begeert en vertrouwt. Gelukkig blijft er ook dan nog keus 

genoeg.’
139

 

 

De centrale boodschap van de Schrift is voor Moerkerken die ‘van schuld en genade, van 

Adam en Christus’.
140

 De positie van de lezer in het hermeneutisch proces krijgt bij hem in 

deze uiteenzetting geen aandacht. Hij constateert een verschuiving die hij negatief duidt. 

‘Eeuwenlang was hermeneutiek de naam van de theologische bezinning op de regels die men 

hanteert bij de uitleg van de Schriften. Alle aandacht richtte zich daarbij op de tekst en haar 

betekenis. In de moderne hermeneutiek is die aandacht verschoven naar de lezer en zijn 

leefwereld. Tussen de tekst en de leefwereld van de mens van deze tijd is immers een 

aanzienlijke kloof, zo stelt men. Nu tracht men die kloof te overbruggen door de boodschap 

van de Schrift zo te vertolken dat zij nog relevant is voor de moderne lezer. In feite geeft het 

lezend subject aan de tekst haar “betekenis”. Een van de moderne bevrijdingstheologen sprak 

dan ook van de taak tot eisegese in plaats van exegese. Vroeger noemden we dat gewoon 

inlegkunde – en dat is het natuurlijk ook. Ieder leest dan in de Schrift wat hem welgevallig is. 

                                                 
136

  A. Moerkerken, Zin en mening, 33, 34 
137

  A. Moerkerken, Zin en mening, 35-52. 
138

  A. Moerkerken, Zin en mening, 64-76. 
139

  A. Moerkerken, Zin en mening, 75. 
140

  A. Moerkerken, Zin en mening, 188. 



176 

 

Met hermeneutiek en exegese in de door ons bedoelde betekenis heeft dit natuurlijk weinig 

meer te maken.’
141

  

 

5.3.4 Lessen bij de Bron 

 

Eerst vindt de behandeling plaats van de Bijbel als boek en de eigenschappen ervan, zoals ook 

in dit onderzoek in hoofdstuk 2 beschreven staan. De Bijbel is het geïnspireerde Woord van 

God en alles in het kerkelijk leven behoort daaraan onderworpen te zijn. Als het gaat over het 

zelfgetuigenis van de Bijbel geven de auteurs daar de volgende definitie van: ‘Als je wilt 

weten wat de Bijbel voor boek is, zul je eerst en vooral moeten luisteren naar wat de Bijbel 

over zichzelf zegt. We noemen dat het zelfgetuigenis van de Heilige Schrift’.
142

 

Zelfgetuigenis zoals dat hier gebruikt wordt is dus niet hetzelfde als de autopistie van de 

Schrift.  

 

De auteurs onderstrepen het belang de Bijbel een plaats te geven in het leven. In de paragraaf 

‘Ik lees de Bijbel’ krijgen de jongeren tips. Hun wordt aangeraden een vast tijdstip te kiezen 

en te bedenken dat het niet om een soort ‘verstandelijke Bijbelstudie gaat, maar meer om de 

vraag: Wat heeft de Heere mij persoonlijk te zeggen?’ De Bijbel moet in de volle breedte 

gelezen worden en de jongeren moeten zich afvragen wat de belangrijkste boodschap is. Bij 

moeilijke gedeelten wordt aangeraden de kanttekeningen bij de Statenvertaling te raadplegen 

en de verwijsteksten op te zoeken.
143

 De leesregels worden voorts behandeld aan de hand van 

de boeken Jesaja, Haggaï en de Psalmen. De eerste en belangrijkste leesregel die de schrijvers 

noemen, is dat je de Bijbel biddend om de Heilige Geest moet lezen.
144

 De tweede is: Lees de 

Bijbel staande in de traditie van de kerk.
145

 De derde is: Vergelijk Schrift met Schrift. Je moet 

de Bijbel als eenheid lezen en elk deel van de Bijbel in het verband van het geheel uitleggen 

en minder duidelijke teksten in het licht van duidelijker parallelteksten uitleggen. De vierde 

is: Lees de Bijbel met het oog op Christus. De vijfde leesregel luidt: Lees de Bijbelse geboden 

in hun historisch verband. Leesregel zes luidt: Lees de Bijbel met het oog op het doel 

waarmee hij geschreven is. De zevende leesregel is: Houd bij het lezen rekening met de eigen 

aard van de Bijbel. De Bijbel is een niet-wetenschappelijk, oosters boek van goddelijke 

oorsprong.
146

 Pas als de zeven leesregels zijn nagelopen, mag de lezer beginnen met de 

persoonlijke verwerking van de tekst.
147

 

 

5.3.5 Evaluatie 

 

De Tekst is in deze bevindelijk gereformeerde benadering de winnaar. De lezer krijgt een 

exegetisch instrumentarium en diverse leesregels aangereikt waaraan hij of zij zich moet 

houden. De geloofsleer en de traditie van de kerk krijgen een plaats in de regel van de 

analogie des geloofs, maar spelen in de exegese – dus het vaststellen van de betekenis van de 

tekst – een ondergeschikte rol. Zowel de lezer zelf, als de weg naar de toepassing en toe-

eigening blijven onzichtbaar. De meeste auteurs belijden expliciet dat een verlichting door en 

gebed om de Heilige Geest nodig zijn. 

  

                                                 
141

  A. Moerkerken, Zin en mening, 184-185. 
142

  W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 12. 
143

  W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 40. 
144

  W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 43. 
145

  W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 49. 
146

  W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 83, 85-88, 117-118, 158. 
147

  W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 172-173. 



177 

 

Professionele methode van exegese 

De te lezen en bestuderen Bijbeltekst is zonder twijfel het belangrijkste uitgangspunt. Het 

lezen van de Bijbel is te typeren als een exegetische oefening van het zoeken naar de 

betekenis en de inhoud van de perikoop. Tekstuitleg is het verklaren van de tekst, analytisch, 

methodisch, systematisch en controleerbaar door middel van beproefde methoden of 

instrumenten waarmee het spectrum van betekenissen dat de tekst in haar context zou kunnen 

hebben gehad naar boven wordt gehaald.
148

 Er is volop aandacht voor de sensus literalis van 

de tekst en het principe van het tota Scriptura. De lezer maakt de cirkels stap voor stap wijder 

zodat men uiteindelijk de Schrift verlaat en aankomt bij de commentaren. Door de stappen 

nauwgezet te volgen en de tekst te overdenken moet een exegeet of lezer bij een juiste 

geestelijke uitleg komen. De exegetische methode lijkt hier op het receptmatig toepassen van 

een aantal uitgangspunten.
149

 

 

Geloofsleer 

De uitlegtraditie van de kerk doet mee en wordt gewaardeerd, maar ze is vooral – op de 

geadviseerde en betrouwbaar gevonden commentaren na – als impliciete stem aanwezig. Er 

wordt in de exegetische stappen en leesregels wel verwezen naar de regel van de analogie des 

geloofs en de leestraditie van de kerk, maar hoe deze concreet functioneren in het 

hermeneutisch proces van verklaren, interpreteren en toepassen van de tekst blijft onduidelijk. 

De exegeet of lezer zelf zal met zijn kennis over de geloofsleer af moeten wegen of de 

interpretatie in overeenstemming is met het belijden van de kerk. Dat zal geen probleem zijn 

zolang de exegeet of lezer over deze kennis beschikt. Beschikken lezers hier niet over, dan 

zullen ze die ook niet inbrengen. 

 

Interpretatieproces 

De eenduidige geestelijke betekenis wordt gezocht langs de weg van een methodische aanpak. 

In de aanpak wordt geen onderscheid gemaakt tussen verklaren en interpreteren. Hoe het 

proces van interpreteren verloopt en welke rol de psyche van de lezer hierbij speelt, blijft 

onduidelijk. Wel worden aanwijzingen gegeven voor de leeshouding. De attitude van de lezer 

moet er een zijn van gebed. Men moet zoeken naar een persoonlijke toepassing en men moet 

lezen met het oog op Christus en in overeenstemming met de analogie des geloofs, 

overeenkomstig de hoofdstukken van de christelijke leer en met het oog op Gods daden en 

Christus. De overbrugging van die afstand tussen de tekst en de toepassing vindt ergens in het 

hoofd van de lezer plaats, maar wordt niet expliciet gemaakt. Het moeilijk te ontginnen 

gebied tussen de Tekst en de lezer en de verstaanstraditie in de kerk wordt daarmee niet 

geoperationaliseerd. 

 

De drie hoekpunten Bijbel, lezer en kerk contrasteren in de hier onderzochte bronnen niet ten 

opzichte van elkaar. De exegeet of lezer wordt weliswaar subjectiviteit toegeschreven en ook 

benadrukt men de noodzaak van de werking van de Heilige Geest, maar veel meer handvat 

wordt niet geboden. In de hermeneutische aanpak missen we bovendien aandacht voor de 

paradoxale spanning die er bestaat tussen een nauwkeurige lezing van de tekst en de 

geestelijke existentiële toe-eigening ervan in eigen leven en omstandigheden. Het lijkt erop 

                                                 
148

  Vgl. J.H. de Wit, Por un solo gesto de amor. Lectura de la Biblia desde una práctica intercultural. Buenos 

Aires: ISEDET 2010, 122.  
149

  Talstra merkt hierover op: ‘Exegetische methoden worden op die manier overvraagd, omdat er dan bewust 

of onbewust van uit wordt gegaan dat het nauwkeurig volgen van een methode de oplossing zou kunnen 

bieden voor de theologisch-hermeneutische problemen van geldigheid, consistentie, en eigenheid’ in: E. 

Talstra, Oude en Nieuwe Lezers. Een inleiding in de methoden van uitleg van het Oude Testament. 

Kampen: Kok 2002, 30. 



178 

 

alsof men die spanning uit de weg gaat door twee methoden van Bijbellezen naast elkaar te 

zetten: de cognitieve, studerende, exegetiserende methode aan de ene kant en de meditatieve, 

spirituele methode aan de andere kant.
150

 

 

De Bijbeltekst als zelfstandig getuige 

Het omgaan met de Schrift is vooral eenrichtingsverkeer, namelijk van de mens uit naar de 

Bijbeltekst. Ook al is er aandacht voor de noodzaak van kritisch zelfonderzoek en de leiding 

van de Heilige Geest, het leesproces is in zekere zin toch egocentrisch van aard. Er is in de 

beschrijving van de aanpak geen expliciete aandacht ingeruimd voor het zelfstandig en 

tegendraads spreken van de Schrift, die de lezer met haar inhoud overtuigt of onder kritiek 

stelt en het leven van de lezer voor zich opeist.  

 

Professionele en gewone lezers 

Exegese wordt hier gezien als een ambacht dat een lezer niet vanuit zichzelf heeft. Het lezen 

van de Bijbel vraagt om Bijbelkennis, kennis van de achtergronden van de Schrift alsook 

kennis van de geloofsleer. In de benaderingen lopen de attitudes van professionele en gewone 

lezers door elkaar en wordt niet duidelijk hoe deze op elkaar worden betrokken. We 

constateren hier een zekere ambivalentie. De professionele lezer is dan de exegeet, de 

‘sluiswachter’, maar de gewone lezer die meditatief leest, is er ook. En van deze lezer wordt 

toch ook weer een zekere mate van exegetische professionaliteit gevraagd.
151

 

 

Tekort 

Een missionair werker heeft aan de exegetische handreiking en de set leesregels die hier 

gegeven wordt niet genoeg. Dan krijgt de Tekst wel de aandacht, maar in het proces van 

uitleg moeten ook lezer en context in de door ons voorgestelde werkwijze een expliciete 

plaats krijgen. De aannames die de lezer moet maken en de doelen die hij of zij moet stellen, 

blijven nu volledig buiten beschouwing. Dit is mogelijk verklaarbaar tegen de achtergrond dat 

men bij de lezers kennis van de gereformeerde traditie veronderstelt, maar in een missionaire 

situatie is die kennis er niet. Uit onderzoek is bovendien gebleken dat door lezers uit 

verschillende culturen en tradities, levend in verschillende omstandigheden, met verschillende 

karakters en biografische ervaringen de Bijbeltekst zeer verschillend kan worden gelezen.
152

 

 

De bevindelijk gereformeerde aanpak lijkt niet zondermeer toepasbaar op nieuwe lezers met 

een andere culturele inbedding. Het met vrucht toepassen van deze werkwijze zal alleen 

kunnen na uitvoerige instructie en oefening en nadat de nodige Bijbelkennis is verkregen. 

Bovendien contrasteert het methodisch exegetische karakter van de aanpak met de intuïtieve 

en vrijmoedige benadering van de Ecuadoraanse lezers, een verschil dat niet alleen wordt 

veroorzaakt door het ontbreken van kennis, maar ook door een andere culturele wijze van 

denken en doen. 

 

 

 

 

                                                 
150

  Bij Moerkerken wordt alleen de kant van de exegese belicht. 
151

  We denken dat hier sprake is van een tweede ambivalentie. De individuele vroomheidsbeleving en de 

daarbij behorende bevindelijke Tekstuitleg worden in een bepaald deel van de bevindelijk gereformeerde 

traditie hoog aangeschreven. Er is altijd ruimte geweest voor bevindelijke, spontane Schriftuitleg. We 

missen deze benadering in de formele handreikingen die hier besproken zijn.  
152

  Vgl. J.H. de Wit e.a., Putten uit de bron, 2004. 



179 

 

5.4 Conclusie 
 

Twee eenzijdigheden 

Vergelijken we de Ecuadoraanse leesuitslagen met de bevindelijk gereformeerde aanpak, dan 

zien we dat bij elk op een van de drie variabelen uit onze hermeneutische driehoek een sterk 

accent valt. De Ecuadoraanse leesgroepen lezen vanuit het hart, trekken het Schriftgedeelte 

onmiddellijk in de eigen beleving en ervaring en besteden weinig expliciete aandacht aan de 

tekst zelf. In het leesproces staan zij zelf in het middelpunt. In de aanpak van de bevindelijk 

gereformeerden zien we dat de Bijbeltekst het middelpunt is, en dan vooral de letterlijke, 

historische benadering door middel van de exegese. Ook al wordt de persoonlijke verwerking 

van de Schrift belangrijk gevonden, de vraag hoe de perikoop moet worden ingevoegd in het 

eigen leven komt niet of nauwelijks aan de orde.  

 

We denken dat de beide kanten onmisbaar zijn, maar doordat het accent op één aspect valt, is 

er bij beide sprake van eenzijdigheid. In zowel de Ecuadoraanse als de bevindelijk 

gereformeerde aanpak loopt de Schrift het gevaar van haar autopistie te worden beroofd. 

Immers als de Bijbeltekst niet de gelegenheid krijgt om te functioneren als zelfstandige 

getuige in een nieuwe context, is zij in feite monddood gemaakt en onderworpen aan de lezer. 

In de Ecuadoraanse werkwijze is het de dominantie van de eigen ervaring die de Schrift 

verhindert te spreken. In de bevindelijk gereformeerde aanpak kan de stapsgewijze exegese de 

lezer weghouden van het zelf getuigen van de Schrift. De benadering kan dermate technisch 

van aard worden, dat het hart van de persoon wordt buitengesloten. 

 

De variabele context 

De variabele context, die wij in dit onderzoek hebben gedefinieerd als het kader, denkraam of 

traditie waarin de Schrift wordt gelezen en uitgelegd, speelt in de Ecuadoraanse 

lezersgroepen geen rol. In de bevindelijk gereformeerde aanpak is deze variabele begrepen in 

de leesregel van de analogie des geloofs. Maar hoe de Schrift heeft geklonken in de lange 

traditie van de kerk, vanaf het moment dat de auteurs de woorden opschreven, krijgt geen 

expliciete plaats in het proces van uitleg. Dat is voor de bevindelijk gereformeerde aanpak 

opmerkelijk omdat de traditie en het belijden van de kerk een expliciete uitlegregel is. Het 

lijkt erop dat deze regel verwerkt zit in de aanname dat de lezer over de kennis van deze 

traditie beschikt en automatisch in staat zal zijn om deze kennis in te brengen. Dat zou dan 

inhouden dat men de aanpak opdraagt aan een expliciete doelgroep, namelijk de bevindelijk 

gereformeerde lezers die beschikken over betrouwbare commentaren en voldoende kennis 

hebben over het belijden van de kerk. Dit legt gelijk de zwakte van de werkwijze bloot.
153

 

 

De hermeneutische driehoek 

In het vorige hoofdstuk hebben we geconstateerd dat de autopistie van de Schrift legitimeert 

dat ook de lezer en de context van de kerk in het interpretatieproces een rol van betekenis 

spelen. De Tekst heeft het primaat. We denken daarom dat de aanpak van de bevindelijk 

gereformeerden van nut is. Het gaat hier om de professionele inbreng in het Bijbellezen, die 

ervoor zorgt dat de Tekst gehoord wordt. Echter een overaccent op de Bijbeltekst en de 

exegetische betekenis doet tekort aan de autopistie en de pneumatologische kant ervan. De 

tekst krijgt dan geen gelegenheid om te resoneren in het hart van de lezer. Er komt geen 

dialoog tot stand. De tekst wordt dan misschien wel deel van het cognitieve vermogen van de 

lezer, maar zij raakt zijn hart niet en wordt geen deel van zijn leven.  

                                                 
153

  Meeuse geeft aan dat hij geen rooskleurig beeld heeft bij de beschikbare kennis van Bijbellezers in de 

bevindelijk gereformeerde traditie.  



180 

 

Als tweede variabele speelt de lezer, zijn intuïtie, zijn leefwereld zoals we dat zien 

plaatsvinden in de Ecuadoraanse lezersgroepen een rol in het verstaan van de Bijbeltekst. De 

lezer bevindt zich binnen de actieradius van de Schrift die autopistos is. De dialoog van de 

lezer met de tekst moet in het uitlegproces een plaats krijgen. Echter, wanneer de lezer het 

alleenrecht krijgt, wordt de autopistie overschat en wordt zij losgetrokken van haar bron, 

namelijk de Schrift.  

 

De derde variabele, die in het uitlegproces een rol van betekenis heeft, is de context. Van die 

kant kan correctie komen en kunnen de contrasten worden ingebracht. De Bijbel is een boek 

uit de oudheid waarvan de Auteur de eeuwen door geleefd heeft. Door de 

interpretatiegeschiedenis erbij te betrekken wordt de lezer geconfronteerd met het vreemde in 

de uitleg: datgene wat in zijn of haar eigen gedachten en denkraam en dat van zijn of haar 

kerkelijke traditie niet aanwezig is. Deze informatie verdiept het verstaan van de tekst in de 

eigen situatie. 

  



181 

 

Hoofdstuk 6 Het theoretisch raamwerk van Tekst, lezer en context 
 

 

De hermeneutische driehoek gestoeld op de Schriftopvatting van de autopistie en gekenmerkt 

door de zes parameters zoals geformuleerd in hoofdstuk 4 werken we in dit hoofdstuk verder 

uit. In de inleiding geven we een schets van enkele belangrijke moderne hermeneutische 

posities. Vervolgens voorzien we de afzonderlijke variabelen uit ons model van een 

theoretische uitwerking. Hierbij verdisconteren we inzichten uit de moderne hermeneutiek, 

die vooral in wisselwerking staan met de paradigmaveranderingen in het denken over de 

mens. Het hoofdstuk sluit af met een conclusie die ingaat op de betekenis van dit raamwerk 

voor zending en Schriftuitleg in de gereformeerd bevindelijke traditie. 

 

 

6.1 Inleiding 
 

Auteur, tekst en lezer 

Peels heeft het in zijn overzicht van de gereformeerde hermeneutiek over een spanningsveld 

met drie coördinaten: de auteur, de tekst en de lezer.
1
 Hij sluit dan aan bij de ontwikkelingen 

die de laatste eeuw hebben plaatsgevonden en combineert deze.  

 

In de eerste helft van de twintigste eeuw is er sprake van een historische vraagstelling gericht 

op de auteur (‘author-centered’). Men zoekt de sleutel van de juiste interpretatie achter de 

tekst, in de wereld van de auteur. Wie was hij, wanneer leefde hij, wat was zijn bedoeling met 

deze tekst? Op deze wijze worden referentiële en intentionele aspecten van de tekst 

onderzocht. De vraagstelling is dan vooral gericht op de historische context, het ontstaan en 

de groei van de tekst, de intentie van de auteur, e.d. Maar steeds meer gaat men zich afvragen, 

of het wel mogelijk is de ‘oorspronkelijke’ bedoelingen die een auteur met een tekst had te 

achterhalen, gelet op de temporele, geografische en culturele afstand. Bovendien stelt men 

zichzelf de vraag of de betekenis van een tekst uitgeput is met de vaststelling van de 

bedoeling van de auteur. Kan de tekst ook niet een betekenis krijgen die de auteur zelf niet 

gezien heeft? 

 

In de jaren zestig en zeventig van de vorige eeuw komt er steeds meer plaats voor de 

fenomenologische vraagstelling die zich op de tekst zelf concentreert (‘text-centered’). Bij 

deze nieuwe, op de literaire kenmerken van de tekst gerichte benadering wil men de sleutel 

niet achter, maar in de tekst zelf zoeken. De tekst vertelt een eigen verhaal, los van de 

ontstaansgeschiedenis. In deze zienswijze wordt de navelstreng van de tekst met de auteur 

doorgesneden: de betekenis kan slechts door een nauwkeurig onderzoek gericht op structuur, 

stijl, retorica e.d., vastgesteld worden. Vervolgens wordt de Bijbel primair als literatuur en 

niet zozeer als historisch document gelezen. Toch krijgt men er oog voor dat een zogenaamd 

objectieve interpretatie een onmogelijkheid is, en dat een op de tekst gerichte, in zichzelf 

besloten lezing tekortschiet. Zó autonoom is een kunstwerk nu ook weer niet.  

 

Deze ontwikkeling wordt in de jaren tachtig gevolgd door de contextuele vraagstelling die de 

positie en de rol van de lezer centraal stellen (‘reader-centered’). De lezer is nu niet langer 

receptief maar actief participerend in het genereren van tekstbetekenis. Deze benadering zoekt 

de sleutel van het verstaan in zekere zin vóór de tekst, in de vooronderstellingen en 

                                                 
1
   Vgl. H.G.L Peels, ‘Ontwikkelingen in de bijbelse hermeneutiek’ in: Theologia Reformata XL (1997), 73. 



182 

 

leestradities van de interpreet, die een eigen plaats hebben in de tekstuitleg. In de interactie 

tussen tekst en lezer zou de betekenis van de tekst ontstaan.
2
 

 

Auteur, tekst en lezer worden in de moderne hermeneutiek gezien als de belangrijkste 

factoren van het hermeneutisch veld: de wereld ‘achter’, ‘in’ en ‘voor’ de tekst. Bij alle typen 

verhalen moet rekening gehouden worden met de werkelijkheid waarover het verhaal spreekt 

en de auteur(s) (de wereld ‘achter’ de tekst), de kenmerken van de tekst en de intertekstuele 

verwijzingen (de wereld ‘in’ de tekst), de lezer en de interpretatiestrategieën die gehanteerd 

worden of de interpretatiegemeenschap waartoe de lezer behoort (de wereld ‘voor’ de tekst).
3
  

 

Pretexto, contexto en texto 

Carlos Mesters (1931), Nederlandse karmeliet in Brazilië en bekend als Bijbelgeleerde van de 

armen, ontwierp ook een hermeneutische driehoek. ‘De Schrift, of liever gezegd Gods stem – 

en dat is meer dan de Schrift – zal vandaag opnieuw verstaan moeten worden en wel vanuit 

een hermeneutische driehoek, waarbinnen pretexto (de huidige werkelijkheid), contexto (de 

geloofsgemeenschap en haar praktijk) en texto (de Bijbelteksten en hun werkelijkheid) 

organisch met elkaar verbonden zijn in een wederzijds interpretatieve relatie, die als zodanig 

het kader vormt waarbinnen de exegese adequaat kan opereren.’
4
 Bij Mesters is het volk 

dominant. De toe-eigening van de Bijbeltekst en het horen-naar-Gods-stem-nu worden 

mogelijk gemaakt door een drietal operaties, aspecten van één omvattend interpretatieproces, 

dat gericht is op het verstaan van Gods stem in de actualiteit. Voor de drie operaties gebruikt 

Mesters de termen pre-texto, con-texto en texto. Onder pre-texto wordt het volgende verstaan. 

Voor men tot de lezing van de Bijbeltekst overgaat, is het noodzakelijk dat de situatie die het 

volk doet schreeuwen van pijn, gearticuleerd en geanalyseerd wordt. ‘Onder con-texto is 

vooral te verstaan de geloofservaring en -praktijk van de basisgemeenschappen. De pre-texto 

en de con-texto bepalen nu de plaats van waaruit de bijbeltekst – el texto – op adequate wijze 

gelezen en geïnterpreteerd kan worden.’
5
 ‘De exegeet moet aan de kant van de kleinen gaan 

staan. Te vaak lijkt de exegeet op de tuinman die een hongerige meenam naar zijn moestuin. 

Maar, in plaats van hem vruchten te eten te geven begon hij hem te vertellen over de 

bemesting en de wortels die het fruit kunnen voortbrengen. Toen hij klaar was en om zich 

heen keek, was de hongerige nergens meer te vinden. Te moe om te wachten had hij zich 

teruggetrokken op zoek naar een andere moestuin, waarvan de eigenaar hem inmiddels de 

vruchten te eten had gegeven. De hongerige was niet geïnteresseerd in de wortels en de 

bemesting.’
6
  

 

Mesters gaat van de vooronderstelling uit dat er geen breuk is tussen mens en God en daarmee 

tussen lezer en Woord. Voor hem is de Bijbel veel minder het theologische boek dat in 

tegenstelling tot de mens auctoritas, necessitas, claritas en perfectio heeft. Het is Gods 

Woord tot mensen en het spreekt ook van hun leven. Het is niet het boek van de clerus. De 

pretexto is van dominant belang. Gods Woord is niet alleen in de Bijbel te vinden, maar ook 

in het leven.
7
 Dat er sprake is van een diepe verbinding tussen Bijbel en leven, maakt dat voor 

hem de geloofsgemeenschap een belangrijke stem heeft in de uitleg.  

 

                                                 
2
  H.G.L Peels, ‘Ontwikkelingen in de bijbelse hermeneutiek’, 73-74. 

3
  Zie ook E. Koster, In betovering gevangen. Over verhaal en rationaliteit, religie en irrationaliteit. Budel: 

Damon 2005, 218-221. 
4
  J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 116. 

5
  J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 125. 

6
  J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 126. 

7
  C. Mesters, F. Orofino, De Bijbel verandert het leven. Voor Bijbellectuur bestemd voor de basisgroepen in 

Brazilië. Sao Leopoldo: Contexto z.j., 4. 



183 

 

De hermeneutische vierhoek: lezer, tekst, auteur en de door de tekst verwoorde zaak 

Andere moderne hermeneuten brengen verschillende methoden van Bijbeluitleg samen in een 

vierhoek: de lezer, de tekst, de auteur of redactor en de door de tekst verwoorde zaak.
8
 Iedere 

hoekpunt staat dan voor een bepaalde periode in de geschiedenis waarin op de betreffende 

factor een zwaar accent gelegd wordt. Het geheel gaat uit het lood hangen als een factor 

allesoverheersend wordt. Het model gaat ervan uit dat niet een van de benaderingen het 

monopolierecht bezit, maar dat de invalshoeken elkaar aanvullen. Iedere hermeneutische 

methode kan bevraagd worden op het omgaan met deze vier factoren en in iedere willekeurige 

benadering zouden ze verrekend moeten worden. 

 

Nemen we de gelijkenis van de verloren zoon als voorbeeld, dan is er een auteur (Lukas), er is 

een Evangelie naar de beschrijving van Lukas, er zijn lezers, zoals de farizeeën en tollenaars 

die Jezus omringden en Zijn discipelen en andere belangstellenden uit die dagen en er is een 

door de tekst verwoorde zaak die betrekking heeft op wat er gebeurt tussen de zonen en de 

vader. Deze vier komen in beweging wanneer de tekst in een context opnieuw wordt gelezen. 

De door Lukas geschreven tekst en wat de tekst zegt, krijgt een nieuwe betekenis voor de 

lezer nu.  

 

De vierhoek biedt handreiking om te reflecteren op de hermeneutische wegen die iemand 

bewandelt, maar uiteindelijk kiest iedere uitlegger bewust of onbewust voor een bepaalde weg 

en de keuze daarvoor zal zeker samenhangen met het theologische profiel. Het model 

impliceert daarmee ook een pluraliteit aan zin en betekenis. 

 

Tekst, lezer en context 

De hermeneutische driehoek auteur, tekst en lezer en de vierhoek lezer, tekst, auteur en de 

door de tekst verwoorde zaak, bedoelen vooral op eclectische wijze invalshoeken, accenten en 

benaderingswijzen met elkaar te verenigen. Het hier voorgestelde model van Tekst, lezer en 

context lijkt qua structuur op het op zijn theologische vooronderstellingen gebaseerde model 

van Mesters. De dominanties verschillen. In ons model heeft niet het volk of de lezer het 

primaat, maar de Tekst, die we eigen zeggingskracht toeschrijven, los van lezer en context. 

De Heilige Geest is de bindende factor. Het toe-eigenen en toepassen van de Bijbeltekst wordt 

mogelijk gemaakt door operaties waarbij Tekst, lezer en context samenwerken in één 

omvattend interpretatieproces, dat gericht is op het verstaan van Gods stem in de actualiteit. 

 

 

6.2 Het theoretisch raamwerk: de Tekst 
 

De meest radicale vragen in de hermeneutiek gaan over het karakter en de plaats van de tekst. 

Waar ligt het zwaartepunt? In de structuur of in de samenstelling van het tekstgedeelte, in de 

auteur of in de lezer? Als Tekst, lezer en context bijeen worden gehouden door een 

onzichtbare band, zoals men in de gereformeerde hermeneutiek vanwege de betrokkenheid 

van de Heilige Geest veronderstelt, zijn deze drie niet elkaars vijanden, maar elkaars 

bondgenoten in het uitlegproces.  

 

Is de Bijbel te vergelijken met de metafoor van een onbekende stad, met een oppervlakte- en 

dieptestructuur, bepaalde uitdrukkingsvormen, een bouwer en een geschiedenis van be-

                                                 
8
  J. Barton, Reading the Old Testament. Method in Biblical Study. London: Darton, Longman & Todd 1996 

(2
nd

 ed.); M. Oehming, Biblische Hermeneutik. Eine Einführing. Darmstadt: Primus 1998; H.C. van der 

Meulen, ‘Over de brug komen. Over verstaan en vertolken in de prediking’ in: Theologia Reformata, 54 

(2011), 253-269. 



184 

 

bouwing en bewoning door de tijd heen?
9
 Of is zij te vergelijken met een glazen vaas, een 

object op zichzelf?
10

 Voor ons is de lezer geen bouwer of eigenaar van de Tekst. De Tekst 

heeft een zelfstandige identiteit. De autopistie veronderstelt dat de Schrift betrokken is op 

iedere tijd. Zij is een universele stad die niet door de tand des tijds wordt aangetast en door 

iedere willekeurige reiziger kan worden aangedaan. Wat in die stad wordt aangeboden, kan 

van betekenis zijn voor het leven van elke willekeurige reiziger. Op grond hiervan wordt van 

de Schrift gezegd dat haar auteur nog leeft en dat zij Viva Vox Dei is. In onze opvatting is de 

Bijbel geen vaas, dat wil zeggen een objectieve grootheid die los staat van de auteur en de 

context waarin de tekst tot stand is gekomen. We voeren een pleidooi voor een 

onverbrekelijke samenhang tussen Tekst, lezer én context. De vooronderstellingen zijn hierbij 

(1) dat er achter de auteur van het Bijbelgedeelte sprake is van een goddelijke Auteur, Die in 

de Heilige Geest aanwezig blijft bij de tekst, waardoor de tekst ook steeds nieuw kan zijn, (2) 

dat de tekst een referentiële relatie heeft met een werkelijkheid door deze Auteur geschapen, 

waardoor er ondanks alle variatie ook eenheid van uitleg is en (3) dat deze tekst door mensen 

kan worden verklaard, geïnterpreteerd en toegepast in eigen leven, onafhankelijk van plaats of 

tijd. Een belangrijke premisse hierbij is dat de Bijbel als de openbaring van de geschiedenis 

en de toekomst van de mens alleen valide kan zijn als de goddelijke Auteur ervan de Schepper 

van het universum is en de tekst een verwijzing is naar een bestaande universele 

werkelijkheid, die door de eeuwen heen op dezelfde wijze van betekenis is gebleven voor 

mens en wereld. 

 

De Bijbeltekst zien we als een instrument in de communicatie.
11

 De schrijver van een tekst 

heeft een boodschap voor de beoogde hoorder of lezer. Hoewel de Bijbelse teksten zijn 

opgebouwd uit citaten en gedachten en fragmenten van andere teksten en de tekst ‘een 

weefsel is dat is ingeweven in een netwerk van andere teksten’, heeft naar de opvatting van de 

gereformeerde hermeneutiek de Bijbel één Auteur namelijk God de Heilige Geest, Die als de 

‘geïmpliceerde auteur’ de inhoud en de organisatie van de tekst bepaalt en de schrijvers van 

de teksten gedreven heeft om de boodschap op te schrijven.
12

 

 

Naast de auteurskwestie en die van de referentie naar de werkelijkheid waarnaar de tekst 

verwijst, is voor de gereformeerde hermeneutiek het onderscheid tussen verklaren, 

interpreteren en toepassen van belang, maar dan wel in een doorgaande beweging van 

verklaren naar interpreteren naar toepassen.
13

 Alleen op die wijze kan de Schrift steeds 

opnieuw levend en krachtig zijn. Met verklaren bedoelen we het recht doen aan de 

oorspronkelijke referentie van de tekst, passend in het geheel van de Schrift. Een verklarende 

exegese is het fundament van het leesproces. Het is een ambacht: analytisch, methodisch, 

systematisch en controleerbaar. Het interpreteren is dan de schakel tussen het verklaren, de 

explicatio, en de toepassing, de applicatio. Zij haalt de tekst dichterbij in een actuele 

vertolking. Het toepassen duidt op het laten gelden van de inhoud van de tekst of perikoop 

                                                 
9
  J.H. de Wit ontleent deze metafoor aan E. van Wolde en werkt deze verder uit onder het thema ‘De grenzen 

van de interpretatie’. J.H. de Wit, En la dispersión el texto es patria, 384-502. 
10

  J.H. de Wit, En la dispersión el texto es patria, 312. 
11

  Vgl. K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 202. 
12

   Vgl. de uiteenzetting van Edwin Koster over het onderscheid tussen fabula, verhaal en tekst en het 

communicatiemodel Auteur – geïmpliceerde auteur – verhaal – geïmpliceerde lezer – lezer. In: E. Koster, 

In betovering gevangen?, 129-132, 153-162.  
13

   Vgl. D.A. Carson, Collected Writings on Scripture. Nottingham: Apollos 2010, 52. Thiselton vermeldt dat 

Ricoeur de twee dimensies van verklaren en interpreteren bij elkaar heeft gebracht. ‘For Ricoeur, 

hermeneutics properly remains a metacritical discipline, which embodies both unmasking function of 

explanation and the creative function of understanding’. A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 

344. 



185 

 

voor eigen leven. Daar zit ook het element van toe-eigenen in: tot zijn eigendom maken. Het 

is het invoegen van de Bijbelse tekst in de tekst van eigen leven, door ze deel te laten zijn van 

het leven. De vooronderstelling van de autopistie speelt hier een rol van betekenis, namelijk 

dat de Heilige Geest Die het Woord autopistos laat zijn ook de verbinding met de lezer tot 

stand brengt.  

 

Tot aan de zeventiende eeuw heeft men geen onderscheid gemaakt tussen verklaren en 

interpreteren.
14

 Daarna neemt de bewustheid toe dat het individu een belangrijke rol speelt bij 

het lezen en een louter objectieve afstandelijke interpretatie een onmogelijkheid is. 

Gaandeweg is men meer gaan nadenken over de verhouding tussen het een en het ander en 

constateert men dat in een interpretatieproces diverse factoren een rol spelen.
15

 Er is altijd 

sprake van bemiddeling. Het is daarom van belang het onderscheid tussen verklaren en 

interpreteren te maken omdat we hiermee de afstand tussen de tekst en de lezer expliciteren. 

Hiermee wordt zichtbaar gemaakt dat de lezer een belangrijke invloed heeft op de uitleg van 

de tekst. Iedere lezer hanteert verborgen of openlijk allerlei criteria om te ordenen en te 

selecteren. Dit gegeven kan zowel positief – de lezer telt mee in de uitleg – als negatief – de 

lezer manipuleert de tekst – geduid worden. Bij een benadering waarin verklaren en 

interpreteren ineen worden geschoven kan te weinig interne controle – door de lezer zelf – en 

externe controle – door andere lezers – worden uitgeoefend.
16

 Het toepassen van de tekst van 

de lezer op eigen leven is een proces apart. We zullen daar bij de beschrijving van de 

uitgangspunten van de lezer uitgebreider bij stilstaan.  

 

In de volgende paragrafen beschrijven we meer in detail de drie belangrijke kwesties: auteur, 

referentie en verklaren, interpreteren en toepassen. 

 

6.2.1 Een eeuwige Auteur 

 

De Bijbel is een oude tekst, samengesteld uit vele teksten van diverse auteurs uit diverse 

tijdvakken. Toch ziet de gereformeerd bevindelijke traditie hen als auteurs van één Boek. 

Deze eenheid wordt herleid tot God de Heilige Geest, de eerste en eeuwige Auteur van de 

Schriften.  

 

Welke rol spelen de auteurs van de Bijbelboeken in het hermeneutisch proces? Aan de ene 

kant is het idee van een auteur en het begrijpen van zijn intenties hevig onder vuur komen te 

liggen. Want wat heeft een auteur nog te zeggen over de tekst die hij of zij heeft 

geschreven?
17

 Aan de andere kant zijn er hermeneuten die hebben vastgehouden aan de 

opvatting dat de betekenis van een tekst in de eerste instantie te maken moet hebben met de 

bedoeling van de auteur.
18

 In de ‘reader-response’ theorieën is de scherpe tegenstelling tussen 

de objectieve tekst en de subjectieve interpretaties op de spits gedreven en hiermee lijkt de 

auteur min of meer van zijn of haar troon gestoten te zijn. De lezer is vrij om te bepalen wat 

hij of zij leest. De gereformeerde hermeneutiek verzet zich echter tegen een radicale 

onthoofding van de auteur en tegen de complete verschuiving van de betekenis van de tekst 

naar de interpretatie van de lezers.
19

 

                                                 
14

  Vgl. H. Snoek, Een huis om in te wonen. Uitleg en interpretatie van de Bijbel. Kampen: Kok 2010, 122. 
15

  Vgl. M. Wisse, Scripture between Identity and Creativity, 264. 
16

  Moerkerken ziet hermeneutiek als de theologische wetenschap die zich bezint op de regels van de exegese. 

Exegese is dan het zoeken naar de betekenis en de bedoeling van de woorden van de Schrift. A. 

Moerkerken, Zin en mening, 30-31; zie ook par. 5.3.3. 
17

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 515. 
18

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 38. 
19

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 515.  



186 

 

 

De Bijbeltekst is net zomin als andere teksten een product van toevalligheden. De auteurs 

hebben iets bedoeld te schrijven, gedreven door de Heilige Geest en hebben daarvoor hun 

eigen referentiekader gebruikt. Ziende op de hoge status die de Schrift heeft, zal de 

gereformeerde hermeneut zich willen verdiepen in de wereld van de tekst en daarmee ook de 

wereld van de auteur. De auteur en de tekst zijn de toegangspoort tot een achterliggend veld 

van betekenis. Bij het interpreteren van de Schrift kunnen de schrijvers van de teksten, hun 

achtergronden en intenties en de lezers of hoorders die zij op het oog hadden niet tussen 

haakjes worden gezet. Er is altijd het gewicht van de werkelijkheid die de tekst openbaart. 

Historisch onderzoek naar de werkelijkheid waarover het verhaal vertelt en kennis van de 

genoemde gebruiken zijn daarom van belang voor een goed begrip van de tekst en wat zij 

bedoelt te communiceren. Tegelijkertijd moet gezegd worden dat de Bijbel zelf bijzonder 

weinig autobiografisch materiaal over de auteurs aanlevert. Dat betekent dat de betekenis 

ervan niet overschat moet worden. Ook is over de betrekking tussen de schrijvers en de eerste 

lezers slechts beperkte en door de bril van de geschiedenis gekleurde informatie 

beschikbaar.
20

 

 

In de (vroege) gereformeerde orthodoxie heeft het doel van de interpretatie gelegen in een 

poging de auteur te laten zeggen wat hij zegt in plaats van hem toe te schrijven wat wij 

denken dat hij heeft gezegd. Vooral Calvijn legde daar sterk de nadruk op.
21

 Toch is een 

eenzijdige aandacht voor de persoon van de auteur niet hét kenmerk geweest van de 

gereformeerde hermeneutiek. In de gereformeerde hermeneutiek is de auteur van belang. Hij 

heeft iets bedoeld op te schrijven en wat hij bedoeld heeft, is op te maken uit de tekst, is 

leidraad voor de interpretatie van de tekst. Maar is het belangrijk de originele historische 

situatie te reconstrueren? Of de verborgen bedoelingen van de auteur te achterhalen? De 

gereformeerde hermeneutiek zal op grond van haar Schriftvisie de nadruk willen leggen op de 

intentie van de tekst. Wat is de boodschap? Wat de auteur heeft geschreven in vorm en inhoud 

is de weg daarnaartoe. Omdat achter hem de Heilige Geest schuilgaat Die de verbindende 

schakel is in het verstaan van het geheim van de tekst, kan er nooit sprake zijn van een 

eenzijdig accent op de schrijver van het Bijbelboek. Het is de Heilige Geest Die als de Auteur 

van de Schrift de inhoud die Hij de auteurs van toen deed opschrijven voor de lezer van nu 

betekenis kan geven. We kunnen daarom instemmen met Paul Ricoeur als hij wijst op het 

communicatieve karakter van de tekst: ‘The reader is absent from the act of writing, the writer 

is absent from the act of reading. The text thus produces a double eclipse of the reader and the 

writer. It thereby replaces the relation of dialogue, which directly connects the voice of one to 

the hearing of the other’.
22

 De autopistie van de Schrift is hier van belang. De Schrift spreekt 

door het getuigen van de Heilige Geest met en door de tekst. In dit getuigen worden de ene 

Auteur, de schrijvers van de Bijbelteksten, de tekst, de geïmpliceerde lezer en de actuele lezer 

van vlees en bloed met elkaar verenigd. Een gereformeerde hermeneut zal bij een tekst of 

perikoop geen halt houden. Hij zal de tekst willen verbinden met het netwerk van alle teksten 

in de Bijbel, daarbij zoekend naar de intentie van niet alleen de auteurs, maar bovenal de 

Auteur, de Heilige Geest, Die hen inspireerde de woorden van God op te schrijven. 

 

In de gereformeerde Schriftopvatting is in dit verband van belang dat Gods Woord eerst 

gesproken woord was. Dit wordt onder andere afgeleid van het feit dat Genesis 1 begint met 

het spreken van God. Ook openbaart God Zich sprekend aan Abraham, Izak, Jakob, Jozef en 

                                                 
20

  Vgl. E. Koster, In betovering gevangen?, 172-173. 
21

  K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 47. 
22

  P. Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences. Cambridge and New York: Cambridge University 

Press 1981, 139. 



187 

 

Mozes. Het schrift, de Schrift is dus een middel om de woorden van God niet te vergeten. Dat 

dit ook geldt voor de tijd van het ontstaan van het Nieuwe Testament blijkt uit het feit dat de 

Heere Jezus Zelf geen Bijbelboek geschreven heeft en dat Zijn woorden minstens veertig jaar 

mondeling zijn bewaard en overgeleverd voordat ze op schrift gesteld werden. De 

nieuwtestamentische brieven werden ook gestuurd om (hardop) voorgelezen te worden in de 

gemeenten. Ook de gereformeerde belijdenis verwijst naar het gesproken woord van God. De 

Nederlandse Geloofsbelijdenis zegt: ‘Wij belijden dat dit woord Gods niet is gezonden noch 

voortgebracht door de wil van een mens, maar de heilige mensen Gods, van de Heilige Geest 

gedreven zijnde, hebben het gesproken, gelijk de H. Petrus zegt. Daarna heeft God, door een 

bijzondere zorg, die Hij voor ons en onze zaligheid draagt, zijn knechten den Profeten en 

apostelen geboden zijn geopenbaarde woord bij geschrift te stellen; en Hijzelf heeft met zijn 

vinger de twee tafelen der Wet geschreven. Hierom noemen wij zulke geschriften: Heilige en 

Goddelijke Schrifturen’.
23

 Gods orale openbaring is met het oog op onze vergeetachtigheid en 

zwakheid op schrift gesteld. De auteur is slechts medium geweest. Als nu in de autopistie de 

Heilige Geest Zich met het schriftelijke woord verbindt – via vox Dei – dan wordt het 

opnieuw gesproken woord, dat de lezer verbindt aan de boodschap die erin besloten ligt. 

 

In feite neemt de gereformeerde hermeneutiek een tussenpositie in: geen overschatting en 

geen onderschatting van de (letterlijke) tekst. De Bijbeltekst kan goed of fout uitgelegd 

worden. Hoewel het nooit mogelijk zal zijn om de exacte gedachten van de auteur te 

achterhalen, heeft de tekst een vorm en een inhoud waarmee de auteur heeft bedoeld iets te 

communiceren, iets wat onveranderlijk is en niet afhangt van de lezer. De semiotische (de 

woorden en woordgroepen) en de semantische (de bedoelde betekenis van de woorden en 

woordgroepen) eigenschappen van taal zijn niet van elkaar los te maken. De tekst als ‘a 

means and a middle of authorial action’ blijft een autoriteit voor de lezer die in het 

samensmelten van de ‘horizonten’ niet wegvalt.
24

 Echter door de opgeschreven woorden van 

de auteur van toen heen, blijft de eerste en enige Auteur, namelijk de Heilige Geest, getuigen. 

Uitleggen van de Schrift is zo een levend gebeuren. Geen autopsia, een verhandeling over een 

dode letter, maar autopistie, de majesteit waarmee het Woord spreekt door de kracht van de 

Heilige Geest. De gelijkenis van de verloren zoon, toen door Jezus gesproken en door Lukas – 

gedreven door de Heilige Geest – opgeschreven, is als tekst levend woord en van betekenis 

voor iedere willekeurige lezer, onafhankelijk van zijn of haar culturele omstandigheden. 

 

6.2.2 Een universele referentie 

 

De opvatting dat de canon geschreven is door één Auteur, synchroniseert met de opvatting dat 

er sprake is van een universele referentie die de menselijke, beperkte en situationele context 

overstijgt en steeds weer actueel is in elke nieuwe situatie waarin mensen de Bijbel lezen. 

Men spreekt in dit verband over het ‘referentieel’ karakter van teksten. Teksten refereren aan 

een (mogelijke) wereld.
25

 Een zin probeert iets te zeggen wat waar of werkelijk is. Teksten 

hebben een doel, een bedoeling, een punt waar de tekst naar verwijst. Daarom is niet alleen 

het geschreven woord aanwezig, maar ook de situatie, de omgeving, de situationele context 

van de taaluiting. Taal is toegerust om een verwijzing te maken naar de werkelijkheid, al is er 

onderscheid tussen het gesproken woord, waar de situatie concreet in het hier en nu aanwezig 

                                                 
23

  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 3; cursivering van mij. Vgl. C.J. van Linden, ‘Tekst en paratekst’ in: 

J.H. van Doleweerd (red.), In onze eigen taal. Conferentiebundel Zending en Bijbelvertaalwerk. Woerden: 

ZGG 2011, 107-118. 
24

  K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 5. 
25

  P. Ricoeur, Tekst en betekenis. Opstellen over de interpretatie van literatuur. Baarn: Ten Have 1991, 60-

62, 110. 



188 

 

is en die geverifieerd kan worden, en het geschreven woord dat in de eenentwintigste eeuw 

qua tijd en plaats op grote afstand ligt. 

 

De Bijbel is een religieus boek, dat wil zeggen een boek waarvan de inhoud betrokken is op 

een transcendente werkelijkheid, vol met taal en uitspraken die refereren aan deze hogere 

werkelijkheid. Religieuze taal maakt bovendien aanspraak op een eigen discours.
26

 Zij spreekt 

over eigen ervaringen en heeft dikwijls een figuratief karakter. Specifieke taalvormen zoals 

metaforen, poëtische beelden en verhalen wisselen elkaar af.  

 

Illustratief voor het referentiële karakter van taal is een verhaal dat de taalfilosoof Humberto 

Eco (1932) vond bij de cryptograaf John Wilkins (1614-1672). Het gaat over een indiaanse 

slaaf die door zijn meester wordt gestuurd met een mand vijgen en een brief. De slaaf eet 

gedurende de reis een groot deel van de vruchten op. Bij aankomst leest de ontvanger de brief 

en constateert dat er te weinig vijgen in de mand zitten en hij beschuldigt de slaaf dat deze 

door hem zijn opgegeten. De brief getuigt tegen de slaaf. De slaaf ontkent en zegt dat de brief 

een valse getuige is. Opnieuw wordt de slaaf gezonden, opnieuw met vijgen en een brief 

waarin exact staat aangegeven hoeveel vijgen er in de mand zitten. De slaaf eet weer van de 

vijgen, maar voordat hij eraan begint verbergt hij de brief onder een grote steen, zichzelf 

geruststellend dat niemand die hem zou zien eten ernaar kan verwijzen. Echter, opnieuw in 

staat van beschuldiging gesteld, belijdt de slaaf zijn fout, ziende op de ‘goddelijkheid van het 

papier’ en belooft voor de toekomst meer eerlijkheid bij het uitvoeren van de opdracht. Eco 

gebruikt deze geschiedenis om duidelijk te maken dat een tekst onveranderlijke elementen 

bezit. Immers het verhaal kan op vele manieren worden verder verteld, het aantal vijgen kan 

veranderen, de slaaf kan vermoord worden en door een ander worden vervangen, de richting 

waarin de slaaf loopt kan veranderen, maar er zijn onveranderlijke elementen die de betekenis 

geven aan de tekst.
27

 Een andere conclusie die we hieraan kunnen verbinden, is dat een tekst 

een boodschap bevat die los van het schriftelijke en fysieke bezit ervan, zijn werking doet. 

Deze gedachte vindt aansluiting bij wat in de gereformeerde hermeneutiek als werking van de 

Heilige Geest in het hermeneutisch proces geduid kan worden en in verband kan worden 

gebracht met het autopistisch karakter van de Tekst. 

 

Voor de gereformeerde hermeneutiek bevestigt de autopistie de aanname dat het toen en nu 

over een universele werkelijkheid gaat en dat we in de eenentwintigste eeuw met dezelfde 

zaken van doen hebben als in de tijd van de Bijbelschrijvers. De afstand tussen toen en nu 

wordt overbrugd door het blijvende getuigen van de eerste en enige Auteur van de Schrift. 

Daarom hoeft ook niet krampachtig te worden gestreefd naar een honderd procent 

identificatie met de oorspronkelijke situatie van de schrijvers en de doelgroep. Vanuit dit 

oogpunt is er geen bezwaar tegen de opvatting van Ricoeur die taalgebruik typeert als een 

taalgebeuren of ‘instance du discours’. De zinnen van de tekst krijgen betekenis in het hier en 

nu.
28

 

 

Is de betekenis van de Schrift meerduidig of eenduidig? Met de keuze voor meerduidigheid 

lopen we het gevaar de betekenis van teksten uiteen te laten vallen in een veelheid van elkaar 

tegensprekende interpretaties en toepassingen. Met de keuze voor eenduidigheid lopen we het 

                                                 
26

   Het is Ricoeur geweest die gewezen heeft op het discourskarakter van taal. Taal is meer dan de ‘som van de 

delen’ van een zin. ‘Sentences – language as used, language as disourse – connect words “in a synthesis 

which goes beyond the words”.’ Geciteerd in: K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 204. 
27

  J.H. de Wit, En la dispersión el texto es patria, 488; U. Eco, De grenzen van de interpretatie. Amsterdam: 

Bert Bakker 1993. 
28

  P. Ricoeur, Tekst en betekenis, 124. 



189 

 

gevaar dat de uitleg moet passen in ons eigen denkraam. In de gereformeerd bevindelijke 

traditie legt men het accent op de eenduidigheid. Bij alle verscheidenheid legt men het accent 

op de eenheid die niet beïnvloed wordt door de gang van de geschiedenis of door 

godsdienstige tradities of door ontologische concepten, maar die gelegen is in de weg die God 

met Israël en met Zijn volk in deze wereld gaat. Deze heilsgeschiedenis heeft haar hoogtepunt 

in de heilsfeiten zoals deze zich rondom Jezus Christus, als God en mens, voltrokken. Er loopt 

een heilslijn vanuit het scheppingsverhaal en het weggedreven worden uit het paradijs, door 

de geschiedenis van het volk Israël naar de geboorte van Jezus Christus en van daaruit over 

Golgotha naar de wereld met haar volken en de verkondiging van deze boodschap tot aan de 

wederkomst van Christus. In zoverre het over deze zaken gaat, hebben Bijbelteksten in de 

gereformeerd bevindelijke traditie een eenduidige bedoeling. Toch is er wel sprake van 

meerdimensionale eenduidigheid. Er is dan weliswaar een gemeenschappelijke richtingszin, 

namelijk Christus, maar teksten kunnen wel meerdere verwante betekenissen hebben en als 

het ware meerstemmig klinken.
29

 Een geslachtsregister in de Bijbel heeft voor een Afrikaan 

met een grote belangstelling voor zijn voorgeslacht een andere dimensie dan voor een 

Nederlander. En een perikoop over christenvervolging wordt in Noord-Korea anders gelezen 

dan in West-Europa. 

 

De referentiële relatie van een tekst met een werkelijkheid mag echter niet zo uitgelegd 

worden alsof de lezer in de eenentwintigste eeuw zich eerst moet identificeren met de 

feitelijke context waarnaar teksten uit de Bijbel verwijzen alvorens zichzelf ermee te kunnen 

identificeren. Dat zou het geval zijn als de Heilige Geest Zich zou hebben ‘opgesloten’ in de 

Tekst. In het verband van dit onderzoek hebben we uitdrukkelijk aandacht willen vragen voor 

de pneumatologische kant van de autopistie. De Heilige Geest, hoewel werkzaam met en door 

het Woord, is tevens werkzaam in de lezers om het Woord betekenis te geven in hun 

werkelijkheid. Gebeurt dit, dan vallen de referenties van toen en nu samen. Autopistie leidt 

dan niet tot reproductie, maar tot nieuwe zin- of betekenisproductie. Zo kan de gelijkenis van 

de verloren zoon, gelezen in uiteenlopende omstandigheden, verschillende betekenissen 

krijgen. Hier corrigeert de autopistie het verlangen van de Verlichting naar universalisme op 

een dusdanige wijze dat er slechts een eenduidige historische uitleg en duiding van de tekst 

zouden zijn. En hier corrigeert de autopistie dan ook de erudiete lezer die de gewone lezer zou 

moeten gidsen naar de ultieme uitleg. Zo komt er aandacht voor de ontvangstgeschiedenis van 

de Schrift door de eeuwen heen. 

 

6.2.3 Verklaren, interpreteren en toepassen 

 

Verklaren, interpreteren en toepassen kunnen worden gezien als opeenvolgende fasen in het 

hermeneutisch proces. Het verklaren zit dan vooral aan de tekstkant en het interpreteren en 

toepassen zit meer aan de lezerskant. Om de rijkdom aan betekenissen die elke tekst bevat, 

adequaat te kunnen honoreren is het nodig om tot een zekere match te komen tussen wat de 

tekst aan betekenis bevat en wat de lezer ervan verstaat en kan gebruiken. Concreet betekent 

dit dat de interpretatie en de toepassing van de tekst zich altijd op de een of andere wijze 

moeten verhouden tot de mogelijkheden die in de tekst zelf gegeven zijn.
30

 

 

Over dit proces van verklaren, interpreteren en toepassen is de laatste decennia veel 

nagedacht.
31

 In de traditionele hermeneutiek ging veel aandacht uit naar historische 

                                                 
29

   H.C. van der Meulen, ‘Over de brug komen’, 258. 
30

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 495-503, 515-523. 
31

   Zwiep vermeldt dat de piëtistische predikant Johann Jacob Rambach (1693-1735) reeds een onderscheid 

maakte tussen subtilitas explicandi (de competentie van het verklaren), subtilitas intelligendi (de 



190 

 

reconstructie van Bijbelse personen, gebeurtenissen en tradities. Tot de achttiende eeuw 

werden teksten gezien als voertuigen waarmee gedachten en ideeën van auteurs tot ons 

kwamen.
32

 Daarna is meer aandacht gekomen voor de positie die de lezer inneemt en het 

onderscheid dat gemaakt kan worden tussen de tekstkant of de verklaring ervan en de 

interpretatie en toepassing ervan. Een hermeneutiek die de rol van het subject probeert te 

ontkennen negeert het feit dat teksten eenvoudigweg niet kunnen bestaan zonder lezers. De 

toepassing of toe-eigening is een fundamenteel onderdeel in het hermeneutisch proces. 

 

Met de mogelijkheden die een tekst biedt, kan een lezer niet snel klaar zijn. Lezen is een 

ambacht waarin zorgvuldigheid en wetenschappelijkheid samengaan met creativiteit. Lezen 

vraagt om een zorgvuldige tekstlinguïstische en historische analyse.
33

 Maar verklaren, 

interpreteren en toepassen laten zich gebeuren als een eenheid. Vanwege de autopistie kan dit 

ook niet anders. Het lezen en uitleggen van de Schrift laat zich niet opdelen in vakjes. 

 

Voor Ricoeur is interpretatie het toe-eigenen van een tekstintentie. Verklaren is het vaststellen 

van een structuur, dat wil zeggen van de interne afhankelijkheidsrelaties ‘die de statica van de 

tekst vormen’.
34

 Maar dat is niet voldoende. Teksten vragen om een existentiële verwerking. 

Toe-eigening is voor hem dan ook meer dan een simpele identificatie en invoeling. Onder toe-

eigening verstaat hij ‘dat de interpretatie van een tekst wordt voltooid in de zelfinterpretatie 

van een subject dat zich voortaan beter begrijpt, anders begrijpt of eenvoudig een begin maakt 

zichzelf te begrijpen’.
35

 ‘Toe-eigening wil zeggen: het gehoor geven aan de betekenis van de 

tekst en het verbreken van de verbinding met de auteur.’
36

 Er moet ook onteigening van de 

tekst plaatsvinden om tot begrip te komen. De afstand tussen de lezer en de tekst is daarom 

een functioneel gegeven dat nodig is om die betekenis tot stand te brengen. In dit verband 

merkt hij op dat ‘de betekenis van de tekst zich er niet achter bevindt, maar ervoor’.
37

 

Daarmee kan de tekst telkens ‘nieuw’ spreken. Ricoeur spreekt in dit verband ook van ‘het 

inslaan van de denkweg die de tekst opent en zich begeven op de weg naar de oriënt van de 

tekst’.
38

 Het proces van uitleggen vat hij samen met de term hermeneutische boog die als het 

ware loopt tussen de betekenis van de tekst en het begrip van de lezer. De toe-eigening 

bevindt zich aan het einde van die boog.  

 

De Duitse taalfilosoof Hans-Georg Gadamer (1900-2002) ziet minder onderscheid tussen het 

verklaren en interpreteren. Verstaan is bij hem daarom veeleer het proces van versmelting van 

de twee.
39

 Gadamer heeft het in dit verband over het samensmelten van horizonten. Een 

horizont is de gezichtskring die alles omvat en insluit wat vanuit één punt zichtbaar is. Er 

bestaan geen op zichzelf staande horizonten in het heden en de geschiedenis. Elk gesprek dat 

met het verleden gevoerd wordt, ervaart de spanningsvolle verhouding tussen de tekst uit het 

                                                                                                                                                         
competentie van het verstaan of begrijpen) en subtilitas applicandi (de competentie van het toepassen); A. 

Zwiep, Tussen tekst en lezer, 7. 
32

   In de klassieke positie in de exegese staat de rol van de Bijbellezer vast. De lezer moet de tekst begrijpen, 

niet actualiseren of zich toe-eigenen. Het gevolg is een sterke interesse in de oorspronkelijkheid en 

eenduidigheid van de tekst en veel nadruk op een duidelijke volgorde van processen van reconstructie. Vgl. 

E. Talstra, Oude en Nieuwe lezers, 102.  
33

  E. Talstra, ‘Woord van God en Woord-vooraf’, 27; E. Talstra, De Ene God is de andere niet, 30, 43.  
34

  P. Ricoeur, Tekst en betekenis, 127. 
35

  P. Ricoeur, Tekst en betekenis, 123. 
36

  P. Ricoeur, Tekst en betekenis, 61. 
37

  P. Ricoeur, Tekst en betekenis, 62. 
38

  P. Ricoeur, Tekst en betekenis, 127. 
39

  H.-G. Gadamer, ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’, in: W. Stoker, B. Vedder, H.M. Vroom (red.), 

De Schriften verstaan. Wijsgerig-hermeneutische en theologisch-hermeneutische teksten. Meinema: 

Zoetermeer 1995, 131-148. 



191 

 

verleden en de poging deze in het heden te verklaren. Dat kan gebeuren door het creëren van 

een horizont van het historisch moment waarin de tekst geschreven is, om deze vervolgens af 

te zetten tegen het ontwerp van de eigen verstaanshorizont. Uiteindelijk moet dat ertoe leiden 

dat het vreemde wordt geïncorporeerd in het eigene en het eigene in het vreemde, op 

dusdanige wijze dat er van één, omvattende horizont sprake is. Heden en verleden staan in een 

wederzijds interpretatieve verhouding die voortdurend verandert omdat de verstaanshorizont 

van de interpreet geen statisch maar een dynamisch gegeven is. Hoe versmelten ze? Wat 

versmelt met wat? Er vindt een gesprek plaats tussen de tekst en de lezer. De tekst heeft 

zeggingskracht. Er ligt een door de auteur bedoelde betekenis in. Daar stelt een lezer zich 

voor open. Vervolgens wordt zijn vertrouwdheid met vreemdheid geconfronteerd. Door hem 

heen construeert hij een verstaanshorizont van het verleden van de auteur en de tekst. De tekst 

spreekt, maar via ons. De verstaanshorizont van het verleden is in werkelijkheid ons begrip 

ervan. Dit heeft als consequentie dat de betekenis van de tekst steeds de betekenis van de tekst 

is voor de lezer. Bij de uitleg gaat het niet om de bedoeling van de auteur maar om de 

versmelting van de horizont van de tekst met de horizont van de lezer. De tekst begrijpen is 

niet Paulus begrijpen maar begrijpen wat Paulus zegt.
40

 

 

In de gereformeerd bevindelijke traditie speelt toe-eigening, een toepassing waarbij men de 

tekst persoonlijk eigent, een belangrijke rol.
41

 De autopistie veronderstelt dat de Schrift 

‘geheimenissen’ bevat die alleen in een door de Geest geleide samenspraak tussen de lezer en 

de tekst onthuld worden. De toepassing van de tekst is dan een culminatiepunt. In die toe-

eigening of toepassing krijgt het Schriftwoord betekenis voor de lezer in zijn of haar situatie 

en wordt de afstand tussen de lezer en het tekstgedeelte overbrugd. De betekenis wordt niet 

opgedrongen of opgelegd, maar krijgt innerlijke waarde voor de lezer zelf. Het Woord wordt 

zeker en waar bevonden. Het tekstwoord wordt door de lezer omarmd als waarheid en hij of 

zij ontmoet daarin zijn of haar zaligheid. Het is dan een ‘bevindelijke werkelijkheid’ 

geworden.
42

 De autopistie maakt dat er een samensmelten van ‘horizonten’ kan plaatsvinden, 

al betekent dit nooit een geruisloos in elkaar overvloeien. Als iets ‘bevindelijke werke-

lijkheid’ wordt, beschrijft de gereformeerd bevindelijke traditie dat vaak in termen van een 

wonder. Die samensmelting kan gepaard gaan met strijd en worsteling en kan leiden tot zowel 

vrede, bevrijding en geluk als opstand, verwerping en teleurstelling.
43

 De tekst kan ook 

afketsen op gedachten van de lezer en botsen met zijn of haar leven.  

 

Waarom wordt de stap van tekst naar toepassing in ons model bemiddeld door interpretatie? 

De moderne hermeneutiek heeft ons vanuit de praktijk van het Bijbellezen laten zien dat lezen 

niet louter een rationeel cognitief proces is, maar dat uitleggers mensen zijn, die geleid 

worden door eigen noden, waarden en interesses.
44

 Het is om deze reden dat iedere lezer zich 

bewust moet zijn van de tekst, het interpretatieproces en zichzelf. De tekst is de Ander, die 

zich buiten onze eigen interesses bevindt.
45

 De gereformeerde hermeneutiek stelt een ethiek 

                                                 
40

  H.-G. Gadamer, ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’, 131-148. 
41

  Zie ook par. 2.3.2. 
42

  Vgl. J.H. de Wit, ‘Door het oog van de ander’ in: H. de Wit, M. Kool, N. van der Harst en A. Molenaar, 

Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel gelezen. Meinema: Zoetermeer, 2004, 248. 
43

  Zie verder par. 6.3. 
44

  D. Kroneman spreekt in dit verband van naïef realisme. ‘Naïve realism is based on the assumption that our 

senses and the human mind can be trusted to give us credible and direct information about the reality. (…) 

Naïve realism lacks analytical depth and it often does not do justice to the historical and cultural divide 

between ancient texts on the one hand and the present day realities of modern readers and audiences on the 

other.’ D. Kroneman, Text, Context, Intertextuality, and Intercontextual Dialogue, 3. 
45

  Voor de onafhankelijkheid van teksten is vooral aandacht gevraagd door de Franse filosoof Jacques Derrida 

(1930-2004) en de stroming van het deconstructivisme. Zie ook G.A. Phillips, ‘The Ethics of Reading 



192 

 

voor die gebaseerd is op luisteren, vertrouwen, respecteren van deze tekst, beide met hart en 

hoofd. Enerzijds wordt serieus geluisterd naar de stem van de oorspronkelijke schrijver en 

anderzijds vindt een kritische beoordeling plaats van eigen vooronderstellingen en interesses. 

 

In ons model heeft de tekst een grote zeggingswaarde en -kracht. Toch zijn deze niet 

afhankelijk van de mate waarin de oorspronkelijke setting door exegese kan worden 

gereconstrueerd. In veel gevallen is het zelfs niet mogelijk deze bij benadering te recon-

strueren. De letterlijke, historische betekenis van de tekst en de methodisch exegetische 

benadering ervan is weliswaar startpunt in het interpretatieproces, maar de tekst is autopistos 

en daarom is het niet nodig de tekst buiten de lezer te houden. Wordt hiermee niet 

aangemoedigd dat de lezer zijn eigen historische pijn en moeite inleest in de Schrift en 

daarmee de stem van het Woord overschreeuwt? Uiteindelijk is dit nooit te voorkomen, ook 

niet door een grondige exegese. Juist door Tekst én lezer én context aan elkaar te verbinden 

kunnen eenzijdigheden worden gecorrigeerd. Met het oog op de plaats en functie van de 

Heilige Geest in het hermeneutisch proces kan er nooit sprake zijn van een strikte scheiding 

tussen het exegetisch openleggen van de tekst en de interpretatie en toepassing. Er is een tekst 

met een betekenis die verstaan kan worden. En als het gaat om de inbreng van de tekst en de 

inbreng van de lezer neemt ons model een tussenpositie in. Om te komen tot het interpreteren 

en het toepassen van de tekst is een ontmoeting nodig tussen de tekst én de lezer, al is het dat 

de autoriteit van de uitlegger nooit gelijk kan zijn aan die van de Schrift. Tekst en lezers zijn 

geen gelijkwaardige partners.
46

  

 

De tekst komt dus werkelijk tot leven als de interpreet gaat participeren in de tekst. Maar ook 

dan is er niet alleen een tekst die een historische situatie weerspiegelt en een lezer met een 

begrensd begripskader. Er is ook nog de leestraditie van de kerk die in ons model een rol van 

betekenis speelt.
47

 Het hermeneutisch proces bestaat uit een ontmoeting tussen deze drie 

elementen. Samengevat is uitleggen eerst aandacht besteden aan de tekstkenmerken door te 

lezen wat er stáát. Maar evenzeer besteedt de lezer expliciet aandacht aan zijn eigen waarden, 

overtuigingen en voorkeuren en confronteert de tekst met zichzelf. Vervolgens besteedt de 

lezer expliciet aandacht aan de context en de leestraditie van de kerk. Daarna wordt de balans 

opgemaakt: de Geest leidt tot toepassing en toe-eigening of de betekenis blijft verborgen en 

de tekst wordt afgewezen. 

 

 

6.3 Theoretisch raamwerk: de lezer 
 

Sören Kierkegaard (1813-1855) gebruikt drie parabels om de positie van de lezer ten opzichte 

van de Bijbel te verhelderen. De eerste parabel vinden we terug in Jakobus 1:22-27 waarin we 

lezen dat iemand die het Woord van God hoort en niet doet, is als iemand die in de spiegel 

kijkt en vergeet wat hij daar ziet. Deze parabel werpt de vraag op wat iemand in die spiegel 

van de Bijbel ziet. Ziet hij zichzelf of ziet hij zich zoals de Bijbel over hem oordeelt? 

Projecteren lezers zich in de tekst of ontdekken ze zich in de tekst? De tweede parabel is die 

van een liefdesbrief die iemand ontvangt in een vreemde taal. Verlangend om de brief te lezen 

maakt de persoon gebruik van woordenboeken en begint met het maken van een vertaling, 

woord voor woord. Maar echt lezen is er niet bij, daarvoor is het te veel een vertaalpuzzel. De 

                                                                                                                                                         
Deconstructivily, or Speaking Face-toFace: The Samaritan Woman Meets Derrida at the Well’ in: E.V. 

McKnight, E. Struthers Malbon (eds.), The New Literary Criticism and the New Testament. Valley Forge: 

Trinity Press International 1994, 283-325. 
46

  Zie par. 6.3. 
47

  Vgl. K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 106. 



193 

 

inspanning is evident, maar wel eenzijdig. De derde parabel is die van een decreet van een 

koning. Onderdanen houden zich zo bezig met de interpretatie dat niemand tot daden komt.
48

 

Een dergelijke benadering van een decreet is in strijd met de bedoeling ervan. Deze parabels 

maken duidelijk dat de lezer ten opzichte van de tekst diverse posities kan innemen. 

  

De reader-response theorieën hebben de positie van de lezer in het leesproces verhelderd. 

‘Such a theory corrects a rationalist over-emphasis on the “professional” interpreter. It also 

calls attention to the fallacy of assuming that “natural” meaning would be perceived as 

“natural” from within any given tradition as if the notion were context-free’.
49

 In reactie op de 

eenzijdige nadruk die op de tekst kwam te liggen, vormde zich een tegenbeweging met de 

nadruk op de lezer. Deze heeft ervoor gezorgd dat duidelijker dan voorheen de invloeden 

vanuit de lezer op de interpretatie van de tekst in beeld zijn gebracht, waarmee misbruik van 

de tekst wordt onderkend. Het negeren van de invloeden die de lezer heeft op de uitleg van de 

Bijbeltekst, legt immers de weg open voor eenzijdige interpretatie en misbruik. Het is niet 

mogelijk ‘the mind of a Bible interpreter’ te zien als objectief en neutraal, een moderne 

gedachte die in de bevindelijk gereformeerde traditie al eeuwenlang werd onderschreven.
50

 

Zoals we in hoofdstuk 5 zagen, is lezen een constructief proces ‘waarbij retrospectie en 

anticipatie’ op elkaar inwerken.
51

 Ook het lezen van Bijbelteksten gaat voortdurend samen 

met herinneringen aan wat al gelezen is en met verwachtingen van wat nog gelezen moet 

worden. Verder zijn er altijd ‘gaten in de tekst’ die al lezend van een mogelijke invulling 

worden voorzien of als vraagtekens worden meegenomen. 

 

In de gereformeerde orthodoxie is de individuele lezer in het hermeneutisch proces zo goed 

als onzichtbaar gebleven en schuilt hij of zij achter de interpretatie van de Schrift door de 

kerk. Wel biedt in potentie het gereformeerd hermeneutisch raamwerk een volwaardige plaats 

aan de lezer. Het Woord van God is er voor alle mensen en onmisbaar voor het persoonlijk 

vinden en ervaren van de waarheid over God en mens. 

 

Tussen de zelfstandigheid van de tekst en de eigen interpretatie en persoonlijke toepassing 

van de lezer bevindt zich een spanningsveld. Enerzijds kan een lezer niet ongebreideld doen 

met de tekst wat hij of zij wil. De tekst is niet overgeleverd aan de genade van de gebruiker, 

zodat je kunt zeggen: ‘Zeg mij wie de lezer is en ik zeg wat de tekst zegt’.
52

 Anderzijds kan 

de lezer niet anders dan vanuit zijn eigen wereldbeeld de tekst tegemoet treden en gebruikt hij 

of zij zijn eigen denkraam om de bedoeling ervan onder woorden te brengen en te begrijpen. 

In ons model kaderen we de interpretatieruimte van de lezer in door een aantal voorwaarden 

te stellen aan het leesproces en de interactie tussen lezer en tekst. We streven een veelzijdige 

leesmethode na. ‘Competent readers’ zijn in staat om te komen tot een ‘match’ met de ‘code’ 

van de tekst en doen daarbij recht aan de zelfstandige positie van de Schrift en de grenzen van 

de eigen mogelijkheden om de tekst juist te verstaan. Bijbellezen is niet zoiets als het 

gebruiken van de juiste sleutel om het slot te openen. De Schrift is een zelfstandige, 

onafhankelijke gesprekspartner. De (mede)werking van de Heilige Geest is onmisbaar. 

Bovendien vraagt het heilige karakter van de Schrift om een onderworpen leeshouding. 

 

                                                 
48

  S. Kierkegaard, For Self-Examination: Recommended for the Times. Howard V. Hong and Edna H. Hong 

(ed.). Princeton, N.J.: Princeton University Press 1990, 23-37; K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This 

Text?, 15.  
49

  M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 187-213. 
50

  Vgl. par. 2.3.2. 
51

  Vgl. E. Koster, In betovering gevangen?, 308-315, over de Bijbel en de lezer.  
52

  K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 149. 



194 

 

De westerse neiging tot universalisme heeft een lange tijd de ingrijpende werking van cultuur 

voor de mens onderschat. Uit onderzoeken blijkt echter dat bij het interpreteren van de Schrift 

het culturele denkraam van de lezer een niet weg te denken rol van betekenis heeft.
53

 Als 

iemand de gelijkenis van de verloren zoon leest, dan denkt hij of zij aan vergelijkbare situaties 

in zijn of haar eigen omgeving of levensgeschiedenis. Allerlei voorstellingen, beelden, 

opvattingen en voorkeuren, kleuren de menselijke waarneming. Daarom beïnvloedt de 

culturele achtergrond het lezen en uitleggen van de Bijbel. Ook de religieuze opvattingen 

maken hier deel van uit bijvoorbeeld over God of een hoger Wezen, over de oorsprong en 

toekomst van de mens. Geen lezer kan lezen buiten zijn eigen referentiekader om. 

Omstandigheden, cultuur en situatie zijn van grote invloed op het verstaan van Bijbelteksten. 

De Taiwanese theoloog Shoki Coe spreekt van een interactie tussen ‘Tekst, context en tekst’. 

Hij maakt onderscheid tussen de normerende Tekst, ‘which transcends all…from the 

transcendent reality of God in Christ’, de geïnterpreteerde tekst en de context, de historische 

realiteit in elke situatie.
54

 In ons model vragen we voor deze culturele bagage nadrukkelijk 

aandacht. 

      

In de volgende paragrafen beschrijven we meer in detail de drie kwesties: de leesmethode van 

veelzijdig lezen, de leesattitude van het onderworpen zijn aan de Schrift en het cultureel 

referentiekader van de lezer. 

 

6.3.1 De leesmethode: veelzijdig lezen 

 

De hermeneutische leesregels van de gereformeerd bevindelijke traditie hebben we in 

hoofdstuk 2 besproken.
55

 In dit verband willen we aandacht vragen voor een veelzijdig 

leesproces van Tekst, lezer en context. 

  

De moderne hermeneutiek maakt onderscheid tussen de tekst en de eigenschappen ervan en 

de werkelijkheid die de lezer met de tekst creëert. De reader-response theorieën wijzen in dit 

verband op de invloed die de lezer ongemerkt uitoefent op de interpretatie van de tekst. Ook 

vanuit de psychoanalyse is overduidelijk aangetoond dat allerlei processen bij de lezer in 

werking worden gezet bij het lezen van teksten. ‘Defences, Expectations, Fantasies and 

Transformations’ spelen een rol bij het lezen van teksten.
56

 Lezers hebben de neiging om 

bepaalde karakteristieken of gebeurtenissen in teksten te negeren en andere daarentegen op te 

blazen.
57

 

 

Zoals we eerder onderstreepten, heeft de lezer een eigen plaats in het interpretatieproces 

ondanks het gevaar van het inlezen of projecteren van eigen interesses, verlangens e.d. 

tegenover het lezen wat het tekstgedeelte zelf proclameert. Persoonlijke bevinding kan het 

frame worden waarmee de Bijbel wordt gelezen en waarmee de tekst wordt beoordeeld op 

wat zij voor de lezer betekent. De lezer kan dan onbedoeld bemoedigd en versterkt worden in 

het onderhouden van zijn of haar eigen afgoden. Om dat te voorkomen moeten (1) de inhoud 

van de tekst en alles wat daaruit verklaard kan worden, (2) de eigen interpretatie en toepassing 

                                                 
53

  Vgl. J.H. de Wit, Por un solo gesto de amor, 41, 47, die n.a.v. een onderzoek naar het lezen van de 

geschiedenis van de Samaritaanse vrouw in Joh. 4, meer dan vijftig verschillende betekenissen van levend 

water telt (Joh. 4:14). 
54

  Shoki Coe, ‘Contextualization as the Way toward Reform’ in: Recollections and Reflections, New York: 

The Rev. Dr. Shoki Coe Memorial Foundation 1993, 267. 
55

   Zie par. 2.3.1. 
56

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 530. 
57

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 525. 



195 

 

en (3) de interpretatiegeschiedenis van de tekst met elkaar geconfronteerd worden.
58

 Wordt 

een leesproces gekenmerkt door deze interactie, dan worden namelijk onevenwichtige 

dominanties geneutraliseerd. Als de lezer geconfronteerd wordt met een vreemde uitleg, 

dwingt het hem of haar tot opening. Op die wijze wordt fundamentalisme tegengegaan. De 

inbreng van een uitleg uit een andere cultuur brengt de lezer in aanraking met wat hij zelf niet 

kan zien. De autopistie legitimeert een dergelijk interactieproces. 

 

In het interactieproces tussen de lezer en de Tekst zijn er twee dominanties in de lezer die 

beteugeld moeten worden. Allereerst de dominantie van de kerkelijke traditie – hoe waar deze 

ook kan zijn – waarin de lezer staat. Deze is aanwezig indien de lezer zijn kerkelijke traditie 

en het verstaan ervan eenzijdig toepast op de uitleg van de Schrift. Hij of zij is dan op zoek 

naar het dogmatisch correcte. We zagen dit in hoofdstuk 2 en 3. De tweede dominantie is die 

van de psyche van de lezer, gevuld met zijn eigen op ervaringen gestoelde wereldbeeld van 

waarden, overtuigingen en voorkeuren. Als deze de boventoon voeren, projecteert de lezer 

zijn eigen behoeften en verlangens op de tekst. Hij of zij is dan op zoek naar de vervulling 

van zijn of haar behoefte of verlangen. We zagen dit in de leesoefening van de Ecuadoraanse 

lezers. Echter, de Bijbeltekst en haar eigenschappen moeten ten volle worden gehonoreerd en 

mogen niet worden gedomineerd noch door de traditie, noch door de lezer.
59

  

 

Naast het doelbewust interacteren van de lezer tussen Bijbeltekst en context is van belang dat 

deze zich erop toelegt de gehele Schrift te lezen. De gereformeerd bevindelijke traditie pleit 

voor een canonieke benadering van de Schrift. Er zijn teksten in de Bijbel die tegen haar 

lezers ingaan. Lezers begrijpen ze niet en zij kunnen hun eigen denken er niet in kwijt. Het 

zijn onbegrijpelijke teksten of teksten die oproepen tot zelfkritiek en die schuldig stellen. Ze 

spreken over nieuwe dingen, niet door ons bedacht.
60

 Als lezers selectief lezen, op intuïtie 

afgaand en daarmee onduidelijke en onvriendelijke Bijbelgedeelten laten liggen, zijn ze meer 

vatbaar voor onevenwichtige uitleg. Het verstaan van de Schrift zal erdoor verdiept worden 

als ook vreemde teksten ter hand genomen worden waarop eveneens de eigenschap van de 

autopistie van toepassing is.  

 

Vervolgens is ook de verworven kennis van de lezer over de Bijbel van invloed op het 

leesproces. Kennis over de tekst, de verbanden, de achtergronden geven een grotere waarborg 

dat recht gedaan wordt aan wat de tekst zelf zegt. In de gereformeerde hermeneutiek wordt 

daarom waarde gehecht aan instructie over de Bijbel. Als de lezer bij de interpretatie van een 

tekstgedeelte beschikt over achtergrondkennis en kennis over de bredere verbanden van de 

Bijbel, zal de tekst meer zeggingskracht hebben omdat deze kennis ook iets van de 

werkelijkheid onthult. 

 

Voor de bevindelijk gereformeerden schuilt in deze voorwaarde een gevaar. Zoals we in het 

vorige hoofdstuk zagen, zitten de bevindelijk gereformeerde hermeneuten dicht tegen de 

wetenschappelijk professionele criteria van bewijsvoering, consistentie, coherentie, 

continuïteit, van wat reeds gezegd is en bewezen.
61

 En daarmee lopen ze het gevaar te veel 

scherp te stellen op de ‘common sense’ en de bevindelijke lezing te verwaarlozen of 

verborgen te houden voor de gewone lezer.
62

 Achtergrondkennis is namelijk geen voorwaarde 

                                                 
58

  Zie ook 7.4. 
59

   Vgl. par. 2.3. 
60

  J.H. de Wit, En la dispersión el texto es patria, 531. 
61

  Vgl. J.H. de Wit, Por un solo gesto de amor, 118. 
62

  Het wekt overigens bevreemding dat de bevindelijk gereformeerden uit hoofdstuk 5 in hun exegetische 

benadering het bevindelijke aspect zo weinig laten terugkomen. Uit de vraagstelling van de Heidelbergse 



196 

 

voor interpretatie en toepassing. Het is door de autopistie van de Schrift dat het ook zonder 

kan. In een dergelijk geval ontvangt de lezer onderwijs van de heilige Auteur van de Schrift. 

Wel denken we dat dit gepaard zal gaan met receptiviteit ten opzichte van de tekst en 

zelfkritiek ten opzichte van de eigen interpretatie.  

 

6.3.2 De leesattitude: onderworpen aan de Schrift  

 

In de gereformeerd bevindelijke traditie is altijd aandacht gevraagd voor een biddende, 

gelovige, eerbiedige, kortom godvruchtige leeshouding.
63

 Tegelijkertijd heeft zij altijd de 

nadruk gelegd op de onbekwaamheid van een mens om het Woord van God te begrijpen. Die 

godvruchtige leeshouding is daarmee geen vanzelfsprekendheid of een zich aan te meten 

vaardigheid. Tegelijkertijd is de Schrift door de autopistie de sleutel die de deur naar de juiste 

houding opent. Dat gebeurt als de Heilige Geest de tekst voor de lezer gezag laat hebben en 

deze van betekenis laat worden. 

 

In de gereformeerd bevindelijke traditie heeft bekering van de mens als een bovennatuurlijke, 

van buitenaf, door Woord én Geest gewerkte verandering een niet weg te denken betekenis 

voor het lezen van de Schrift. Een tekst kan door een lezer vanuit verschillende motieven 

worden benaderd. Een lezer kan dit doen vanuit een bepaalde wetenschappelijke interesse, of 

een existentiële behoefte, of alleen uit nieuwsgierige interesse, maar het juiste Bijbellezen 

vindt in de opvatting van de gereformeerde hermeneutiek alleen plaats als er sprake is van een 

door bekering gewerkt geloof dat niet alleen de gehele Bijbel voor waar houdt en aanvaardt 

als gezaghebbend woord van God, maar ook het door de Heilige Geest gewerkte vertrouwen 

omvat dat aan hem of haar het eeuwig heil geschonken is om de verdiensten van Christus.
64

 

We hebben hier te maken met de soteriologische spits van het Bijbellezen. Bekering houdt 

verband met het postulaat van de gereformeerd bevindelijke theoloog dat iedere lezer van de 

Bijbel, zonder deze bekering – lees: herscheppende en verlichtende werking van haar eerste 

Auteur, de Heilige Geest – de Schrift niet werkelijk kan verstaan. De Heilige Geest zal door 

deze verandering of bekering geloof moeten werken.
65

 In dit verband kan wel gesproken 

worden over de ‘dood van de lezer’, waarmee bedoeld wordt dat de lezer zijn eigen visie moet 

inleveren voor wat hij in de tekst ontmoet. Het zo leren begrijpen van de Bijbel draagt de 

kenmerken van een innerlijke worsteling, ‘a struggle between sense and self’ of met de 

woorden van Ricoeur: ‘Reading is first and foremost, a struggle with the text’.
66

 Uitleggen 

van de Bijbel is altijd een strijdtoneel van waarheid en leugen, van verstarring en verwarring.  

 

De moeilijkheid is evenwel, dat hoewel de Heilige Geest met en door het Woord werkt in 

lezers, het tegelijkertijd niet alle lezers zijn in wie dit geloof en de hieraan voorafgaande 

bekering automatisch plaatsvindt. Doordat de Schrift autopistos is, biedt zij de mogelijkheid 

tot bekering van oude denkbeelden. Daarom kan de gereformeerde hermeneutiek ook een 

                                                                                                                                                         
Catechismus klinkt de toon van de bevinding regelmatig door, bijvoorbeeld in vragen als: ‘Wat is uw enige 

troost, beide in het leven en sterven?’ (Vraag 1), ‘Wat nut verkrijgt u door de heilige ontvangenis en 

geboorte van Christus?’ (vraag 36), ‘Wat troost u de wederkomst van Christus?’ (vraag 52), enz. Zie ook 

W. Verboom, ‘Vroomheidsbeleving in de gereformeerde belijdenis’ in: H.J. Lam, P.J. Vergunst en L. 

Wüllschleger, Kerk rond het heilgeheim. Opstellen aangeboden aan prof. Dr. A. de Reuver. Zoetermeer: 

Boekencentrum2007 (2
e
 dr.), 80-96.  

63
  Zie par. 2.3.2. 

64
   Vgl. hoofdstuk 3; Heidelbergse Catechismus Zondag 7 vr. en antw. 21. 

65
  We gaan in dit verband niet uitgebreid in op de leerstellige achtergronden van wedergeboorte en bekering. 

Zie ook Dordtse Leerregels, hfst. III en IV, art. 12; G.H. Kersten, De Gereformeerde Dogmatiek. II, 83 vv. 
66

  K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 407; P. Ricoeur, A Ricoeur Reader, Reflection and 

Imagination. Edited by M.I. Wallace. Minneapolis: Fortress 1995, 494. 



197 

 

‘transforming hermeneutic’ genoemd worden. De Heilige Geest, de Uitlegger van de Schrift, 

transformeert. In de gereformeerde hermeneutiek is bekering echter een gevolg van het lezen 

van of horen uit de Tekst, maar geen voorwaarde vooraf. Het is juist de bekerende kracht van 

de heilige Tekst die vrij en onafhankelijk van de lezers hen tegemoet treedt en het werk van 

bekering kan werken. Een automatisme is het niet. 

 

Bekering en geloof zijn daarom niet te concretiseren in toetsbare criteria of 

leeseigenschappen. Het zijn ‘bewegende beelden’ die niet objectief te verifiëren zijn. De 

definities van bekering en geloof kunnen daarom moeilijk in het leesproces worden 

ingebracht. Het zijn begrippen die in de eerste plaats horen bij de existentiële verhouding 

tussen God en de lezer. Wel mag de lezer gevraagd worden om zelfreflectie en moet deze zich 

afvragen óf er sprake is van bekering en geloof en hoe deze worden ingevuld. Bekering en 

geloof hebben ook een concrete kant. Een lezer moet bekeerd worden van zijn eigen culturele 

blik. En veelzijdigheid in het leesproces, afstand en confrontatie kunnen de aanzet daartoe 

geven. Bekering is dus wel onderdeel van het leesproces, maar geen hermeneutische 

voorwaarde om de Schrift te lezen en ook geen hermeneutische regel. Bovendien hangt de 

gereformeerde theologie de opvatting aan dat in het leven van een christen een dagelijkse 

bekering nodig is, waardoor bij elke lezing opnieuw de vraag naar bekering en geloof gesteld 

mag worden.  

 

Echter, als bekering geen voorwaarde vooraf is en evenmin onderworpen kan worden aan 

toetsbare criteria, wie valideert dan de interpretatie en de toepassing? Hoe onderscheidt de 

lezer de werking van de autopistie van zijn eigen verbeelding en de producten van zijn eigen 

geest? Hier krijgt de toetsing aan de overleveringsgeschiedenis betekenis. De lees-

gemeenschap is nodig voor de validering en de verificatie van de uitleg.
67

 De kerk heeft 

samengevat hoe de boodschap van de Schrift door de eeuwen is verstaan, al bieden ook 

belijdenisgeschriften slechts een kader op hoofdlijn. Blijft deze toetsing achterwege, dan valt 

men licht in de eenzijdigheid van alleen tekst en lezer. Toch is deze validering niet geheel 

afdoende. De autopistie werkt niet automatisch door in iedere lezing van de Schrift, ook niet 

in alle historische lezingen. Er blijft dus altijd een ontoegankelijk en geheim gebied in de 

Schriftuitleg bestaan.  

 

De vooronderstelling dat de lezer bekwaam gemaakt moet worden om de Schrift te lezen en 

dat bekering of verlichting nodig is, die alleen verkregen kan worden door de Auteur van de 

Schrift zelf, plaatst de lezer in een onderworpen verhouding tot de Schrift. De Schrift zelf is 

dus noodzakelijk om te komen tot een juiste leeshouding.  

 

6.3.3 Het cultureel referentiekader 

 

Iedere samenleving heeft een cultuur en alle mensen groeien op in hun cultuur en zijn er 

diepgaand door beïnvloed. Cultuur verschaft de persoon een kijkraam op de wereld en geeft 

duiding aan de werkelijkheid.
68

 Voor de hermeneutiek is van belang dat we beseffen dat 

cultuur een actor- en aan plaats en omstandigheden gebonden fenomeen is dat ieders 

                                                 
67

  Ook in de moderne hermeneutiek is van verschillende zijden gewezen op het belang van de 

interpretatiegemeenschappen bij Schriftuitleg. Zie E. Koster, In betovering gevangen?, 162-171. 
68

  De antropologen van de twintigste
 
en eenentwintigste eeuw zoals Roger M. Keesing, Paul Hiebert en 

Robert J. Schreiter baseren zich op het concept van cultuur van o.a. Geertz, Lévi-Strauss en Goudenough. 

Cultuur is dan niet een soort van objectieve structuur, maar vooral een raamwerk van betekenis- en 

zingeving en een soort van perceptueel venster. Vgl. C. Geertz, The Interpretation of Cultures, New York 

2000 edition. C. Geertz, Available Light. Anthropological Reflections on Philosophical Topics. 

Oxford/Princeton 2001.  



198 

 

interpretatiekader sterk beïnvloedt. Lid zijn van een andere cultuur betekent andere gedachten 

hebben, andere gedragingen vertonen, andere opvattingen koesteren over vrijwel alles wat bij 

de mens hoort. Sterker gezegd, lid zijn van een andere cultuur houdt in: op een andere wijze 

mens zijn.  

 

Per onderscheiden culturele groep zijn determinerende factoren in het spel, bepaalde patronen 

van denken en handelen die door opvoeding zijn overgedragen en die de mens in zekere zin 

conditioneren. Er zijn ook externe factoren, bijvoorbeeld klimaat of bodemgesteldheid, die 

een rol gespeeld hebben bij de totstandkoming van een bepaald cultureel patroon. Er zijn 

externe prikkels van buitenaf die mensen motiveren op een bepaalde manier te handelen. Geld 

of economische macht kan drijfveer zijn. Naast externe factoren kunnen ook interne 

determinanten een belangrijke rol spelen bij de vorming van gedrag c.q. cultuur. Te denken 

valt aan persoonlijkheidskenmerken zoals intelligentie en karakter. 

 

Het is van groot belang in het hermeneutisch proces te verdisconteren dat het culturele 

denkraam van de lezer een grote rol speelt bij de interpretatie. Het is een onzichtbare mentale 

kaart bestaande uit overtuigingen, voorkeuren en waarden, ook wel samengevat met de term 

wereldbeeld, die de mens gidst door het leven. Religie speelt daarbij een belangrijke rol 

omdat religie de visie op de realiteit vormgeeft.
69

  

 

Maar hoe belangrijk ze ook zijn, cultuur en wereldbeeld zijn niet normatief en ook niet 

onveranderlijk. De inhoud ervan staat in de stand van verandering, die soms snel kan gaan. De 

Schrift is in de geschiedenis van de zending ook een belangrijk middel gebleken tot 

verandering van cultuur en wereldbeeld. Hoewel het enerzijds waar is dat lezers uit 

verschillende tradities, levend in verschillende omstandigheden, met verschillende karakters 

en biografische ervaringen een tekst heel verschillend kunnen lezen, is het anderzijds ook zo 

dat de Schrift vanwege haar autopistische karakter zelfstandig spreekt en veranderingen in 

cultuur en wereldbeeld van de lezer veroorzaakt. 

 

Kan de Schrift die grote verscheidenheid aan culturele omstandigheden aan? Bijbelschrijvers 

hadden hun culturele context. De lezer van nu heeft een andere. De Schrift is naar de 

opvatting van de gereformeerde hermeneutiek in staat culturen uit verleden en heden te 

verbinden rondom de werkelijkheid aangaande God en mens zoals de Bijbel die beschrijft. De 

tekst van de Bijbel heeft een culturele setting die zowel relevant en actueel was voor de lezer 

van toen als voor nu. Enerzijds vormt de tekst van de Bijbel de neerslag van de Bijbelse tijd 

en plaatsen gebonden ervaringen, anderzijds zijn onze culturele vooronderstellingen nooit 

geheel vreemd aan de teksten van de Bijbel. De autopistie garandeert dat de Schrift altijd 

context- en tijdbetrokken is en onuitputtelijk in rijkdom. Zij was betekenisvol in de context 

waarin de auteurs door de Heilige Geest geïnspireerd het Woord van God opschreven. Zij was 

door de werking van de Heilige Geest betekenisvol voor de gelovigen die haar de eeuwen 

door hebben gelezen en toegepast op hun dagelijks leven. Zij is door de werking van diezelfde 

Geest betekenisvol voor de gelovigen die leven in de eenentwintigste eeuw. 

  

Dat de culturele omstandigheden van toen en nu met elkaar verband houden, betekent niet 

automatisch dat alles verklaard, geïnterpreteerd en toegepast is. In dit verband kan gesproken 

worden over het eschatologisch karakter van de Schrift. De Schrift heeft vanaf het begin van 

haar bestaan altijd haar schaduw vooruit geworpen. Zij heeft in de gereformeerd bevindelijke 

                                                 
69

  P.G. Hiebert, Anthropological Insights for Missionaries. Grand Rapids/ Michigan: Baker Academics 2008 

(Twenty Third Printing); P.G. Hiebert, Transforming Worldviews: An Anthropological Understanding of 

How People Change. Grand Rapids/Michigan: Baker Academics 2008. 



199 

 

traditie als verkondiging van Gods heil in Christus altijd een openheid naar de toekomst 

gehad. De verwerkelijking van haar zin en bedoeling behoort tot de voleinding, die komt. In 

dit eschatologisch gebeuren zijn verleden en heden ingesloten. Er is haar een doel (telos) 

gesteld, waar zij naartoe moet werken: als boodschap van Gods daden moet zij meehelpen dit 

door Hem gestelde doel te bereiken, dat namelijk alle volken zullen delen in het heil.
70

 

 

Mogen de door de cultuur gestempelde levensomstandigheden en ervaringen meedoen bij de 

interpretatie van de tekst? In ons model waarin de autopistie vanuit de Schrift doorwerkt naar 

de lezer en de context van de uitlegtraditie, wordt de mens in zijn eigen levens-

omstandigheden aangesproken. Dat houdt in dat zijn of haar eigen omstandigheden aan de 

kant van de interpretatie en toepassing een rol moeten spelen. Anders zou het Schriftwoord 

nooit betekenisvol kunnen zijn in het leven van de lezer. Contextualiteit is geen beperking, 

maar een verrijking. Dat de uitleg afhankelijk van de omstandigheden ondanks de eenheid die 

er is verschillend kan uitpakken, is een uitdrukking van de grote rijkdom van Woord en Geest. 

Zo kan iedere lezer afhankelijk van zijn eigen levensomstandigheden bij het lezen van de 

geschiedenis van het volk van Israël, na de doortocht door de Schelfzee, voor zichzelf 

invullen wat hij of zij aan bitter water in het leven ontmoet, waardoor hij of zij tegen het leven 

in opstand komt.
71

 

 

 

6.4 Theoretisch raamwerk: de context 
 

De context in de betekenis van kader, denkraam of traditie waarin de Schrift werd en wordt 

ontvangen en uitgelegd, speelt in onze opvatting een belangrijke rol in het hermeneutisch 

proces. De christelijke kerk wordt gezien als een schepping van het Woord, door de Heilige 

Geest. De kerk is van betekenis voor de uitleg van de Schrift. Tegelijkertijd is dit vanwege de 

geweldige versnippering en opdeling van de kerk een niet eenvoudig te duiden onderwerp. 

 

Het gaat ons allereerst om de kerk als lees- en woordgemeenschap. Het verklaren, 

interpreteren en toepassen van de Schrift heeft in de geschiedenis nooit in het isolement 

plaatsgevonden. Het begon met hoorders, enkele gewone lezers en professionele lezers zoals 

voorgangers, evangelisten en andere predikers. Men kwam bijeen rondom de uitleg van het 

Woord. Deze lokale leesgemeenschappen of groepen hoorders in de eerste eeuw groeiden uit 

tot een menigte van groepen van lezers in de eenentwintigste eeuw. Voor ons hermeneutisch 

raamwerk is van belang aan te geven wat de hermeneutische betekenis is van de kerk als 

historische en actuele leesgemeenschap van het Woord.  

 

Mensen lezen het Woord en geven er betekenis aan en zetten de interpretatie om in daden. De 

kerk is tevens een interpretatiegemeenschap. Wat heeft de perikoop met lezers gedaan en wat 

hebben lezers met de perikoop gedaan en wat doet de Bijbel met lezers in andere continenten 

en wat doen lezers daar met de Schrift? We spreken hier over ‘Wirkungs- und 

Rezeptionsgeschichte’. We zien een verticale lijn lopen, terug de geschiedenis in en een 

horizontale lijn die ons verbindt met de wereldkerk van nu. 

 

Afzonderlijke aandacht vragen we voor de hantering van de confessionele erfenis bij de uitleg 

van de Schrift. De gereformeerd bevindelijke traditie is altijd van mening geweest dat de kerk 

niet mag volstaan met enkel naar de Schrift te verwijzen. Zij moet ook zeggen wát zij in de 

                                                 
70

  Vgl. R. Bijlsma, Schriftgezag en Schriftgebruik: Een hermeneutiek van de Bijbel. Nijkerk: G.F. Callenbach 

1964, 130. 
71

  Ex. 15:22-27. 



200 

 

Schrift leest. Hoewel de belijdenisgeschriften van de kerk formeel onderdeel zijn van de 

‘Wirkungsgeschichte’ van de Schrift omdat ze deze beogen na te spreken, hebben ze tevens 

een objectiverende en normerende functie voor de Schriftuitleg. Ze onderscheiden zich 

daarmee van bijvoorbeeld Bijbelcommentaren.  

 

6.4.1 De kerk als leesgemeenschap 

 

In het hermeneutisch verband van dit onderzoek gaat het niet om de kerk als organisatie, al is 

deze niet weg te denken. De nadruk ligt hier op de gemeenschap rondom het Woord. Die 

gemeenschap kan op verschillende manieren gestalte krijgen, bijvoorbeeld door samen een 

tekstgedeelte te lezen en te zoeken naar de verklaring, de interpretatie en de toepassing. Het 

kan ook zijn dat men samenkomt rondom het Woord en dat één persoon de leiding heeft en de 

uitleg verwoordt. Die gemeenschap kan ook in de individualiteit worden beleefd, maar dan 

met andere lezers en uitleggers die hun uitleg aan het papier hebben toevertrouwd. Het punt 

waar het om draait is dat er een principiële openheid is naar de historische en actuele 

leesgemeenschap, ook al is de interculturele dialoog praktisch slecht realiseerbaar, de 

taalbarrière een hoge drempel en de christelijke leesgemeenschap sterk verdeeld over wat zij 

in de Bijbel leest. 

 

In de leesgemeenschap onderscheiden we twee soorten van attitudes van lezen, die hoewel ze 

in een persoon verenigd kunnen zijn, vaak ook twee groepen lezers zijn. Het gaat dan om 

gewone lezers en professionele lezers. Gewone lezers vertegenwoordigen de attitude van het 

hart, ook wel het intuïtieve, meditatieve of contemplatieve lezen genoemd. In termen van de 

bevindelijk gereformeerden is dit het bevindelijke lezen. De gelijkenis van de verloren zoon 

wordt dan een spiegel waar iemand zichzelf in terugvindt, zijn eigen nood en situatie. De lezer 

zoekt naar identificatie en volgt het spoor van zijn intuïtie. Professionele lezers staan voor de 

attitude van de exegeet, intellectueel met oog voor de grondtalen, de woordbetekenissen, de 

achtergronden van de oorspronkelijke context, met gevoeligheid voor tekstkenmerken en stijl. 

De gelijkenis is dan object van studie, als literair geheel, beschreven door Lukas in een 

compositie van andere gelijkenissen. De gereformeerde hermeneutiek in de door ons 

voorgestelde actualisering verbindt de gewone en de professionele lezersattitude aan elkaar. 

De gewone lezer kan zich verliezen in de spiritualiteit van de tekst. De professionele lezer 

objectiveert, brengt het kritisch element in het hermeneutisch proces en neemt afstand. Hij 

beschikt dikwijls over kennis over de tekst die de gewone lezers niet hebben. 

 

In de leesgemeenschap kunnen deze lezersattitudes verschillende aanhangers hebben. Het 

volk komt dan te staan tegenover de academisch geschoolde theoloog of predikant. We 

onderstrepen hier het belang van de integratie van de twee lezersattitudes, die juist in de 

gemeenschap, waar het Woord gezamenlijk bezit is, elkaar aanvullen. De informatieve, 

verstandelijke en kritische lezing van de exegeet is nodig, maar het hart blijft er vaak bij in de 

kou staan. De bevindelijke, geestelijke en praktische lezing speelt zich af op de lagen in de 

mens die dieper liggen dan het verstand. Gewoon lezen is zowel een houding die de geleerde 

lezer als de niet onderlegde lezer kan aannemen. 

 

In de reader-response theorieën wordt aandacht gevraagd voor de actieve rol van 

(gemeenschappen van) lezers in het construeren van wat voor hen als betekenis van de tekst 

geldt.
72

 De echte betekenis wordt in deze gemeenschappen gevonden. Toch is dit in de 

bedding van de hermeneutische driehoek niet de reden om de gemeenschap bij de uitleg te 

                                                 
72

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 515.  



201 

 

betrekken. De historische en actuele lees- of hoordersgemeenschap is van belang omdat de 

Schrift niet zonder leesgemeenschap kan bestaan vanwege de veronderstelde levensband 

tussen het Woord, de Geest en de lezers. Niemand kan de Bijbel voor het eerst lezen en doen 

alsof hij of zij de eerste is.  

 

We stuiten hier op het moeilijke en weerbarstige punt van de verdeeldheid van de 

lezersgemeenschap. In de praktijk is er veel variatie in uitleg en vindt er nauwelijks onderling 

gesprek hierover plaats. We denken dat aandacht voor de ‘Wirkungs- und Rezep-

tionsgeschichte’ en de confessionele erfenis van de kerk hier de nodige structuur kan bieden. 

 

6.4.2 ‘Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte’ 

 

Zoals we eerder stelden kan de opvatting over de autopistie niet geïsoleerd worden van de 

opvatting over het drievoudige werk van de Geest in het Woord, de individuele gelovige en de 

gemeenschap van de heiligen. De kerk is een ‘hermeneutic community’. Persoonlijk 

vertrouwen op de waarheid berust op de Schrift zelf, maar heeft een borging in het getuigenis 

van vele andere christenen in andere tijden en contexten. In onze hermeneutische driehoek 

neemt dit getuigenis dan ook een expliciete plaats in. Het getuigenis van christenen over hoe 

de Bijbel hen heeft aangesproken en onderwezen, versterkt het geloof van de nieuwe 

christenen. Dit proces dient hermeneutisch te gelde gemaakt te worden. De binnen de kerk 

door de eeuwen heen gepresenteerde uitleg is een vrucht van het voortgaande proces van 

actualisatie en nieuwe interpretatie, geleid door de Heilige Geest.
73

 De traditie als uitleg van 

de Schrift is daarom voluit een volwaardige ‘gesprekspartner’ in het hermeneutisch proces.  

 

Naast de herkenning in de traditie die onze interpretatie en toepassing bevestigt en versterkt 

en het zoeken van aansluiting bij de universele referentie of de ‘common sense’ van de 

Schrift, is er ook een ander doel. Het referentiekader van ieder mens is sterk beïnvloed door 

de gemeenschap waartoe hij of zij behoort. Een tekst is slechts te benaderen door een 

bepaalde bril op te zetten. Mensen kunnen zich bij het lezen van de Bijbel niet onttrekken aan 

het raamwerk van hun groep.
74

 Het hermeneutisch model waarbij de lezer zich met de tekst 

confronteert als een geïsoleerd individu, noemt Thiselton ‘something artificially abstracted 

from the processes which lead up to it and follow it’. In de praktijk leest een lezer, ook al doet 

hij dit in zijn eigen privékamer in het licht van de ‘horizons of expectations which have been 

derived from, and shaped by, the communities to which the individual reader belongs: indeed 

a community of communities, ranging from the local church and church traditions to learning-

processes and assumptions inherited through the family, school and mass media, contributes 

decisively to this horizon of expectation’.
75

 Er bevinden zich om deze reden in de uitleg van 

andere christenen naast het herkenbare ook vreemde, onbekende elementen. Het gaat dan om 

ervaringen van anderen, in andere kerkelijke tradities en andere leefomstandigheden. In het 

laatste geval valt te denken aan acute nood, permanent lijden, vervolging en extreme armoede. 

Gevoeligheid voor het vreemde kan het hermeneutisch proces in belangrijke mate verdiepen 

en verrijken. Het helpt om de blinde vlekken op het spoor te komen en het doorbreekt het 

                                                 
73

   Verder onderzoek naar de betekenis van de autopistie in het productieproces van de Schrift en het (geestes) 

proces van (her)vertalen zou wenselijk zijn. Aurelius Augustinus die met verve het gezag van de 

Seputaginta verdedigde, verklaart het verschil ervan met de Hebreeuwse Bijbel met een verwijzing naar het 

werk van de Geest. Hoewel hij het woord autopistie niet hanteert, is de eigenschap waar hij naar verwijst 

identiek. Aurelius Augustinus, De civitate Dei, ed. B. Dombart, A. Kalb. Turnhout: Brepols 1955 

(CChr.SL48), 638-641. Vgl. C. Houtman, De Schrift wordt geschreven, 192. 
74

  A C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 531, 532; K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This 

Text?, 28. 
75

  A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 65. 



202 

 

natuurlijke proces om in de Bijbeltekst naar bevestiging en overeenstemming te zoeken. Het 

inbrengen van de overleveringsgemeenschap is een pleidooi voor kritische inter-

contextualiteit. En dat de Schrift autopistos is, moet juist een stimulans zijn om bij het huidige 

lezen van de Schrift de stemmen uit andere contexten en het verleden in te brengen.
76

 Het kan 

wat lijden. De Schrift zet zichzelf toch wel door. 

 

De ervaring leert dat christenen uit andere tijden, levend in andere omstandigheden, tot zeer 

verschillende interpretaties kwamen. Het is niet wenselijk daar de ogen voor te sluiten. In het 

licht van de in de gereformeerd bevindelijke traditie veronderstelde onbekwaamheid van de 

mens om de Bijbel bij natuurlijk licht te verstaan, moet dit verlegen maken om en aanzetten 

tot het zoeken van het getuigenis van de Heilige Geest.
77

  

 

In de gereformeerd bevindelijke traditie is vanouds veel aandacht geweest voor het gebruik 

van commentaren bij de Bijbeluitleg. Echter, het betreft dan in de regel commentaren die 

passen in het eigen denkraam terwijl juist het vreemde element nodig blijkt om niet in 

sektarisch vaarwater te belanden. Het vreemde dwingt de eigen uitleg onder ogen te zien en 

de confrontatie aan te gaan. In de katholiciteit van de kerk belijden wij dat zij bij alle 

noodzakelijke en voortdurende verandering van tijd en plaats, en in al haar gebrekkigheid, 

overal en altijd wezenlijk dezelfde is. De geschiedenis van de interpretatie is daarom een 

belangrijke bron voor de uitlegger van de Schrift. Lezers mogen bepaalde interpretaties 

verdedigen en andere verwerpen, mits de tekst en de geschiedenis geen geweld worden aan-

gedaan. Echter, het is wel van belang dat dit gebeurt middels een constructief dialoog en dat 

bepaalde interpretaties niet op voorhand worden uitgesloten. 

 

6.4.3 De confessionele erfenis 
 

Het spreken van de kerk uit het verleden heeft een concreet gezicht in de 

belijdenisgeschriften, die na een langdurig proces van Schriftinterpretatie tot stand kwamen 

en door het gezag van de kerk werden aanvaard. Bijbelse interpretatie werd op deze wijze 

door vroegere lezers functioneel gemaakt in het leven van de kerk. Het is onmogelijk om de 

belijdenisgeschriften van de kerk in het hermeneutisch proces te negeren. Daarmee zou ook 

de stem van historische en actuele interpretatiegemeenschappen tot zwijgen worden gebracht. 

Het belijden van de kerk dat in gesprek met allerlei Schriftinterpretaties tot uitdrukking is 

gebracht, is in de gereformeerd bevindelijke traditie altijd gezien als ‘het amen’ van de kerk 

op het geopenbaarde Woord van God. Een eenzijdig beroep op de Schrift met verwerping van 

dit belijden, staat gelijk aan het negeren van de bediening van de Heilige Geest. Tegelijkertijd 

is altijd beleden dat aan de belijdenisgeschriften van de kerk geen goddelijk gezag mag 

worden toegekend. Zij moeten aan het Woord van God onderworpen zijn.
78

 Belijdenissen zijn 

niet canoniek en zij staan in principe open voor aanvulling. 

 

In de gereformeerd bevindelijke traditie worden belijdenisgeschriften van belang geacht 

omdat zij van mening is dat de eenheid van de kerk ligt in het ware geloof in Christus. De 

                                                 
76

   Vgl. J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 343-344. 
77

   D. Kroneman heeft het in dit verband over ‘inter-contextual dialogue’: ‘All interpretation is contextual. On 

the one hand, our context functions as a lens that helps us to understand a text better. On the other hand, our 

context functions also as a filter that blinds us to certain aspects of the text and of the meanings it intends to 

convey. In order to overcome our own hermeneutical limitations, inter-contextual dialogue is very much 

needed. Inter-contextual dialogue is important to avoid interpretational errors’. D. Kroneman, Text, 

Context, Intertextuality, and Intercontextual Dialogue. Towards an Ethics of Hermeneutics and 

Interpretation. Dallas: Bible Translation Conference Wycliffe 2011, 16. 
78

  G.H. Kersten, De Gereformeerde Dogmatiek, voor de gemeente toegelicht, 12, 50. 



203 

 

confessie wil dat tot uitdrukking brengen. Calvijn heeft dat in het voorwoord van zijn 

Catechismus van Genève als volgt onder woorden gebracht: ‘Allereerst acht ik dat het in deze 

zo verwarde en verstrooide toestand van de christenheid nuttig is, dat er publieke 

getuigenissen bestaan, waardoor kerken, die anders door een grote afstand uiteenliggende een 

overeenstemmende leer in Christus hebben, elkander wederkerig erkennen. (...) Tot dit doel 

plachten de opzieners oudtijds synodale brieven over zee te zenden, toen er nog een 

eenstemmigheid in het geloof onder allen bestond en heerste, waardoor zij als door 

kentekenen de heilige gemeenschap onder de kerken bekrachtigden. Hoeveel te meer is het 

nu, bij deze enorme uitgebreidheid van de christelijke wereld, noodzakelijk dat de weinige 

kerken die God recht aanroepen, en die verspreid zijn en van alle zijden omgeven door de 

profane synagoge van de antichrist, dit symbool van heilige verbondenheid beurtelings geven 

en ontvangen, waardoor zij tot die verbinding, die ik genoemd heb, aangespoord worden? 

Wanneer dit in het heden zozeer noodzakelijk is, wat zullen wij dan van de toekomst 

denken?’
79

  

 

De confessionele erfenis verdient een plaats in het leesproces. Het gaat dan om de 

samenbindende en beschermende functie van de belijdenisgeschriften. De erfenis is dienstbaar 

aan de eenheid van de kerk, als een staf om te gaan. Ze is ook bewaker van de eenheid. Dat 

betekent dat zij het brede veld van interpretaties en persoonlijke invullingen afbakent en 

beschermt tegen oneigenlijke interpretaties en het misbruiken van de Schrift.
80

 We spreken 

over een ongedeeld Woord dat door de Geest eeuwenlang is uitgelegd. Nieuwe interpretaties 

moeten kunnen worden ingevoegd in de historische.  

 

De inhoud van het belijden zal bij het lezen en interpreteren van de Schrift gesprekspartner 

moeten zijn, al staat zij nooit op gelijke hoogte met de Schrift. Tegelijkertijd belijdt de 

gereformeerd bevindelijke traditie dat het godsvertrouwen van de mens nooit gebaseerd kan 

zijn op de menselijke verwoordingen in de belijdenisgeschriften. In de Nederlandse 

Geloofsbelijdenis lezen we dat de leer van de Schrift zeer volmaakt en volkomen is en geen 

enkel geschrift gelijk gesteld mag worden met de goddelijke Schriften.
81

  

 

In het verleden heeft in de gereformeerd bevindelijke traditie bij het uitleggen van de Schrift 

de inhoud van de belijdenisgeschriften een grotere rol gespeeld dan de ‘Wirkungs- und 

Rezeptionsgeschichte’.
82

 Echter, een belijdenisgeschrift is altijd een menselijke expressie van 

beperkte omvang over hoe de Schrift spreekt aangaande God, de mens en het heil. De 

confessionele erfenis kan nooit de plaats innemen tussen de lezer en de Schrift in. De 

autopistie heeft niet de confessionele erfenis als bron maar de Schrift. En daarom mag de 

gereformeerde hermeneut de documentatie waaruit blijkt hoe men op bepaalde tijd en plaats 

een tekst heeft gelezen en uitgelegd, niet negeren. 

 

 

 

 

 

                                                 
79

   J. Calvijn, Stemmen uit Genève, Bundel V. Meeuwen: De Gereformeerde Bibliotheek, 1968, 371. 
80

   G.J. Enk, Drie Formulieren van Enigheid in missionair perspectief. Doctoraalscriptie. Spakenburg, 1984. 

In de gereformeerd bevindelijke traditie hebben ambtsdragers als het gaat om de uitleg van het Woord een 

dienende taak daarop toe te zien. 
81

    Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 7. 
82

  Vgl. hoofdstuk 2 en 4. 



204 

 

6.5 Conclusie 
 

Voor de huidige situatie waarin meer dan dertig procent van de wereldbevolking zich christen 

noemt en zich baseert op de Schrift,
83

 zien we het hier beschreven hermeneutische model van 

Tekst, lezer en context als een vitaal instrument. Het is enerzijds orthodox omdat het (1) een 

pleidooi voert voor een klassieke opvatting over de Bijbel als het Woord van God dat 

autopistos van karakter is en (2) een rol van betekenis toekent aan de historische context 

waarin het Woord werd gelezen en uitgelegd
84

 en het is anderzijds modern omdat (1) de lezer 

een expliciete rol heeft in het hermeneutisch proces, (2) er rekening wordt gehouden met de 

culturele en conceptuele bagage die hij of zij meeneemt en (3) de actuele context waarin de 

Bijbel wereldwijd wordt gelezen hermeneutisch van belang is.  

 

 

 

 

 

                                                 
83

   Zie bijvoorbeeld:  

www.bible.ca/global-religion-statistics-world-christian-encyclopedia.htm;  

www.joshuaproject.net/great-commission-statistics.php . 
84

   Zie ook op de overeenkomsten tussen hoofdstuk 2 en hoofdstuk 6. 

Hermeneutische driehoek 2 

http://www.bible.ca/global-religion-statistics-world-christian-encyclopedia.htm
http://www.joshuaproject.net/great-commission-statistics.php


205 

 

De autopistie van de Schrift veroorlooft een hermeneutisch model waarvan niet de Bijbeltekst 

én de historische en actuele context alleen de uitleg bepalen, maar de lezer en de context 

samen in diep respect voor het Woord van God, als hoogste autoriteit. Ongeoefende lezers 

worden hierin niet aan zichzelf overgelaten, maar ontvangen een inbedding in de leestraditie 

van de kerk, zonder dat de betekenis van de Bijbeltekst onmiddellijk door haar wordt gema-

nipuleerd. Dat impliceert allerminst dat de historische en actuele kerkelijke context ‘heerst’ 

over de Bijbel, want ook deze contexten staan onder haar gezag.
85

 Hermeneutische anarchie 

wordt het als de betekenis van een tekst volledig in handen komt te liggen van de lezer en 

hermeneutisch totalitarisme als er sprake is van een betekenis die opgelegd wordt door de 

context. In het hier geboden model worden eenzijdigheden vermeden en dominanties 

tegengegaan.  

 

Het adagium sola Scriptura vraagt om een toelichting als het wordt toegepast op de 

hermeneutiek. De slogan alleen laat ruimte voor misverstand, alsof de uitlegger alleen met de 

Tekst van doen heeft. Uitleggen is een doorlopende interactie tussen Tekst, lezer en context. 

De Tekst krijgt in dit model het primaat. Ze is bron van de autopistie. Maar uitleggen kan niet 

zonder daarbij de lezer en de context te betrekken. We kunnen daarom spreken over een 

hermeneutisch veld waarin de Tekst, lezer en context met elkaar samenwerken. 

 

In overeenstemming met de in dit hoofdstuk beschreven hermeneutische uitgangspunten 

willen wij de Bijbel vergelijken met een land dat al bijna twintig eeuwen door reizigers wordt 

bezocht. De geografische gesteldheid van dit landschap is divers. Het land heeft een 

onuitputtelijke rijkdom. De variatie aan dorpen en steden is groot. Glooiende velden, lieflijke 

panorama’s en woeste, ondoordringbare gebieden wisselen elkaar af. Er zijn veel historische 

en actuele reisgidsen in omloop, waarin routes staan beschreven en ervaringen van reizigers 

staan opgetekend, maar nog steeds worden er nieuwe ontdekkingen gedaan en nieuwe routes 

samengesteld. De populariteit van streken en plaatsen verschilt per periode. Er zijn reizigers 

die bij terugkomst weinig belevenissen kunnen delen. Anderen komen terug met enthousiaste 

verhalen. Niet alle verhalen zijn even betrouwbaar. Ook in reisgidsen staan fouten. Er zijn 

reizigers die altijd dezelfde plaatsen bezoeken. Anderen zijn altijd op zoek naar iets nieuws. 

Sommigen reizen zonder gids, afgaand op de verhalen. Anderen gaan met vrienden. Reizigers 

kunnen het land bezoeken onder de leiding van een erkende en betrouwbare gids. En dat is 

aan te raden. Maar hoe dan ook, de toegang is vrij. En de eigenaar van het land zal de 

reizigers gastvrij onthalen. Zijn uitleg is zonder twijfel de meest betrouwbare. 

  

                                                 
85

  Vgl. M.E. Brinkman, ‘Het Bijbelgebruik in de katholieke en protestantse traditie’ in: E. Eynikel, E. Noort, 

T. Baarda en A. Denaux (red.), Internationaal Commentaar op de Bijbel. Kampen: Kok 2001, 332. 

 



206 

 

  



207 

 

Hoofdstuk 7 Viva Vox Dei 
 

 

In dit hoofdstuk keren we terug naar de vraagstelling en de vooronderstelling. Daarna geven 

we drie kerkelijke en vier missionaire toepassingen van een hermeneutiek gebaseerd op de 

autopistie. Het hoofdstuk besluit met een slotbeschouwing.  

 

 

7.1 Vraagstelling en vooronderstelling 
 

We zijn nu toe aan de samenvattende beantwoording van de centrale vraag van dit onderzoek. 

De vraag is hoe de gereformeerde opvatting van het sola Scriptura, in het bijzonder die van 

de autopistie van de Schrift, van betekenis zou kunnen zijn voor zending en Schriftuitleg in de 

gereformeerd bevindelijke traditie, zonder de band met de kerk en haar belijdenissen te ver-

waarlozen en zonder de positie van de lezer uit het oog te verliezen. De vooronderstelling in 

dit onderzoek luidt dat de autopistie in de (gereformeerde) hermeneutiek een rol van betekenis 

kan spelen en tegenwicht kan bieden tegenover enerzijds te grote aanspraken uit de traditie 

van de kerk en anderzijds een onbegrensde interpretatieruimte van de lezer, onder voorwaarde 

dat de pneumatologische dimensie van de autopistie sterker wordt ontwikkeld.  

 

Uit dit onderzoek is gebleken dat de autopistie een belangrijke vooronderstelling kan zijn van 

een vitale Bijbelse hermeneutiek, van betekenis voor een christelijke wereldkerk, geworteld in 

een grote verscheidenheid aan culturen. In de opvatting van de autopistie is een 

hermeneutische potentie verborgen die nog niet ten volle is benut.  

 

Gebaseerd op de uitkomsten van het onderzoek vatten we de bevindingen samen in de 

volgende conclusies. 

 

1. De vooronderstelling van de autopistie blijkt niet geïsoleerd te kunnen worden tot de 

Tekst alleen, maar zij werkt door in lezer en context. Bezien we het ‘van of in zichzelf 

overtuigende’ karakter van de Schrift tegen de achtergrond van de opvatting over de 

Heilige Geest ten opzichte van het Woord, dan is er sprake van een doorwerking van de 

Schrift door het getuigenis van de Heilige Geest met en door het Woord naar de lezer en 

daarmee ook naar de context waarin de Schrift wordt gelezen en uitgelegd. De Heilige 

Geest verbindt Tekst, lezer en context aan elkaar. We denken daarom te kunnen 

concluderen dat de vooronderstelling van de autopistie grondstellend is voor de 

hermeneutische drieslag Tekst, lezer en context. Hoewel het primaat in de geïnspireerde 

Tekst ligt en het sola Scriptura overeind blijft, zijn lezer en context – zij het ‘in de tweede 

graad’ – belangrijke variabelen in het hermeneutisch proces. De vooronderstelling van de 

autopistie voorziet daarmee in een hermeneutisch model waarin (1) het primaat van de 

Tekst is gewaarborgd omdat de Tekst de bron is van waaruit de Geest werkt, (2) de lezer 

een plaats krijgt omdat bij een juist verstaan van de Schrift de Geest de Uitlegger van het 

Woord is in de lezer en (3) de kerk en haar leestraditie meespreekt omdat zij in de context 

van tijd en plaats door het Woord en de Geest geschapen is. Autopistie kan daarom als 

volgt worden gedefinieerd: De eigenschap van de Schrift die te omschrijven is als de 

zelfovertuiging die bij de lezer of hoorder ervan leidt tot geloof waarvan getuigenis 

gegeven wordt in de overleveringsgemeenschap van de Schrift. 

 

2. Met de autopistie als hermeneutisch uitgangspunt heeft de Bijbel het primaat in het 

hermeneutisch proces. De Bijbel is levende Stem. De Heilige Geest sprak door haar, 



208 

 

historisch en zij spreekt in het heden, actueel. Het is de Bijbel zelf die overtuigt van de 

waarheid van haar boodschap door de werking van de Heilige Geest. Een kerk mag zich 

hoedster weten van de waarheid en een pilaar van vastheid willen zijn, maar kan niet het 

gezag van de Schrift bewerken. De autopistie is de beschermheer van de Bijbel. De Heilige 

Geest overtuigt de lezer innerlijk, dat het gelezen woord een Woord van God is, waar en 

zeker. Traditie én lezer mogen niet over haar heersen, maar hoeven ook niet van haar 

weggehouden te worden. Dat de Bijbel als tekst gehoord moet worden in het 

hermeneutisch proces en zelfs een bovenstem heeft, plaatst haar echter niet in een 

isolement. Het is namelijk dezelfde Geest Die met en door dat Woord in lezers werkt en 

dezelfde Geest Die werkzaam was in de werkings- en ontvangstgeschiedenis van de Bijbel. 

De autopistie plaatst de Bijbel in een verhouding tot de lezer én de context waarin zij vanaf 

het begin tot nu geklonken heeft en uitgelegd is geweest.  

 

3. De Heilige Geest werkt met en door het Woord in de lezer. Daarom mogen we in de 

hermeneutiek met drie woorden spreken: Woord én Geest én lezer. De heilige Tekst is 

Woord van de Heilige Geest, onafhankelijk, zelfstandig en gezaghebbend. De Heilige 

Geest sluit Zich niet in de letter op, maar werkt het Woord in de lezer. Het subject is een 

belangrijke hermeneutische schakel. Dat de Heilige Geest werkzaam is met en door het 

Woord en wordt geacht werkzaam te zijn in de mens, veronderstelt daarom dat de eigen 

levensgeschiedenis en -omstandigheden bij de uitleg van de Schrift een expliciete rol 

mogen spelen. Met het inachtnemen van de samenhang tussen het testimonium externum – 

de binding Woord en Geest – en het testimonium internum – de Geest Die met en door het 

Woord werkt in de lezer – concluderen we dan ook dat we in de hermeneutiek met drie 

woorden mogen spreken: Woord én Geest én lezer. 

 

4. De opvatting van de autopistie legitimeert een hermeneutiek van vertrouwen in en 

toevertrouwen aan de Bijbel vanuit welke culturele omstandigheden dan ook. Waar de 

opvatting van de autopistie een adequate plaats krijgt, is respect aanwezig voor de wijze 

waarop de Geest met en door het Woord spreekt. Daar is een ontvankelijkheid voor een 

hernieuwd en tijdbetrokken spreken van de Bijbel.  

 

5. De autopistie van de Schrift biedt ruimte aan ongeoefende lezers om de Bijbel met 

vrucht te lezen, maar laat hen niet alleen. Nieuwe lezers worden ingevoegd in de 

leestraditie van de kerk. Gereformeerd bevindelijk Bijbellezen is autopistisch Bijbellezen. 

Autopistisch Bijbellezen stoelt op het vertrouwen dat de Heilige Geest, de eeuwige Auteur, 

de Bijbel, de lezer en de kerk met daarin begrepen de ontvangst- en werkingsgeschiedenis 

van de Bijbel, aan elkaar verbindt. Deze samenhang is fundamenteel. Het hoogst 

persoonlijk lezen en de hoogst persoonlijke ontvangst van het getuigenis van de Geest door 

en met het Woord vinden hun echo in de uitleg van vele generaties lezers. De werkings- en 

ontvangstgeschiedenis van de Schrift, vormgegeven in commentaren en uitleggingen door 

de eeuwen heen, is hierbij van belang. Door hiervan gebruik te maken wordt de nieuw 

gevonden uitleg beproefd, worden eenzijdigheden voorkomen en tegengegaan. 

 

6. De hier beschreven hermeneutische driehoek legitimeert een pleidooi voor het gebruik 

van de confessionele erfenis bij het Bijbellezen. De belijdenisgeschriften van de kerk zijn 

niet alomvattend en staan qua gezag nooit boven de Schrift, maar zij verwoorden de door 

de kerk beleden geloofsleer als een samenvatting van de grondpatronen van de Schrift. 

Veel praktische zaken die van toepassing zijn op het leven van alledag komen in de 

belijdenisgeschriften niet aan de orde. Daardoor zijn zij bij uitstek geschikt om een functie 

te hebben in de laatste fase van het hermeneutisch proces, namelijk een toetsing van de ge-



209 

 

vonden uitleg aan het belijden van de kerk, toegespitst op heil en zaligheid. Het belijden 

van de kerk staat open voor aanvulling of correctie.  

 

7. De autopistie legitimeert variaties van interpretatiemethoden en werkwijzen om te 

komen tot verklaring, interpretatie en toepassing van de tekst. Zij biedt ruimte voor 

allegorische en geestelijke uitleg, mits de tekst zelf en wat de auteur heeft bedoeld op te 

schrijven geen geweld worden aangedaan en de uitleg uiteindelijk verbonden blijft met de 

confessionele erfenis van de kerk. Gewone en professionele lezers vertegenwoordigen 

twee attitudes van lezen die elkaar ondersteunen en aanvullen. 

 

 

7.2 Kerkelijke toepassingen  
 

Een hermeneutiek gebaseerd op de autopistie corrigeert de gangbare impliciete herme-

neutische werkwijze onder de bevindelijk gereformeerden. We vragen aandacht voor een 

drietal toepassingen.  

 

Een pleidooi voor schriftuurlijk bevindelijk Bijbellezen 

Met bevinding denken we aan het Latijnse experientia dat ervaring betekent. Het is de 

ervaring die in de lezer wordt veroorzaakt door het lezen van de Bijbel en die de lezer iets 

doet ervaren van een relatie tussen hem- of haarzelf en God, de eerste en enige Auteur van de 

Schrift. Juist in het ervaren van de tekstwoorden blijkt het levend karakter van de Schrift. 

 

De autopistie veroorlooft een lezen van de Schrift met het oog op het (subjectief) ervaren van 

de Bijbeltekst. Het is weliswaar geen normerende rol die deze ervaring mag krijgen, maar het 

incorporeren van de tekst in de eigen ervaring hoort zodanig bij het getuigende karakter van 

de Schrift, dat wanneer dit niet plaatsheeft, de betekenis van de tekst van de lezer afglijdt. Dan 

blijft een zakelijke objectieve ‘waarheid’ over die de existentie van de mens niet raakt. Een 

dergelijk instrumenteel Bijbellezen strijdt met de bedoeling van de Schrift namelijk dat zij 

Viva Vox Dei is. 

 

In de gereformeerd bevindelijke traditie is de vroomheidsbeweging, gericht op het hart, altijd 

een belangrijk kenmerk geweest. Het is van belang dat in het omgaan met de Schrift dit 

kenmerk niet verloren gaat. Het gevaar om te vervallen in subjectivisme of biblicisme mag 

niet verhinderen dat er toch volop plaats blijft voor het lezen van de Bijbel met het hart, met 

het oog op de ervaring, ingebed in de leesgemeenschap van de kerk. De bestudering van de 

bevindelijk gereformeerde exegetische methoden in hoofdstuk 5 geeft aan dat ook de 

bevindelijk gereformeerden beïnvloed zijn door het moderne paradigma van optimisme, 

wetenschappelijkheid en objectiviteit. Het lezen van een Bijbelgedeelte om Gods stem in 

eigen leven te horen en te verwerken, verdient onder de bevindelijk gereformeerden meer 

aandacht dan het tot nu toe verkreeg. 

 

Invoegen van een kritisch moment in de uitleg 

De Bijbel is in zichzelf betrouwbaar en zij is het waard om geloofd te worden. De autopistie 

moedigt dit vertrouwen aan. Een lezer kan zich aan de Bijbel overgeven. Toch is van belang 

dat de lezer met achterdocht zijn of haar eigen overwegingen bij een tekst analyseert. Dat 

staat niet gelijk aan het kritisch bevragen van de tekst, alsof daar geen vertrouwen in is. Het 

gaat hier om achterdocht ten opzichte van de eigen vooronderstellingen en overwegingen.  

 



210 

 

Een spontane Schriftuitleg kan het product zijn van een koppeling van eigen intuïtie en 

ervaring met de Bijbeltekst. Een man die in zijn jeugd met ruzie het ouderlijk huis verliet en 

zich op latere leeftijd met zijn ouders verzoende, leest de gelijkenis van de verloren zoon dan 

kritiekloos vanuit zijn eigen ervaring. Gebeurtenissen in de gelijkenis die met de ervaring 

geen verband houden, worden onmiddellijk weg gefilterd. Een spontane Schriftuitleg kan ook 

het product zijn van een koppeling tussen de eigen theologische overtuigingen en de 

Bijbeltekst. Iemand die gelijkenis van de verloren zoon leest vanuit de overtuiging dat alle 

mensen verloren zijn en buiten God leven, ziet in de verloren zoon het beeld van alle mensen. 

Andere figuren en beelden uit de gelijkenis verdwijnen daarbij naar de achtergrond. 

 

Wij pleiten voor het inbrengen van een kritisch moment in het proces van interpreteren. De 

lezer dient zich bewust te worden van zijn vooronderstellingen zodat er (werk)ruimte ontstaat 

voor de autopistie en de Schrift verrassend en nieuw kan zijn voor de lezer. Als dit kritisch 

moment niet wordt ingebracht, kan de tekst de eigen verwachtingen en ervaringen van de 

lezer niet meer weerspreken. De autopistie is gedood. 

 

Confrontatie met andere uitlegtradities 

Niemand kan de Bijbel lezen zonder daarbij zijn eigen vooronderstellingen, verwachtingen, 

interesses en dergelijke uit te schakelen. Om te voorkomen dat de uitleg van de Bijbel het 

denken van een besloten interpretatiegemeenschap bevestigt en steeds verder insnoert, zijn 

commentaren uit andere theologische tradities onmisbaar. Tegenovergestelde of vreemde 

uitleg van de Schrift daagt de interpreet uit de gezochte of aanvaarde uitleg te toetsen. 

Daarmee komt de interpretatiegemeenschap haar eigen blinde vlekken op het spoor. 

 

Als uitleggers decennialang putten uit dezelfde naslagwerken en Bijbelcommentaren, verliest 

de uitleg zijn transformerende kracht. De autopistie van de Schrift verzwakt. De stem van de 

lezer en de stem van de traditie gaan in toenemende mate die van de Schrift overstemmen. En 

daarmee wordt tekortgedaan aan het hoge gezag dat de Schrift zelf heeft en de grote rijkdom 

die zij bevat.  

 

Wij pleiten voor het inbrengen van andere uitlegtradities in de besloten interpretatie-

gemeenschap van de bevindelijk gereformeerden. Christenen die in Noord-Korea lijden onder 

vervolging zullen het Bijbelboek Openbaring anders interpreteren dan de christenen in 

Nederland. De horizon van iedere interpretatiegemeenschap is gelimiteerd. Om te komen tot 

een rijker verstaan van de Schrift is de confrontatie met andere uitlegtradities onontbeerlijk. 

 

 

7.3 Missionaire toepassingen  
 

Een Bijbelse hermeneutiek gebaseerd op de autopistie heeft consequenties voor de aanpak in 

de zending. In lijn met de bevindingen van dit onderzoek willen we voor een viertal 

toepassingen voor de missionaire praktijk aandacht vragen: (1) het belang van Bijbelvertalen, 

(2) een concentratie op de Schrift, (3) de onmisbaarheid van hermeneutisch onderwijs en (4) 

het bevorderen van intercultureel Bijbellezen. 

 

Het belang van Bijbelvertalen 

Willen lezers komen tot een goede interpretatie, dan moeten zij beschikken over de Bijbel in 

een betekenisgetrouwe overzetting in de eigen taal. In de gereformeerd bevindelijke traditie 

heeft de oorspronkelijke tekst een groot gezag. Een vertaling die dicht bij de structuur en 

betekenis van de grondtekst blijft verdient daarom de voorkeur. De Statenvertalers in de 



211 

 

zeventiende eeuw kwamen daarom met de volgende uitgangspunten: (1) een zorgvuldig 

aansluiten bij de oorspronkelijke tekst en taal en het in de kanttekeningen verantwoorden als 

ter wille van de verstaanbaarheid van deze regel afgeweken zou worden; waar de brontekst 

meerdere uitleggingen toelaat, zullen vertalers door middel van een voetnoot of kanttekening 

attenderen op alternatieven; (2) toegevoegde woorden ter verduidelijking van de Nederlandse 

tekst tussen haakjes plaatsen; (3) voor ieder Bijbelboek de korte inhoud weergeven en naast 

de teksten verwijzingen naar andere teksten vermelden; (4) duistere plaatsen in 

kanttekeningen verduidelijken, waarbij een nader ingaan op leerpunten niet nodig geacht 

werd.  

 

Ondanks de waarde die men hecht aan een betekenisgetrouwe overzetting, is er ook het 

vertrouwen dat een verantwoorde uitleg niet is gebonden aan de vertaling. De autopistie van 

de Schrift behoedt in dit opzicht voor krampachtigheid. Gods Geest sluit Zich niet op in de 

letter. Dat eigenschappen en structuren van talen zodanig kunnen verschillen van de 

grondtekst dat een concordante vertaling feitelijk niet mogelijk is, hoeft geen obstakel te zijn.  

 

Het devies van de gereformeerd bevindelijke traditie is niet alleen het sola Scriptura maar ook 

het tota Scriptura. Voor het juiste verstaan van de Bijbel zal de gereformeerde vertaler of 

theoloog zijn voorkeur uitspreken te willen beschikken over de hele Bijbel. Het vertalen en 

doen uitgeven van Bijbelgedeelten kan op plaatsen waar men meerdere talen spreekt, of in een 

bepaalde fase van het werk van groot nut zijn. Maar gezien de eenheid van de Bijbel is het 

uiteindelijke doel dat een volledige Bijbel beschikbaar komt in een taal die men spreekt. Voor 

zelfstandig Bijbelgebruik en het toepassen van de juiste leesregels is enkel het Nieuwe 

Testament of een selectie van Bijbelboeken niet genoeg. In de gereformeerd bevindelijke 

traditie is men overtuigd van de eenheid en de samenhang van de geschriften van het Oude en 

Nieuwe Testament. Met een deel van de Bijbel in bezit zal de gewone man of vrouw 

afhankelijk blijven van iemand die de hele Bijbel kan lezen en men blijft zo afhankelijk van 

anderen. Bovendien mist men andere rijkdommen uit de Bijbel.
1
  

 

Een concentratie op de Schrift 

De Bijbel is de bron van gezag voor geloof en leven. Dat de Bijbel autopistos is en niet het 

menselijk spreken over de Bijbel, maakt dat een missionaire activiteit allereerst gericht moet 

zijn op het aan anderen verlenen van toegang tot de Bijbel. Het is de Bijbel die gelezen en 

uitgelegd moet worden. De kernactiviteit van evangelisatie is niet het aan het denken zetten 

van anderen. Het beperkt zich evenmin tot het persoonlijk getuigenis van een persoon of het 

laten lezen van literatuur. Van getuigenissen en theologische werken geldt niet wat voor de 

Schrift geldt, namelijk dat zij geïnspireerd zijn door de Heilige Geest. De essentie van het 

missionaire werk ligt in het verlenen van toegang tot de Bijbel en het wegnemen van stenen 

op de weg die deze toegang belemmeren. 

 

In de bevindelijk gereformeerde zending zal veel inspanning gericht moeten zijn op het 

(leren) Bijbellezen. Bijbellezen omvat dan alles wat te maken heeft met het verhelderen van 

de hoekpunten Tekst, lezer en context voor elke concrete situatie waarin de Schrift wordt 

geïnterpreteerd in het bijzonder. Als een westerse kerk in het kader van zending een relatie 

onderhoudt met een kerk in Afrika, dan zal zij zich met deze nieuwe lezers gezamenlijk 

buigen over de Schrift en zullen zij elkaar deelgenoot maken van de interpretatie en daarover 

met elkaar in gesprek gaan. Als een missionair werker in een willekeurige zendingstraditie de 

Schrift opendoet, dan doet hij dat nooit als individu maar als lid van een kerk. Het doel zal 

                                                 
1
  Bijbelvertaalwerk impliceert aandacht voor alfabetisering en Scripture Use. 



212 

 

steeds moeten zijn om tot een verstaan van de Schrift te komen waarbij (1) recht wordt 

gedaan aan de woorden van de heilige Tekst, (2) elke willekeurige lezer bevindelijk tot 

verstaan komt in zijn eigen situatie en (3) de kerkelijke leestradities geraadpleegd worden. 

 

Het faciliteren van lees- en taalonderwijs als een voorbereiding op het kunnen lezen en 

hanteren van een Bijbel zal in diverse situaties een belangrijke doelstelling moeten zijn van de 

zending. Zonder dit voorbereidend onderwijs is het niet mogelijk toegang te krijgen tot de 

Schrift. 

 

De noodzaak van hermeneutisch onderwijs  

Bijbelse hermeneutiek is op veel theologische seminaries in het buitenland een vak in de 

marge. Vakken als Oude Testament, Nieuwe Testament en Exegese beslaan dikwijls een veel 

groter deel van de opleiding. Dat houdt in dat de hermeneutische vooronderstellingen die een 

rol spelen bij de Schriftuitleg vooral impliciet in het onderwijs aanwezig zijn. Wij vinden het 

van belang dat zowel in de gemeente, op het niveau van de catechese, als op de theologische 

opleidingen van de kerken expliciet aandacht wordt besteed aan (Bijbelse) hermeneutiek, met 

als doel te voorkomen dat óf de lezer óf de traditie het primaat krijgt in de uitleg. In de lokale 

gemeente kan het gaan om een vereenvoudiging, een soort ‘hermeneutica popular’, op het 

niveau van de seminaires en theologische opleiding zal de inhoud van het curriculum op 

academisch niveau kunnen liggen. Het doel is een Bijbellezende gemeente op de in dit 

onderzoek voorgestelde wijze. 

 

Het bevorderen van intercultureel Bijbellezen 

Voor een dieper verstaan van de Schrift is contact nodig met Bijbellezers met een ander 

wereldbeeld. Omdat de Schrift autopistos is, mag er vertrouwen zijn dat zij door de Heilige 

Geest gebruikt wordt, waar zij ook gelezen en bestudeerd wordt. De grondvorm van het 

samen lezen en luisteren naar de Schrift vanuit een context met verschillende culturele en 

situationele kenmerken verdient meer aandacht dan zij tot nu gehad heeft. In het missionaire 

werk is het vaak de werker ver weg van de thuisgemeente die deze vorm met nieuwe 

christenen praktiseert en de rijkdom ervan ervaart. Vanwege de afstand belichaamde de 

missionair werker voorheen de universele kerk door het slaan van bruggen tussen allerlei 

verschillen. Echter, met moderne technologieën kan in de eenentwintigste eeuw vrij 

eenvoudig een vorm van interactie plaatsvinden tussen leesgroepen uit verschillende 

culturen.
2
 Dat biedt kansen voor een rijker Schriftverstaan. Ook de mobiliteit in de wereld is 

toegenomen. Het is mogelijk elkaar veelvuldiger te bezoeken. Dergelijke bezoeken tussen 

kerken bieden kansen om kennis te maken met elkaars Schriftverstaan. Ontmoetingen rondom 

het Woord van God met vertegenwoordigers uit diverse tradities en culturen maken 

Bijbellezers niet alleen bewust van eigen hermeneutische vooronderstellingen, maar zij 

verdiepen ook de kennis van de Schrift en de resonantie daarvan in deze wereld. 

 

 

7.4 Slotbeschouwing  
 

Een Bijbelse hermeneutiek gebaseerd op beginselen uit de gereformeerd bevindelijke traditie 

beschikt over voldoende vitaliteit om in de eenentwintigste eeuw van betekenis te kunnen 

zijn. Dat het onderzoek niet alleen vragen heeft beantwoord, maar mogelijk nog meer vragen 

heeft opgeroepen, onderstreept dit. Verder onderzoek is nodig, bijvoorbeeld naar de 

                                                 
2
  Vgl. www.bible4all.org; B. Boersma, E. Feenstra en W. Saane, See You in the Bible. Intercultureel 

bijbellezen in de praktijk. Zoetermeer: Boekencentrum 2011. 

http://www.bible4all.org/


213 

 

mogelijkheden om de hier geboden hermeneutische structuur toe te passen in het onderwijs en 

in de gemeente. Ook zou verder onderzoek naar de hermeneutische praktijk van verschillende 

groepen lezers, aan de hand van de hier geboden structuur, tot een verfijning kunnen leiden 

van het model. Dit onderzoek doet ook de behoefte gevoelen naar meer bronnenmateriaal in 

de categorie die vakmatig heet de ‘Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte’. 

 

Terugziend op dit onderzoek sluiten we af met een typering van het karakter van een 

hermeneutiek gebaseerd op de autopistie waarin de pneumatologische dimensie gehonoreerd 

wordt. 

 

Ongemakkelijke hermeneutiek 

De traditie komt de nieuwe lezer in het proces van uitleggen weliswaar te hulp, maar zij heeft 

toch niet het laatste woord. Aangezien mensen vaak behoefte hebben aan een hermeneutiek 

die eigen gezichtspunten bevestigt of duidelijke kaders biedt waarbinnen de uitleg zich moet 

bevinden, is het geen gemakkelijke opgave om een hermeneutische methode te hanteren die 

erop gericht is dat Tekst, lezer en context op een goede manier met elkaar in verbinding staan. 

 

Openbare hermeneutiek  

De hier beschreven hermeneutiek is geen exclusieve hermeneutiek, die voorbehouden is aan 

ingewijden of opgeleiden. De Bijbel kan er voor iedereen zijn en het feit dat de Heilige Geest 

Zich niet bindt – noch aan de originele tekst, noch aan de opvatting van de kerk of de lezers – 

maakt dat er geen drempels worden opgeworpen om haar te lezen en toe te passen. Het 

moment van ingeving en intuïtie, dat er altijd is, op het snijvlak van Tekst, lezer en context, 

stijgt bovendien boven allerlei particuliere opvattingen uit.  

 

Tijd- en plaatsoverstijgende hermeneutiek 

Deze hermeneutiek heeft oog voor de verscheidenheid die er onder mensen en culturen te 

vinden is. De Bijbel kan en mag tijd- en situatiebetrokken worden uitgelegd. Dat maakt haar 

contextueel en toepasbaar in alle situaties. 

 

Transcendente hermeneutiek 

In de strikte betekenis is autopistie een eigenschap van iedere willekeurig geschreven tekst. 

Teksten maar ook andere kunstuitingen hebben los van de concrete auteurs altijd een bepaalde 

zeggingskracht op hun lezers of gebruikers. De gereformeerd bevindelijke traditie verbindt 

het begrip autopistie echter aan het bestaan van een empirisch onbewijsbaar enig en 

eenvoudig geestelijk Wezen, Dat God genoemd wordt en Auteur is van de Bijbel.
3
 Autopistie 

als eigenschap van de Bijbel gaat boven de autopistie van een willekeurig geschreven tekst 

uit. Mensen kunnen niet beschikken over Gods inbreng in het hermeneutisch proces. Dat 

betekent dat de uitkomst nooit op formule te brengen is. Gods Geest blaast waarheen Hij wil 

en wie kent Zijn weg?
4
 

 

Gemeenschapshermeneutiek  

De historische en actuele gemeenschap die kerk heet, speelt in onze hermeneutiek een 

belangrijke rol. De kerk is drager van de erfenis van de uitleg. Zij is tevens een uitleggende en 

meelezende ‘gemeenschap der heiligen’, waarin ambtsdragers een leidende en begeleidende 

rol hebben. Dat de kerk zich vanaf haar bestaan in de eerste eeuwen in gezamenlijkheid heeft 

uitgesproken over de Bijbel, geeft aan dat het belang ervan vanaf het begin werd ingezien.  

 

                                                 
3
  Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 1. 

4
  Vgl. Joh. 3:8. 



214 

 

Hermeneutiek met een begrenzing  

De gereformeerde hermeneutiek baseert zich op door haar aanvaarde fundamentele artikelen 

van het christelijk geloof aangaande de loci (grondbeginselen), die handelen over de (1) 

goddelijke openbaring en de daaruit voortvloeiende kijk op (2) God, (3) de mens, (4) het heil, 

(5) de kerk of gemeenschap en (6) de toekomst.
5
 Echter, een volmaakte, universele 

omschrijving van deze geloofsartikelen bezit de gereformeerde hermeneutiek niet. Zij belijdt 

dat mensen altijd enigszins op de tast blijven zoeken omdat zij nu nog zien ‘door een spiegel 

in een duistere rede’.
6
  

 

Missionaire hermeneutiek  

Het opendoen van de Bijbel, haar gezamenlijk met nieuwe lezers lezen en haar boodschap in 

gehoorzaamheid en geloof zoeken te aanvaarden, is een belangrijk middel om mensen tot het 

geloof te bewegen. Deze hermeneutiek veronderstelt niet dat lezers eerst tot geloof komen, 

alvorens zij de Bijbel lezen, maar belijdt dat lezers tot geloof komen door de Bijbel te horen 

en te lezen.  

 

  

                                                 
5
   Vgl. Par. 4.5.2 parameter 3. Calvijn maakt onderscheid tussen fundamentele en niet-fundamentele artikelen. 

De hier genoemde loci zijn de hoofdthema’s van de Nederlandse Geloofsbelijdenis. 
6
  1 Kor. 13:12. 



215 

 

 

Summary 
 

 

Viva Vox Dei 

On the significance of the autopistia of the Scriptures for mission and Scripture 

Interpretations within the experimental Reformed tradition.    

 

 

Introduction (Chapter 1) 

 

This thesis focuses on the significance of the autopistia (the self-convincing authority) of the 

Holy Scriptures in mission work and Hermeneutics within the experimental Reformed 

tradition.
7
 The reason for it is found in the rich diversity of interpretations of the Bible that 

exists worldwide and calls for a biblical hermeneutic allowing for this diversity. 

 

The research was conducted with a strong sense of affinity with the experimental Reformed 

tradition in the churches. This Calvinistic theological tradition evolved since the seventeenth 

century in conformity to the decisions of the Synod of Dordrecht (1618-1619), and is 

characterized by strict obedience to the Scriptures in adherence to the ecumenical symbols 

and the Reformed creeds. 

 

The central question in this research is how the Reformed view of sola Scriptura, and in 

particular that of the autopistia of the Scriptures, may have significance for mission and the 

interpretation of the Scriptures, without neglecting the connection with either the church and 

her creeds, or the individual reader of the Scriptures. This research is conducted with the 

presupposition that the autopistia can be of more importance in the (Reformed) Hermeneutics 

and can be useful to counter excessive appeals to the tradition of the church on the one hand, 

or permitting unlimited freedom of interpretation by the reader on the other hand. It is 

therefore my premise that the pneumatological dimension of the autopistia must be developed 

more extensively. 

 

The autopistia refers to that characteristic of the Scriptures that can be described as its self-

authentication to either the reader or hearer that culminates in faith (inherent authenticity 

leading to faith). The Scriptures are trustworthy, and should therefore be believed and obeyed 

in se and per se, without the approbation of an external authority such as the church or 

tradition. 

 

The premise of this research serves as a starting point for the development of a prescriptive 

hermeneutic model that can be of assistance in reading the Scriptures. To facilitate the 

practical interaction with the Scriptures, various theological disciplines (systematic theology, 

practical theology, church and mission history, missiology) converge in this research. 

 

                                                 
7
  It is difficult to translate the Dutch term 'bevindelijk' into English accurately. The concept supporting the 

word 'experimental' is that the faith of a Christian is not in the head but in the heart—a faith that is put to 

the test in the spiritual life of a Christian. Alternatives are 'existential' and 'experiential.' The first word has 

philosophical overtones, and the second places too much emphasis on the experiences of the Christian. The 

word 'experimental,' however, refers to the Christian faith that is tried and tested in practice. Also the word 

‘pietistic’ surfaces in this respect. Since that refers more to the practical life of the believer, this term is not 

used here. 



216 

 

This research focuses on three important and distinct variables in the hermeneutical process: 

the text, the reader, and the context. The term ‘text’ refers here to the text of the Bible, the 

canon. Secondly, we focus on the reader as one of the variables. Generally speaking, this 

reader is to be viewed as anyone who independently accesses the Bible with the objective of 

understanding the Bible and applying it to his own life. In our paradigm, ‘reader’ may refer to 

the traits of an individual reader as well as to of a group of readers. The third variable is 

denoted by the word context. The word ‘context’ here has the connotation of a framework, a 

frame of mind, or a tradition within which the Scriptures are received and interpreted. 

 

Within the framework of this study, we view Hermeneutics as the theory of explanation and 

interpretation of texts, and then specifically the text of the Bible. If we attach the label 

‘Reformed' to this, it should be read as the Reformed approach to the explanation and 

interpretation of the Scriptures. The Reformed dimension will then be embedded in the 

premise: Hermeneutics based on the understanding of the Scriptures by theologians within the 

Reformed, experimental tradition. 

 

 

The (Reformed) hermeneutic domain (Chapter 2) 

 

This chapter begins with a general survey and a categorization of three elements which are 

important for the proposed hermeneutic: the (biblical) Text, the reader and his or her 

personality traits, and the context in which the Scriptures are being interpreted. We then 

describe what views have been espoused regarding this in the experimental Reformed 

tradition, and then with a specific emphasis on Reformed orthodoxy. 

 

The Text 

The experimental Reformed tradition attributes a number of essential distinctive properties to 

the Scriptures.  

 

(1) The Bible has ultimate authority. It has auctoritas. The books of the Bible are deemed to 

be ‘Holy and Divine Writings’ (The Belgic Confession art. 4), and thus as the Word of God, 

inspired by the Holy Spirit, in which He speaks to mankind. 

(2) Directly linked to this is the conception of the autopistia, the internal witness of the 

Scriptures. The Scriptures are also indispensable. They have necessitas. Apart from the 

Scriptures, God cannot be fully known. The canon is the only available means whereby one 

can become a partaker of salvation.  

(3) That knowledge which is indispensable unto salvation can be clearly found in the 

Scriptures. By the use of simple means, one can obtain a sufficient understanding of it. The 

Bible has claritas or perspicuitas. 

(4) Finally, the Scriptures are perfectly sufficient. Nothing needs to be added to them. All that 

is essential unto salvation is to be found in them: sola Scriptura. The Bible has perfectio or 

sufficientia. 

 

The Reformed hermeneutical view regarding the Scriptures can be summarized by way of 

several practical directives for reading:  

 

(1) The starting point for understanding the text is the literal, historical meaning of the biblical 

passage, derived from the unambiguous distinctives of language, style, and genre. 

(2) Subsequently, wider circles are drawn. The reader will proceed from a specific passage to 

the chapter, from the chapter to the book, and from there to the broader context. The 



217 

 

connection between the text and other passages in the Bible will be affirmed, comparing 

Scripture with Scripture. The explanation of a given text may not contradict other passages of 

God's Word. Obscure portions of the Scriptures are to be illuminated by passages that are 

transparent. 

(3) Thereafter, the explanation of the specific text must be consistent with the analogy of faith 

as summarized in the confessions of the church. Even though the Scriptures are the standard 

that transcends all standardization (norma normans), the creeds function as interpretive keys 

(norma normata). Any interpretation that contradicts the confession of the church must be 

rejected. In the final analysis, the reader will search for the spiritual essence of the text. No 

one may rest until he or she perceives that God is speaking through the text. The creeds can 

fulfill this function, for they are deemed as articulating the most essential content of the 

Scriptures. 

 

Because (quia) the creeds are deemed to be a faithful rendition of the Scriptures, they are 

authoritative, even though they do so imperfectly (quatenus). 

 

The reader 

The ordinary reader does play a modest role in the experimental Reformed tradition. 

However, this tradition emphasizes the conviction that man lacks the natural ability to 

understand the spiritual meaning of the Scriptures. Such understanding requires regeneration 

and faith, as wrought by the Holy Spirit. The Bible must be read in a godly disposition. 

 

Unrestricted private access on the one hand, and the spiritual inability to understand its 

meaning properly on the other hand, call for interpreters. The only true interpreter is the Holy 

Spirit, Who guides the ecclesiastical interpreters. Scripture-reading is therefore not a private 

affair. Although there is no objective standard by which the understanding of the Scriptures 

can be tested, their interpretation is practiced within the fellowship of believers, which 

determines the boundaries of such explanation. There is indeed freedom of exegesis, however, 

within the reading parameters established by the fellowship of believers. 

 

Until today, the Reformed explanation of the Scriptures has not explicitly allowed for 

personal experiences and living conditions of the readers. The fact that every reader of the 

Bible approaches the Holy Scriptures with specific presuppositions, and with his own 

experiences and expectations, is not explicitly factored into the hermeneutical practice of 

experimental Reformed tradition. 

 

Context 

The Christian faith, and the interconnected classical doctrines as articulated in the Reformed 

Creeds, are the focal point of the Scriptures in the Reformed, experimental tradition. Both the 

natural condition of every creature, as well as the necessity of redemption, have universal 

features. The core message transcends not only the historical context of the authors of the 

books of the Bible, but also that of every person. 

 

It is believed that the linguistic and cultural context in which the Word sounded in the original 

setting of the biblical authors, was fully relevant and applicable in their situation. Likewise, 

when the Word comes to us today, one should also be able to understand it in the current 

linguistic and cultural context. The Bible is a book in which God reveals His will in human 

words. This view presupposes the conviction that the actual context is relevant. However, the 

intervention of the Holy Spirit as the great Interpreter is needed to bridge the gap between the 

actual context in which the Scriptures were written, and that of the contemporary reader. 



218 

 

 

The church, as represented in the offices, oversees the correct interpretation of the Scriptures, 

and participates actively in explaining them through preaching and teaching. In the 

experimental Reformed tradition, expositors of the Scriptures that hail from other theological 

traditions, are also given a respectful hearing. 

 

Chapter 2 concludes with a description of six Reformed hermeneutical parameters: (1) The 

sacred text is to be approached independently by the interpreter. (2) True exposition is 

interconnected with the analogy of the Christian faith. (3) The interpretation of the Scriptures 

occur within the context of the church. (4) Even though a correct reading protocol, as well as 

the knowledge of the Scriptures and its background, contribute to the veracity of the 

exposition, the implementation of the hermeneutical method as such is not sufficient. There 

must also be the appropriation of the text. (5) The interpretation of the Scriptures calls for 

instruction. (6) To arrive at a proper interpretation of the Scriptures, they must be available in 

a faithful translation into the reader’s own language. 

 

In regard to Bible-reading in the 21st century, we conclude that there are strengths and 

weaknesses in the present context. The strengths are that (1) the Reformed hermeneutic is 

receptive to new interpretations; (2) there are no pre-conditions required for a fruitful use of 

the Scriptures; (3) the implementation of a process-oriented method of explanation of the 

Scriptures; (4 ) the insertion of the historical and current community we call church into the 

hermeneutical process; and (5) the availability of a core of hermeneutical principles. 

Weaknesses surface when considering (1) the insufficient incorporation of the complexity of 

the church in her views, and (2) the underestimation of the living conditions and the role of 

the reader in the hermeneutical process. 

 

 

The Role of the Scriptures in Mission Work from the 16
th

 until the 21
st
 century  

(Chapter 3) 
 

In this initial historical analysis, we examine the role the Bible and the Reformed 

hermeneutical framework played in the approach to Reformed mission work since its 

inception in the 16th century; the role of the Scriptures in mission work in the broad spectrum 

of missionary outreach during the 20th century; and its present role in the 21st century. We 

will then pursue the global development of Reformed mission from the 17th to the early 20th 

century, and concentrate more in detail on the monumental Dutch translation, the 

Statenvertaling; the seminarium Indicum of Antonis Walaeus; the significance of the Bible in 

the missionary work of the Puritan missionary preacher John Eliot in New England; and 

Johan Bavinck, a Reformed missiologist who established the link between the missionary 

vision of Reformed orthodoxy and the 20th century. We will also examine the backgrounds 

and views regarding mission and the Scriptures as articulated at the first Global Mission 

Conference in Edinburgh held in 1910, and at its memorial in 2010 (as well as developments 

during the interim period), to gain a clearer perspective regarding the historical background of 

Reformed mission in the 21st century. 

 

John Eliot’s method and approach in regard to the Bible is an example of opportunities and 

possibilities that issue forth from the Reformed view of the Scriptures. This is, however, 

unique in the Reformed mission history. We conclude that the position and role of the 

Scriptures in mission strategy and in Reformed missiology has remained underexposed. The 

church and her confessions were elevated in Reformed missiology at the expense of the Word 



219 

 

itself. Consequently, all the emphasis in mission work was placed on future ecclesiastical 

organization and teaching Reformed theology. If we would view Johan Bavinck as an 

important contemporary representative of Reformed mission, we may then conclude that also 

his concept of Reformed mission is deficient in regard to the Scriptures. In his method of 

mission, the Word should have received a prominent place because of the autopistia. This 

potential, however, remained untapped. By way of this omission, Reformed mission deviates 

from its origins: the experimental Reformed tradition which unambiguously confesses the 

concept of the autopistia of the Scriptures. Furthermore, we observe that mission within 

Reformed orthodoxy became very strongly ecclesiastical in nature. Therefore, in terms of 

approach and structure, it did not differ essentially from Roman Catholic mission endeavors. 

 

At the 1910 conference in Edinburgh, the Scriptures were deemed to be foundational to 

missionary engagement. However, the subject of how a biblical hermeneutic functions within 

the context in varying cultures, how to interpret the Bible in one’s own context, or how to 

deal with differences of interpretation, was absent in the discussion. There were, however, 

requests for Bible translations. We conclude that many missionary organizations 

underestimated the importance of having the Scriptures available in the mother tongue, and 

have therefore failed in regard to translating the Bible up unto a period well into the 20th 

century. In the 20th century, there was a growing awareness that history, culture, politics, 

environment, and economic status affect how we read the Bible. Reformed mission were no 

exception in regard to the role attributed to the Scriptures.  

 

During the 2010 Edinburgh conference, the focus was on local experiences. Mission 

organizations were at liberty to embrace various views on issues such as the proclamation of 

the Gospel, providing pastoral care, and pressing for social justice. 

 

At the end of the chapter, we conclude that our research has yielded but little evidence 

regarding the observed strengths of a Reformed hermeneutic, such as being open to alternate 

interpretations, unrestricted access to the Scriptures, and a process-oriented method of 

explanation. The Reformed view of the Scriptures, which is inherently confident that the 

ordinary reader can be given the leeway to interact with the Scriptures independently and 

thereby discover its riches, has not been exploited structurally. When it comes to dealing with 

the Scriptures, it appears that in the Reformed tradition there is but one tune that is played by 

two violins, namely, the (Western) Reformed church and Reformed theology. The social and 

cultural environment of the (new) readers are variables of little significance in the interaction 

with and exposition of the Bible. Noteworthy is also the absence of an inquisitive attitude 

towards new interpretations of and commentaries on the Scriptures. 

 

In the 20
th

 century, the experimental Reformed missionary practice did not incorporate this 

paradigmal change into its view regarding the use of the Scriptures. In any case, this did not 

take place during dr. J.H. Bavinck’s tenure. 

 

 

The hermeneutical function of the autopistia (Chapter 4) 

 

In this chapter, we explore the theological position of the text more deeply in our conceptual 

framework, using the core concept of the autopistia. We do this in light of the effect this will 

have on the reader, and what this means in regard to the context. Special attention will be 

given to the relationship between the autopistia (or the Word) and the Holy Spirit. In two 

elaborate paragraphs, we address the autopistia and the pneumatological aspects of the 



220 

 

Scriptures. In the last paragraph, we link this to our hermeneutical triangle, and then arrive at 

our conclusion. 

 

In this chapter, we observe that the concept of the autopistia encompasses more than merely a 

distinctive of the Scriptures. It functions in a broader context in which not only the text but 

also the reader and his context - which includes the historical and present community called 

church - have their proper place. By way of four distinctives, the essentials of the doctrine of 

the autopistia are summarized: (1) the autopistia refers to the sovereignty of the Word, (2) the 

autopistia refers to the veracity of the Word, (3) the autopistia refers to the Word of the Spirit 

and (4) the autopistia belongs to the Word of the church. 

 

We observe that it is difficult to analyze the relationship between Word and Spirit. On the one 

hand, the Word and the Spirit coalesce. The sacred Text is the Word of the Holy Spirit, and is 

therefore independent, autonomous, and authoritative. On the other hand, however, there are 

also distinctions. The Holy Spirit is not encapsulated by the Word. In the Reformed 

theological tradition, the subject, that is, the reader or hearer of the Word, proves to be an 

essential hermeneutical link. As to the digestion of the Word in this tradition, there is much 

emphasis on the personal experience of, the interaction with, and the effect of the Word on the 

soul. The Holy Spirit, though actively working with and by means of the Word, is also 

considered to be active in man. It is thus presupposed that one’s own unique context and life 

are not without significance in this process. The emphasis is on consistency between the 

testimonium externum - the bond between Word and Spirit - and testimonium internum - the 

Spirit who works with and by means of the Word in the reader. We are to express ourselves 

here with three key words: the Word, the Spirit, and the reader. 

 

We then summarize our findings in a set of propositions. (1) By claiming that the Scriptures 

have autopistos, Reformed theology professes that the Scriptures are Spirit-breathed and 

therefore have an inherent authority (self-authenticating). (2) The concept of the autopistia 

cannot be considered in isolation from our belief regarding the work of the Holy Spirit. The 

threefold work of the Spirit in the Word, the individual believer, and the communion of saints 

is viewed as the cornerstone of the Christian faith. The Word is inspired by the Spirit, so that 

the Scriptures may also be called autopistos. However, the Scriptures are not forcibly 

imposed on us. Through the power of the Spirit working in and by means of the Word, 

individual believers submit willingly to the content of the Word. However, the autopistia of 

the Scriptures also functions in the context of the church, being the community of believers of 

all times and places. (3) Though Word and Spirit are inextricably linked together, we may not 

simply conclude that this relationship between Word and Spirit is the only thing that matters. 

It is the ultimate aim of the Reformed experimental hermeneutic to find the relationship 

between the Word, the Spirit, and the reader. (4) The doctrine of salvation (soteriology) as 

expressed in the Reformed creeds, governs the testimony of the Scriptures, and 

simultaneously shows the interconnectedness of the message of the Old and New Testaments. 

The Scriptures convince the reader that salvation is to be found in Jesus Christ. The autopistia 

of the Scriptures engenders the assurance of salvation in the believer. The Christian faith 

therefore focusses more on Christ than on the formal authority of the Scriptures. In the 

acceptance of Christ, the acceptance of the Scriptures is comprehended, for Christ directs us 

to the written Word. (5) The fact that the Scriptures are autopistos means simultaneously that 

they are found to be trustworthy. The Bible contains a reality that is both salvific and 

historical. There is no disconnect between the fundamental components to be found in her and 

human life, and they are deemed to influence this life genuinely throughout the ages. 

 



221 

 

In the final part of this chapter, we apply the above to the hermeneutic triangle of text, reader, 

and context by reformulating the six parameters found in chapter 2: (1) The speaking of the 

Scriptures. Is the Word the essence of the spoken word? (2) The principal elements of the 

Christian faith. Does the explanation have a soteriological focus that can be accepted in view 

of the historical and actual confession of the church? (3) The context of the church, with her 

cultural and situational distinctives. Is the Bible read within the context of the church? (4) A 

methodical, exegetical approach, and individual application or appropriation. Is the 

paradoxical tension between an accurate reading of the text and the spiritual or existential 

appropriation warranted in our interaction with the Scriptures? (5) Instruction. Does 

instruction in the use of the Scriptures take place for existing and new readers of it? (6) Bible-

translation. Are trustworthy and understandable translations of the Bible available?  

 

At the end of this chapter, we conclude that the core concept of the autopistia, including its 

pneumatological dimension, is of fundamental value for the hermeneutical process of reading 

and interpreting the Bible. The autopistia legitimizes the hermeneutical process of connecting 

the text, the reader, and the context. The challenges that arise against this can vary. But 

whether that is tradition, the intellect of the reader, or the context, it secures the independence 

of the Scriptures by way of a hermeneutical process in which the text, the reader, and the 

context are inextricably linked. The presupposition of the autopistia thereby provides a 

hermeneutical model by which (1) the primacy of the text is confirmed, as the text is the 

fountain from which the Spirit draws; (2) the reader is given his proper due, because for a 

correct understanding of the Scriptures the Spirit is the Interpreter of the Word in the reader; 

and (3) the church and her reading-tradition also has its say, because it was by Word and 

Spirit that she was created within the context of time and place. 

 

Based on our research, we plead for a more comprehensive definition of the autopistia, in 

which a stronger emphasis on the pneumatological dimension comes to the foreground, and is 

not solely focused on reader, but also includes the ecclesiastical context. Our enlarged 

definition reads as follows: ‘The autopistia is that distinctive of the Scriptures that can be 

described as its self-convincement, engendering faith in the reader or hearer of it. The witness 

of this is to be found in the historical and communal tradition of the Scriptures.’. 

 

 

Ecuadorian readers and the experimental Reformed approach (Chapter 5) 

 

In chapter 5 we will subject the hermeneutic triangle to a test by way of an experimental 

reading exercise held in Ecuador in regard to the parable of the prodigal son. We will examine 

the results in light of the hermeneutic approach that is presently in common use in missionary 

endeavors of the Reformed experimental tradition. In so doing, we will evaluate the 

applicability of our model for mission work. 

 

In reading sessions conducted by us in Ecuador, six different groups, all having received but 

minimal instruction, meditated on the text of the prodigal son in Luke 15. Our analysis of the 

conversations is governed by the following four key questions derived from the context of our 

parameters: (1) Are you hearing the word through the Word? (2) Does the explanation have a 

soteriological focus that can be accepted in view of the historical and present confession of 

the church? (3) Is the Bible being read within the confines of the church? (4) Is the 

paradoxical tension between an accurate reading of the text and the spiritual or existential 

appropriation safeguarded by the manner in which the Scriptures are handled? 

 



222 

 

Of the four key questions discussed, the one pertaining to appropriation was most prominent. 

We noted that in the reading exercises no distance was to be observed between the Scriptures 

and the present. We observed a passionate engagement by the reader and a diversity of 

applications of the text. Our criticism was that no one listened to the text - not to the words 

themselves, not to the context, not to the relationship of the text, not to other passages of the 

Scriptures, nor was there a deep respect for the sensus literalis. The reader took considerable 

liberty in reading his own situation into the Scripture-passages. Critical reflection did not take 

place. There was no reading with discernment. The readers in these sessions did not use other 

written sources such as a Study-Bible, commentaries, etc. There was no indication at all that 

anyone consciously implemented the rules of reading. 

 

In the interpretations made by the various groups we recognized that the context had some 

influence. Readers will interpret the Scriptures by, among other things, availing themselves of 

the knowledge imparted by their church communities. Readers will have their own sub-

stratum of Roman Catholicism, Protestantism, animism, etc. This sub-stratum can continue to 

play an important role in the interpretation of texts. Therefore, instruction in Bible-reading 

appears to be indispensable. We cautiously conclude that application and appropriation are 

also influenced by how we read and what we know of the Scriptures. Advanced readers 

appear to extract more from the text than beginning or untrained readers. 

 

In the second part of the chapter, we investigate the hermeneutical method of the experimental 

part of the actual reformed denomination in the Netherlands. We discuss four representative 

publications regarding the reading of the Scriptures, and subsequently project that method on 

the Ecuadorian sample readings. Is this method useful for new readers within a different 

cultural context? What are its weak and strong points? How does this method work in a 

different cultural setting than that in which it originated? Which hermeneutical insights can be 

extracted from this method when engaging with the Ecuadorian reading samples? What 

implications does it have for the hermeneutic triangle text, reader, and context? 

 

The first publication ‘Het lezen van de Bijbel’ (Reading the Bible) is written by J. van 

Bruggen, a prominent New Testament scholar and pastor in the Gereformeerde Kerken 

Vrijgemaakt (Liberated Reformed Churches - Canadian Reformed Churches in North 

America). The second publication is ‘Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen’, (Teach us to 

read, Reading the Bible with Profit), is written by W.C. Meeuse, pastor in the Protestantse 

Kerk Nederland (Dutch Protestant Church) and a member of the Reformed Alliance. The third 

publication ‘Zin en mening. Een bezinning op de uitleg van de Heilige Schrift (Scope and 

meaning. reflections on the interpretation of the Holy Scriptures), written by A. Moerkerken, 

pastor and rector of the theological seminary of the Gereformeerde Gemeenten (Reformed 

Congregations). The fourth publication, ‘Lessen by de bron. Omgang met de Bijbel (Drinking 

(or lessons) at the source. Interacting with the Bible), written by secondary school teachers of 

religion W. van den Hoorn, L. Snoek, and Chr. J. Weststrate. 

 

The text has the preeminence in this experimental Reformed method. The reader is given 

interpretational tools and a variety of rules that must be adhered to when reading. The 

doctrine and tradition of the church are phased into the analogy of faith, but they only play a 

subordinate role in explanation of the text - the ascertaining of the meaning of the text. Both 

the reader, as well as the manner in which application and appropriation occur, remain 

obscure. Most authors confess explicitly that being illuminated by and prayer to the Holy 

Spirit are essential.  

 



223 

 

The three cornerstones of the hermeneutic triangle - the text, the reader, and the church - are 

not in conflict with each other. In the hermeneutic approach, the paradoxical tension that 

exists between an accurate reading of the text and the spiritual, personal appropriation in the 

lives and circumstances of the readers is lacking. It seems as if this tension is avoided by 

placing the two methods of Bible reading side by side: on the one side there is the more 

cognitive, studious, and exegetical method, whereas on the other side there is the more 

meditative, spiritual method. Interaction with the Scriptures is primarily a one-way street, 

namely, from the reader to the text of the Bible. Though the need for critical self-examination 

and the seeking of guidance by the Holy Spirit are acknowledged, the reading process is to 

some extent egocentric. As these various methods are used, there is an intermingling of 

professional and lay-readers, and it does not become clear what link there is between the two. 

 

Upon comparing the results of the Ecuadorian reading exercises with the experimental 

Reformed approach, we conclude that both have a strong emphasis on one of the three 

variables of our hermeneutical triangle. The Ecuadorian reading-groups read with their hearts, 

immediately merging the Scripture-passage into their own perception and experience, and pay 

little explicit attention to the text itself. In the reading process, the main focus is on their 

current situation. In the method used by experimental Reformed readers, we observe that the 

main focus is upon the biblical text, and then especially upon the historical context 

established by way of interpretation. Even though the importance of the personal application 

of the Scriptures is acknowledged, the question of how the passage under consideration can 

be relevant in one's own life is hardly addressed. 

 

In both the Ecuadorian as well as the Reformed experimental methods, the Scriptures are in 

danger of being deprived of her autopistia. When we do not permit the Bible to function as an 

independent witness in a new context, it has in essence been silenced and subjected to the 

insights of the reader. In the Ecuadorian method, the prominence of the personal experience 

inhibit the witness of the Scriptures. In the Reformed experimental method, the reader can 

gradually be drawn away from the inherent witness of the Scriptures. This method can 

become so technical in nature, that the heart of the reader is not engaged in the process. 

 

The fluid context, defined in our research as the conceptual and/or traditional framework in 

which the Scriptures are to be read and interpreted, is of no significance in the Ecuadorian 

reading groups. In the Reformed experimental approach, this fluidity is inherent in the 

reading-rule dictated by the analogy of faith. However, the manner in which the Scriptures 

have spoken throughout the lengthy tradition of the church, beginning with the moment that 

the authors actually wrote the words, is not taken into consideration in the process of 

explanation. In regard to the experimental Reformed tradition, this is remarkable indeed, since 

the traditions and creeds of the church are of explicit importance for explanation. It appears 

that this rule is rooted in the assumption that the reader is acquainted with this tradition and 

will automatically be able to apply this knowledge. That would imply that these authors are 

writing for specific readers, namely, the experimental Reformed readers who have access to 

trustworthy commentaries and are sufficiently acquainted with the confessions of the church. 

This immediately exposes the vulnerability of this method. 

 

As we reflect upon our hermeneutical triangle, we conclude that overemphasizing the text 

itself and its exegetical significance, fails to do justice to the autopistia and its 

pneumatological dimension. The Bible text is then deprived of the opportunity to resonate in 

the heart of the reader. The second variable that plays a role in understanding the text is the 

intuition and the context of the reader. We observed how this functioned in the Ecuadorian 



224 

 

reading groups. The reader functions within the action radius of the autopistic Scriptures. The 

dialogue between the reader and the given Bibletext must be incorporated into the exegetical 

process. However, when the reader is viewed as being autonomous, the autopistia will be 

overestimated and severed from its source, the Scriptures. The third variable is the context. 

This can exert a correcting influence, and the resulting contrasts can also be addressed. By 

incorporating hermeneutical history, the reader will be confronted with anything that is 

strange in his explanation - something that is present in his own thinking and mental context, 

but is absent in his or her religious tradition. 

 

 

Text, reader and context in the 21
st
 century (Chapter 6) 

 

The hermeneutic triangle rooted in the view of the Scriptures as having autopistia and 

distinguished by the six parameters formulated in chapter 5, will be augmented with a 

theoretical justification in this chapter. Following an explanation of other hermeneutical 

models (author, text and reader; pretexto, contexto and texto; reader, text, author plus the 

issue addressed in the text), we will highlight the distinct variables of our model. In doing so, 

we will incorporate the insights of the modern Hermeneutics, which interact especially with 

the paradigmal changes as to how mankind is to be viewed. In regard to each variable, three 

vantage points will be addressed: 

  

Text: (1) an eternal Author, (2) a universal scope, (3) explanation, interpretation, and 

application.  

Reader: (1) the reading method: multi-faceted reading, (2) the reading attitude: in submission 

to the Scriptures, (3) the cultural framework.  

Context: (1) the church as a reading community, (2) ‘Wirkungs-und Rezeptionsgeschichte’, 

(3) the confessional heritage. 

 

We conclude that given our present situation, with more than thirty percent of the world 

considering itself as Christian and considering the Scriptures as being normative for them, the 

hermeneutic model as described here, is a tool of vital importance. It is both orthodox because  

(1) it pleads for a traditional view regarding the Bible as being the Word of God - a Word that 

is autopistos in nature, (2) it allots significance to the historical context in which the Word 

was read and explained and at the same time is modern because (1) the reader is significant in 

the hermeneutical process, (2) of the cultural and conceptual elements that he or she inserts 

into the process, and (3) the present context in which the Bible is being read worldwide has 

hermeneutical relevance. 

 

The autopistia of the Scriptures allows for a hermeneutical model in which not only the text 

and the historical or current context determine the interpretation, but also the reader and the 

context together, with a deep respect for the Word of God as having supreme authority. 

Inexperienced readers are not left to fend for themselves, but rather, are immersed into the 

reading tradition of the church, doing so without the immediate manipulation of the meaning 

of the text. This does not imply in any way that the historical and current ecclesiastical 

context ‘rule over’ the Bible, since these contexts are also subject to the authority of the 

Scriptures. Hermeneutical anarchy occurs when the meaning of a text is put squarely into the 

hands of the reader. This will result in hermeneutic totalitarianism, being the result of an 

interpretation that is imposed upon the context. By way of the model being offered here, 

biases as well as a lording over others will be avoided and opposed. 

 



225 

 

The maxim of sola Scriptura needs explanation when applied to Hermeneutics. Explanation is 

a continual interaction between the text, the reader, and the context. The text has 

preeminence. It is the source of the autopistia. Exposition is impossible, however, apart from 

taking the reader and the context into consideration. 

 

 

Viva Vox Dei (Chapter 7) 
 

In this chapter we return to the initial question and presupposition. Next, we will present three 

ecclesiastical and four mission-related applications of Hermeneutics, based on the autopistia. 

The chapter ends with a concluding observation. 

 

By way of seven propositions, we will respond to what is being asked and presupposed. (1) 

The presupposition of the autopistia cannot be reduced to being applicable to the Text only, 

but it also applies to the reader and the context. (2) Using the autopistia as the basis for 

Hermeneutics, the Bible will have the preeminence in the hermeneutical process. (3) The 

Holy Spirit works with and by means of the Word in the reader. Therefore, in Hermeneutics, 

we must speak with three words: Word and Spirit and reader. (4) The concept of the 

autopistia legitimizes a hermeneutic of trust and confidence in the Bible regardless of cultural 

circumstances. (5) The autopistia of the Scriptures allows room for untrained readers to read 

the Bible fruitfully, but it does not leave them to themselves. (6) The hermeneutic triangle, as 

described here, legitimizes a plea for the use of our confessional heritage in reading the Bible. 

(7) The autopistia legitimizes fluidity in hermeneutical methodology to arrive at an 

explanation, interpretation, and application of the text. 

 

We offer three applications for experimental Reformed readers: (1) we plead earnestly for 

Bible reading that is experimental and Scriptural; (2) we need to insert a moment of critical 

reflection during the exegetical process; (3) we must challenge other hermeneutical traditions.  

We ask attention for four applications to missionary practice: (1) the importance of Bible 

translation; (2) a single-minded focus on the Scriptures; (3) the indispensability of being 

trained in Hermeneutics; (4) the promotion of intercultural Bible reading. 

 

Reflecting on this study, we conclude with a formulation of the nature of a hermeneutic based 

on the autopistia - a hermeneutic in which the pneumatological dimension is honored. It is (1) 

a challenging hermeneutic; (2) a public hermeneutic; (3) a hermeneutic that transcends time 

and location; (4) a transcendental hermeneutic; (5) a communal hermeneutic; (6) a 

hermeneutic functioning within parameters; and (7) an evangelistic hermeneutic. 

 

 

 

 

 

 

  



226 

 

  



227 

 

Resumen 
 

 

Viva Vox Dei 

Sobre el significado de la autopistia de las Sagradas Escrituras para la misión y la 

interpretación bíblica dentro de la tradición reformada experimental.  

 

 

Introducción (Capítulo 1) 

 

Este estudio se enfoca en la importancia de la autopistia de la Biblia para la obra misionera y 

la explicación del Texto bíblico. La razón es que la riqueza de las interpretaciones de la Biblia 

en el mundo genera la necesidad de una hermenéutica bíblica en la cual tal riqueza tiene lugar. 

 

El estudio fue realizado en asociación con la tradición reformada experimental. Esta tradición 

teológica calvinista se evolucionó desde el siglo XVII, en línea con las decisiones del Sínodo 

de Dordrecht en 1618 y 1619 y se caracteriza por la obediencia a las Sagradas Escrituras en la 

sumisión a los símbolos ecuménicos y las confesiones reformadas. La palabra ‘experimental’ 

se refiere a la importancia de que la fe sea experimentada y practicada.
1
 

 

La pregunta central de este estudio es cómo la doctrina de la sola Scriptura, y en particular la 

de la autopistia puede tener importancia para la obra misionera y la explicación de la Biblia, 

sin que los lazos con la iglesia y sus creencias y el lector de la Biblia se queden atrás. La 

hipótesis de este estudio es que la autopistia puede desempeñar un papel más importante en la 

hermenéutica y ser un contrapeso frente a las reclamaciones excesivas, por un lado de la 

tradición de la iglesia y por otro lado de un alcance ilimitado interpretativo del lector. Para 

ello es necesario – este es la premisa – que la dimensión pneumatológica de la autopistia sea 

más desarrollada. 

 

El atributo de la autopistia se refiere a la propiedad de la Escritura y puede ser descrito como 

la confianza que la Escritura misma genera en el lector o el oyente de la cual conduce a la fe 

(la auto-convicción que lleva a la fe). La Escritura puede in se y per se ser confiada y 

obedecida sin confirmación de una autoridad externa, como la iglesia o la tradición. 

 

Este estudio tiene como punto de partida el desarrollo de un modelo prescriptivo 

hermenéutico que puede proporcionar una guía para la lectura de la Escritura. Diversas 

disciplinas de las ciencias teológicas (la teología sistemática, la teología práctica, la historia 

de la iglesia, la misionología) se unen para el beneficio de tratar con la Escritura en la 

práctica. 

 

El estudio se centra en tres variables claves para distinguir en el proceso hermenéutico: el 

texto, el lector y el contexto. El texto se refiere a la Biblia, el canon. El lector es en términos 

generales cualquier persona que de forma independiente toma acceso a la Biblia con la 

                                                 
1
  Es difícil de traducir el término holandés 'bevindelijk' con precisión al español. Decidimos de usar la 

palabra ‘experimental’ porque se refiere a que la fe cristiana no está en la cabeza sino en el corazón, una fe 

que se pone a prueba en la vida espiritual del cristiano. Las alternativas son ‘existencial’ y ‘experiencial’. 

La primera palabra tiene connotaciones filosóficas y la segunda pone demasiado énfasis en las experiencias 

de los cristianos. La palabra ‘experimental’ sin embargo, se refiere a la fe cristiana que está probada y 

comprobada en la práctica.  

 



228 

 

intención de entenderla y aplicarla en su propia vida o la de otras. El lector en nuestro 

esquema se refiere tanto al individuo, así como a un grupo de lectores. La tercera variable se 

denota por el contexto en lo cual se recibió la Biblia. En este estudio la palabra ‘contexto’ se 

refiere a la tradición en la cual la Escritura es recibida e interpretada. 

 

En este estudio la hermenéutica es vista como la teoría de la explicación e interpretación de 

textos especialmente de la Biblia. Si añadimos la etiqueta 'reformada', ésta debe ser leída 

como una visión reformada de la explicación e interpretación de la Escritura. En tal situación 

se trata sobre una hermenéutica basada en la comprensión de la Escritura de los teólogos 

cristianos fundamentales de la tradición reformada. 

 

 

El área de la hermenéutica reformada (Capítulo 2) 

 

Este capítulo comienza con un estudio general y caracterización de los tres elementos que en 

nuestro concepto hermenéutico juegan un papel importante: el Texto (bíblico), el lector y sus 

características y el contexto en que la Escritura fue interpretada. A continuación describimos 

cómo en la tradición reformada experimental, con énfasis en la ortodoxia reformada se 

pensaba sobre tales elementos. 

 

El Texto 

La tradición de la Reforma atribuye a la Escritura una serie de propiedades importantes. (1) 

La Biblia tiene una autoridad superior. Ella tiene auctoritas. Los libros de la Biblia son vistos 

como la Sagrada Escritura, como Palabra inspirada por el Espíritu Santo de Dios. Es Palabra 

que Dios habla a la gente. Directamente vinculada a tal posición es la concepción de la 

autopistia, el testimonio de la Escritura misma. (2) La Escritura es también necesaria. Ella 

tiene necessitas. Sin la Escritura, no se puede conocer perfectamente a Dios. El Canon es el 

único medio disponible para conseguir la salvación. (3) El conocimiento necesario para la 

salvación se puede encontrar claramente en la Escritura. Con medios sencillos, se puede 

lograr una comprensión suficiente de tal salvación. La Biblia tiene perspicuitas claritas. (4) 

Por último, la Escritura es completa. No necesita complementos. Todo lo que es necesario 

para la salvación está en ella: la sola Scriptura. La Biblia tiene perfectio o sufficientia. 

 

El enfoque hermenéutico reformado de la Escritura se puede resumir en una serie de reglas 

prácticas de lectura. (1) El punto de partida para la comprensión del texto radica en el sentido 

literal e histórico de las características simples del lenguaje, estilo y género. (2) A 

continuación, se hace los círculos más amplios. Después de la perícopa de la sección se va del 

capítulo al libro y luego se estudia los contextos más amplios. El texto se coloca en 

conjunción con otros lugares en la Biblia. Se compara la Escritura con la Escritura. Una 

declaración de un texto no puede estar en contradicción con otros lugares de la Biblia. Las 

partes oscuras de la Escritura se iluminan con la luz de otras. (3) Entonces, la explicación del 

texto o perícopa debe ser coherente con los principios generales de la fe como se resumen en 

los símbolos y las confesiones reformadas. La Escritura es la norma que es exaltada por 

encima de toda la estandarización (norma normans). La confesión es la clave para leer (norma 

normata). Una explicación que se pone al contrario a los símbolos y las confesiones debe ser 

rechazada. En última instancia el lector busca el núcleo espiritual. Nadie debe descansar hasta 

que él o ella sientan que Dios habla en el texto. Las confesiones de la iglesia pueden servir 

como un criterio, porque se considera el contenido esencial para la Escriturad. Debido a que 

(quia) se consideran que las confesiones representan fielmente el contenido de la Escritura y 

ellas tienen autoridad, aunque de manera imperfecta (quatenus). 



229 

 

 

Lector 

En la tradición reformada recibe el lector común un modesto lugar asignado. En la tradición 

reformada se hace hincapié en que un hombre carezca de propia capacidad para poder 

entender el significado espiritual real de la Escritura. Para el entendimiento verdadero de la 

Biblia se requiere la regeneración y la fe obradas por el Espíritu Santo. Leer la Biblia sobre 

todo exige una posición de lectura piadosa. 

 

El acceso ilimitado particular por un lado y la incapacidad espiritual para entender 

adecuadamente el significado del texto por otro lado, hacen buscar a los intérpretes. Sin 

embargo, el intérprete único y verdadero es el Espíritu Santo. Él ilumina a los intérpretes de la 

iglesia. Entonces, leer la Biblia no es tanto un asunto privado. Aunque no exista una norma 

objetiva de lo que significa un texto, la interpretación de la Escritura se practica en la 

comunidad de fe, la cual indica las fronteras de la explicación. Hay libertad de interpretación. 

Sin embargo, solamente dentro de los bordes de la comunidad de fe. 

 

En la explicación reformada todavía no se ha tenido atención explícita a las experiencias 

personales y las condiciones de vida de los lectores. Que cada lector lea la Biblia con las 

determinadas presuposiciones y se acerque a la Biblia con sus propias experiencias y 

expectativas, no es explícitamente incluido en la práctica hermenéutica de la tradición 

reformada experimental. 

 

Contexto 

En la tradición reformada experimental el núcleo de la Escritura es la fe cristiana y dentro de 

ella las doctrinas clásicas asociadas tal como se expresan en las confesiones reformadas. 

Tanto la situación natural de todas las criaturas como las características de la salvación 

necesaria se ve como universal. El mensaje central se refiere no sólo el contexto concreto de 

los autores de los libros de la Biblia, sino también el de todo hombre. 

 

Se cree que el contexto de la lengua y la cultura en lo cual la Palabra de Dios en la 

configuración original de los autores bíblicos sonó, estuvo basado a tal situación. Igualmente, 

la Palabra cuando llega a nosotros debe ser entendida en el contexto actual de la lengua y la 

cultura. La Biblia es un libro en la cual Dios revela Su voluntad en el lenguaje humano. Esta 

posición refleja la convicción de que el contexto cultural es relevante para la interpretación. 

Sin embargo, la intervención del Espíritu Santo como el gran Intérprete queda necesaria para 

cerrar la brecha entre el contexto concreto en que la Escritura fue escrita, y la del lector 

contemporáneo. 

 

La iglesia representada por los oficios vela por la interpretación correcta de la Escritura y ella 

misma toma parte activa en la explicación de la Biblia a través de la predicación y la 

enseñanza. En la tradición reformada se escucha también a los diferentes expositores de otras 

tradiciones teológicas. 

 

Capítulo 2 concluye con una descripción de seis parámetros hermenéuticos: (1) El Texto 

Sagrado tiene frente a la intérprete un espacio autónomo e independiente. (2) La verdadera 

explicación se relaciona con el núcleo de la fe cristiana. (3) La interpretación de la Escritura 

se lleva a cabo en el cauce de la iglesia. (4) El uso adecuado de las reglas de lectura y el 

conocimiento de la Escritura y sus antecedentes influyen en la veracidad de la explicación, 

pero un método hermenéutico por sí solo no es suficiente. También tiene que haber lugar para 

la apropiación. (5) La interpretación de la Escritura requiere de entrenamiento. (6) Para lograr 



230 

 

una adecuada interpretación de la Biblia alguien debe tener una fiel traducción de ella en su 

propio idioma. 

 

Llegamos a la conclusión de que para leer la Biblia en el siglo 21 tal hermenéutica reformada 

tiene fortalezas y debilidades. Los puntos fuertes son: (1) la hermenéutica reformada tiene 

apertura para nuevas interpretaciones; (2) no hay condiciones previas para que se pueda leer 

fructíferamente la Escritura; (3) la aplicación de un método procesal de exégesis; (4) insertar 

la iglesia histórica y actual en el proceso de la explicación y (5) la presencia de un núcleo 

espiritual para la explicación. Las debilidades que encontramos son: (1) la atención 

insuficiente a la complejidad de la iglesia y sus puntos de vista, y (2) una subestimación de las 

condiciones de vida y la posición del lector en el proceso hermenéutico. 

 

 

La Escritura en la misión del siglo 16 al siglo 21 (Capítulo 3) 

 

En este primer análisis histórico examinamos (1) qué papel jugaban la Biblia y el marco 

hermenéutico reformado en el tratamiento de la misión reformada desde su origen en el siglo 

16 y (2) qué papel jugaba la Escritura en la gran variedad de misiones en el siglo 20 y (3) 

cómo lo hace en el siglo 21. Primero seguimos el desarrollo global de la misión reformada del 

siglo 17 hasta el siglo 20 y estudiamos más específicamente y temáticamente (a) el 

monumento de la traducción de la Statenvertaling, (b) el Seminario Indicum Antonio 

Walaeus, (c) el significado de la Biblia en la obra misionera de la predicador puritano 

misionero John Eliot en Nueva Inglaterra y (d) la visión de Johan Bavinck un misiólogo 

reformado quien vinculó la visión de la misión reformada de la ortodoxia con el siglo 20. 

Además, examinamos los antecedentes y puntos de vista sobre la Biblia, tanto de la primera 

Conferencia Misionera Mundial, celebrada en Edimburgo en 1910 como el centenario de la 

misma en el 2010, para conseguir una imagen más nítida de los antecedentes de la misión 

reformada en el siglo 21. 

 

El enfoque y el tratamiento de John Eliot en relación con la Biblia son un ejemplo de las 

oportunidades que la vista reformada sobre la Biblia ofrece, sin embargo ellos son únicos en 

la historia misionera reformada. Llegamos a la conclusión de que el lugar y el papel de la 

Escritura en la estrategia de la misión y la misionología reformada se han mantenido 

subexpuesta. La iglesia y sus confesiones tenían en la misionología reformada la supremacía a 

expensas de la Palabra misma. El peso de porte quedaba sobre la futura estructura de la iglesia 

y la educación en la fe reformada. Si consideramos Johan Bavinck como un importante 

representante actual de la misión reformada, se puede concluir que tampoco en su concepto de 

la misión reformada la Palabra ha conseguido un rol importante. En su método de 

transmisión, la Palabra de Dios debido a la autopistia hubiera deber ocupado un lugar 

prominente. Sin embargo, este potencial se mantuvo sin explotar. Con esta omisión de la 

misión reformada, se alejó de su corazón: la tradición reformada en la que plenamente se 

confesaba la autopistia de la Escritura. Observamos, además, que en la ortodoxia reformada la 

misión tenía un carácter eclesiástico fuerte, y no difería sustancialmente en su enfoque de la 

misión católica. 

 

En Edimburgo 1910 se consideró la Escritura como fundamental para la misión. Pero el tema 

de la hermenéutica bíblica en el contexto de diferentes culturas y la manera de interpretar la 

Biblia en su propio contexto, el cómo tratar con las diferencias de interpretación, estuvieron 

ausentes en la discusión. Solamente se les pidió que tradujeran la Biblia. Llegamos a la 

conclusión que muchas organizaciones misioneras subestimaron la importancia de la Escritura 



231 

 

en la lengua materna y fracasaron en relación con la traducción de la Biblia. En el siglo 20 

cada vez se estuvo más consciente del hecho de que la historia, cultura, política, medio 

ambiente y la situación económica afectan a la manera en que leemos la Biblia. La misión 

reformada no fue una excepción en cuanto al tratamiento de la Escritura.  

 

En Edimburgo 2010 todo giró en torno a la experiencia local. Organizaciones misioneras 

podían tomar una variedad de posiciones, como el anuncio del Evangelio, la atención pastoral 

y la lucha por la justicia social. 

 

Al final del capítulo, se concluye que los puntos fuertes de la hermenéutica reformada como 

la apertura a la interpretación, el acceso incondicional a la Escritura y la orientación al 

proceso metódico de la exégesis se encuentran por poco en la práctica. El guion de vista 

reformada que puede llevarse con la Escritura y sus riquezas, no se explotó sistemáticamente. 

Cuando se trata sobre la Escritura parece que en la tradición reformada se juega sólo dos 

violines, es decir, la iglesia reformada (occidental) y la fe reformada. Las condiciones sociales 

y culturales de los lectores (nuevos) no son variables significativos en el tratamiento y 

explicación de la Biblia. También cabe destacar que no hubo actitud averiguadora hacia 

nuevas interpretaciones y comentarios sobre la Escritura. 

 

En los siglos 20 y 21, la fundamental misión reformada experimental tampoco incorporó tal 

paradigma sobre la Escritura en su visión, ni lo encontramos en la obra del misiólogo 

reformado dr. J.H. Bavinck. 

 

 

La importancia hermenéutica de la autopistia (Capítulo 4) 

 

En este capítulo estudiamos más profundamente la posición teológica del Texto bíblico en 

relación con el concepto de la autopistia. Hacemos esto con el fin de tener más claro su efecto 

al lector y el contexto. Especialmente prestamos atención al acoplamiento de la autopistia de 

la Palabra con el Espíritu Santo. Tratamos en dos secciones extendidas sobre los aspectos de 

la autopistia y la pneumatología de la Biblia. En la última sección hacemos el puente hacia 

nuestro triángulo hermenéutico y sacamos nuestras conclusiones. 

 

En este capítulo vemos que el concepto de autopistia no se limita solamente a una propiedad 

de la Escritura. Ella está en un contexto más amplio en el que no sólo el texto, sino también el 

lector y su contexto, incluida la comunidad histórica y actual que se llama iglesia, tiene lugar. 

En cuatro atributos la esencia de la doctrina sobre la autopistia es resumida: (1) autopistia se 

refiere a la soberanía de la Palabra, (2) autopistia se refiere a la verdad de la Palabra, (3) 

autopistia se refiere a la Palabra del Espíritu y (4) autopistia está vinculada a la Palabra de la 

iglesia. 

 

Concluimos que la relación de la Palabra y el Espíritu es difícil de desbloquear. Por un lado la 

Palabra y el Espíritu van juntos. El Texto Sagrado es la Palabra del Espíritu Santo, 

independiente, autónoma y autorizada. Pero también existe una distinción. El Espíritu Santo 

no se encierra en la Palabra. Parece que el lector o el oyente de la Palabra en la tradición 

reformada teológica es un enlace hermenéutico importante. Tal tradición ha tenido mucha 

atención para la experiencia y los efectos y la elaboración de la Palabra en el alma. Que el 

Espíritu Santo mientras se trabaja con y por medio de la Palabra también sea activo en el 

hombre, presupone que el propio contexto y la vida no sean insignificantes. Se hace hincapié 

en la coherencia entre testimonium externum – la Palabra vinculada al Espíritu – y el 



232 

 

testimonium internum – el Espíritu que actúa a través de la Palabra en el lector. Tenemos que 

hablar con tres palabras: Palabra y el Espíritu y el lector. 

 

En algunas conclusiones resumimos los hallazgos. (1) Con la afirmación de que la Escritura 

es autopistos, la teología reformada profesa que el Espíritu respira la Escritura y por lo tanto 

Ella tiene autoridad en sí misma (auto-convincente). (2) El concepto de la autopistia no puede 

ser aislado de la obra del Espíritu Santo. La triple obra del Espíritu en la Palabra, en el 

creyente individual y en la comunión de los santos es vista como la piedra angular de la fe 

cristiana. La Palabra es autopistos porque el Espíritu la respiró pero el Espíritu no se impone 

por la fuerza. Los creyentes son convencidos de su contenido a través del poder del Espíritu. 

Sin embargo, la autopistia de la Escritura también funciona en el contexto de la iglesia como 

la comunidad de los creyentes de todos los tiempos y lugares. (3) La Palabra y el Espíritu 

están estrechamente vinculados, pero no es suficiente afirmar que la única relación sea la 

Palabra con el Espíritu. En la tradición reformada experimental la lectura gira en torno de la 

relación profunda entre la Palabra, el Espíritu y el lector. (4) La doctrina de la salvación 

(soteriología), como se expresa en las confesiones reformadas, domina el testimonio de la 

Escritura y al mismo tiempo ella da consistencia al mensaje del Antiguo y Nuevo Testamento. 

La Escritura convence al lector que él puede encontrar la salvación en Jesucristo. La 

autopistia de la Escritura obra certeza de la salvación en la persona. La fe cristiana por lo 

tanto se centra en Cristo más que en la autoridad formal de la Escritura. Al aceptar a Cristo se 

incluye la aceptación de la Escritura, porque Cristo nos está impulsando a la Palabra escrita. 

(5) Que la Escritura es autopistos, confirma al mismo tiempo que Ella es verdadera. La Biblia 

contiene la realidad histórica de salvación. Las cosas básicas que en ella se encuentran, no 

están separadas de la vida humana y se consideran que tenga influencia real en todas las eras. 

 

En la última parte del capítulo hacemos la aplicación al triángulo hermenéutico: el Texto, el 

lector y el contexto por la reformulación de los seis parámetros del Capítulo 2: (1) Al hablar 

la Escritura. ¿Acaso se habla la Palabra? (2) El núcleo de la fe cristiana. ¿Tiene la explicación 

una aplicación soteriológica que pueda ser aceptada en vista de la confesión histórica y actual 

de la iglesia? (3) El cauce de la iglesia con sus características culturales y contextuales. ¿Se 

lee la Biblia en el cauce de la iglesia? (4) El enfoque metódico exegético y la individual 

aplicación o apropiación. ¿Se guarda una tensión paradójica entre la lectura exacta del texto y 

la apropiación espiritual o existencial en la aproximación a la Escritura? (5) Instrucción. ¿Hay 

instrucciones para lectores actuales y nuevos sobre el cómo llevarse con la Palabra? (6) La 

Biblia. ¿Cómo está la disposición de traducciones veraces y claras de la Biblia?  

 

Al final de este capítulo se concluye que el concepto central de la autopistia, incluyendo su 

aspecto pneumatológico, sea fundamental para el proceso hermenéutico de la lectura e 

interpretación de la Biblia. La autopistia legitima el vínculo en el proceso hermenéutico entre 

el Texto, el lector y el contexto en conjunto. Los frentes de la autopistia cambian. Sin 

embargo, si este fuera la tradición o el sentido del lector o el contexto, ella garantiza la 

independencia de la Escritura en un proceso hermenéutico en el que el Texto, el lector y el 

contexto están inextricablemente unidos. La premisa de la autopistia proporciona un modelo 

hermenéutico en lo cual (1) se asegura la primacía del Texto porque el Texto es la fuente a 

través de la cual actúa el Espíritu, (2) el lector obtiene un lugar porque debido a una correcta 

comprensión de la Escritura el Espíritu es el Intérprete de la Palabra en el lector y (3) la 

iglesia y la tradición también hablan porque ellas son creadas durante el tiempo por la Palabra 

y el Espíritu. 

 



233 

 

Basada en nuestra investigación, defendemos una definición más amplia de la autopistia en la 

cual la dimensión pneumatológica emerge más fuerte y en la cual no sólo el lector es el sujeto, 

sino también el contexto religioso. Nuestra definición más amplia es: ‘La autopistia es 

propiedad de la Escritura que se puede describir como la convicción que la Palabra genera en 

el lector o el oyente que le lleva a la fe sobre la cual se da el testimonio en la comunidad que 

recibe la Escritura’. 

 

 

Los lectores del Ecuador y el enfoque reformado experimental (Capítulo 5) 

 

En el Capítulo 5 proyectamos al triángulo hermenéutico un experimento piloto en el Ecuador 

donde leímos la parábola del hijo pródigo con grupos cristianos ecuatorianos. Entonces nos 

enfrentamos los resultados con el enfoque hermenéutico común de la actual comunidad 

reformada experimental. Con esto investigamos la aplicabilidad de nuestro modelo en las 

misiones. 

 

En un ejercicio de lectura se meditó en seis grupos diferentes de lectores en el Ecuador, con 

un mínimo de instrucción, sobre el texto del hijo pródigo en el Evangelio según San Lucas 

Capítulo 15. En nuestro análisis de esta lectura nos centramos en los siguientes cuatro 

preguntas claves de los parámetros involucrados: (1) ¿Acaso se habla la Palabra? (2) ¿Tiene la 

explicación una aplicación soteriológica que puede ser aceptada en vista de las confesiones 

históricas y actuales de la iglesia? (3) ¿Se lee la Biblia en el cauce de la iglesia? (4) ¿Se 

guarda una tensión paradójica entre la lectura exacta del texto y la apropiación espiritual o 

existencial en la aproximación a la Escritura? 

 

De las cuatro preguntas claves discutidas salta la de la apropiación. Observamos que en la 

lectura no hay distancia entre la Escritura y la actualidad. Vemos a una contribución 

apasionada del lector y una gran diferencia de aplicaciones del texto. Nuestra crítica es que el 

texto – lo que está escrito, en qué contexto, la consistencia con lo demás de la Escritura, el 

profundo respeto por el sensus literalis – no se escucha. El lector toma mucha franqueza para 

leer su propia situación en la Escritura. Lo critico contrario no tiene lugar. No hay distinción. 

Estos lectores no utilizan otras fuentes escritas, tales como estudios bíblicos, comentarios 

entre otros. Tampoco se usa intencionalmente reglas de explicación. 

 

En las interpretaciones de los diversos grupos vemos influencias del contexto. Los lectores 

interpretan la Escritura en particular mediante el uso del conocimiento que se enseña en la 

comunidad eclesial. Los lectores tienen su propio sustrato del catolicismo, el protestantismo, 

el animismo, etcétera. Este sustrato desempeña un papel importante en la interpretación de 

textos. Instrucciones para leer la Biblia por lo tanto parecen indispensables. Sacamos 

cautelarmente la conclusión que la apropiación y la aplicación también sean afectadas por 

ejercicios de lectura y el conocimiento de la Escritura. Lectores avanzados parecen 

encontrarse más en el texto que lectores novatos sin entrenamiento. 

 

En la segunda parte del capítulo investigamos la hermenéutica actual de la denominación 

reformada experimental. Discutimos cuatro instrucciones representativas sobre el leer de la 

Escritura. Entonces proyectamos el enfoque a los ejemplos ecuatorianos de lectura. ¿Es tal 

enfoque hermenéutico útil para los nuevos lectores con un contexto cultural diferente? ¿Qué 

es su punto débil y su punto fuerte? ¿Cómo funciona este método en un mundo cultural 

diferente de lo que se pretende? ¿Qué puntos de vista hermenéutica cosechamos para el 



234 

 

triángulo, Texto, lector y contexto cuando confrontamos este enfoque con las lecturas 

ecuatorianas? 

 

La primera publicación es ‘Het lezen van de Bijbel’, (La lectura de la Biblia), escrita por J. 

van Bruggen, un prominente erudito del Nuevo Testamento y el pastor en las ‘Gereformeerde 

Kerken Vrijgemaakt’. La secunda publicación ‘Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen’, 

(Enséñenos leer. Leer la Biblia con bendición), escrita por W.C. Meeuse, el pastor en la 

‘Protestantse Kerk Nederland’. La tercera publicación es ‘Zin en mening. Een bezinning op de 

uitleg van de Heilige Schrift’, (Sentido y significado. Reflexionar sobre la interpretación de 

las Sagradas Escrituras), escrita por A. Moerkerken, el pastor y el rector del seminario 

teológico de las ‘Gereformeerde Gemeenten’. La cuarta publicación es ‘Lessen bij de bron. 

Omgang met de Bijbel’, (Lecciones donde la fuente. ¿Cómo tratar con la Biblia?), escrita por 

los profesores de educación religiosa en una escuela secundaria reformada, W. van den 

Hoorn, L. Snoek y Chr.J. Weststrate. 

 

El Texto es en el enfoque de estos escritores el ganador. El lector obtiene algunas 

herramientas exegéticas y se le entrega varias reglas de lectura que debe cumplir. La doctrina 

y la tradición de la iglesia son representadas en la regla de la analogía de la fe, pero ellas 

juegan en la exégesis – definiendo así el significado del texto – un papel subordinado. Tanto 

el propio lector, como el camino a la aplicación y la apropiación siguen siendo invisibles. La 

mayoría de los autores reconocen explícitamente que la iluminación por y la oración al 

Espíritu Santo sean necesarias. 

 

Los vértices, Texto, lector y contexto no se contrastan en el enfoque de estos autores. En el 

enfoque hermenéutico, también nos falta la atención por la tensión paradójica que existe entre 

una lectura correcta del texto y la apropiación existencial espiritual en las propias vidas y 

circunstancias de los lectores. Parece como si se huya por tal tensión por habilitar dos 

métodos juntos para leer la Biblia: el cognitivo, el erudito y el método exegético por un lado, 

y el método de meditación espiritual por otro lado. Llevarse con la Escritura es ante todo una 

calle de dirección unilateral, desde el hombre a la Biblia. A pesar de que haya atención para la 

necesidad de un auto-examen crítico y la guía del Espíritu Santo, el proceso de lectura es en 

cierto sentido egocéntrico de naturaleza. Los enfoques de la lectura profesional y la lectura 

popular están entrelazados pero no está claro cómo estos están mutuamente relacionados. 

 

Si se compara los resultados de la lectura ecuatoriana con el enfoque de la tradición reformada 

experimental vemos que cada uno de los tres variables en nuestro triángulo hermenéutico 

consigue un fuerte acento. Grupos de lectura del Ecuador leen con el corazón e 

inmediatamente integran la Escritura en su propia percepción y experiencia, y prestan poca 

atención explícita al texto mismo. En el proceso de lectura son ellos mismos que están en el 

centro. En el enfoque de la reformada experimental, vemos que la Biblia está en el centro, 

sobre todo el enfoque histórico a través de la exégesis. A pesar de que el trato personal de la 

Escritura sea tan importante, la pregunta cómo la perícopa se debe insertar en la propia vida, 

apenas se discute. 

 

Tanto en el enfoque ecuatoriano como de la tradición reformada experimental se corre el 

riesgo de que la Escritura sea robada de su autopistia. En efecto, si la Biblia no tiene la 

oportunidad de funcionar como un testigo independiente en un nuevo contexto, básicamente, 

ella está amordazada y sometida al lector. En el método Ecuatoriano el dominio de su propia 

experiencia evita que la Escritura hable. En el enfoque reformado experimental, la exégesis 



235 

 

paso a paso retiene el testimonio de la Escritura misma. El enfoque puede hacerse tan técnica, 

que el corazón esté excluido. 

 

El variable contexto, que en este estudio hemos definido como la tradición en la que la 

Escritura es recibida e interpretada no juega un rol importante en los grupos de ecuatorianos. 

En el enfoque reformado experimental éste variable se incluye en la regla de la analogía de la 

fe. Sin embargo, cómo la Escritura ha sonado en la larga tradición de la iglesia, desde el 

momento en que los autores escribieron las palabras, no tiene lugar explícito en el proceso de 

explicación. Parece que esto está implícitamente presente en la presuposición que el lector 

tenga automáticamente conocimiento de la tradición y sea capaz de aplicar este conocimiento 

al lectura. Eso significaría que estos autores escriben para tal tradición específica. Aquí se 

hace visible la debilidad del método expuesto. 

 

Reflexionando sobre nuestro triángulo hermenéutico, llegamos a la conclusión de que un 

énfasis excesivo en la parte del texto y el significado exegético no hace justicia a la autopistia 

y la dimensión pneumatológica de ella. La Biblia no consigue ninguna oportunidad de resonar 

en el corazón del lector. Como segundo variable el lector, su intuición, su mundo de vida, 

como vemos que ocurre en los grupos de lectores ecuatorianos juega un papel importante en 

la comprensión del texto. El lector está dentro del rango de la Escritura que es autopistos. El 

diálogo del lector con el texto bíblico o perícopa debe conseguir su lugar en el proceso de la 

explicación. Sin embargo, cuando el lector obtenga el derecho exclusivo, la autopistia es 

sobrestimada y apartada de su fuente, es decir, la Escritura. El tercer variable es el contexto. 

De este lado puede venir la corrección y se puede insertar los contrastes. Mediante la 

interpretación de la historia el lector es enfrentado a algo extraño en la explicación: lo que no 

está presente en sus propios pensamientos y de su tradición religiosa. 

 

 

El Texto, el lector y el contexto en el siglo 21 (Capítulo 6) 

 

El triángulo hermenéutico basado sobre la autopistia se caracteriza por seis parámetros tal 

como se formuló en el Capítulo 4. En este capítulo se presenta una justificación teórica. Tras 

una breve presentación de los modelos hermenéuticos diferentes (autor, texto y el lector; 

pretexto, contexto y texto, lector, texto, autor y lo expresado por el texto) damos a los 

variables de nuestro modelo una explicación teórica. Lo hacemos integrando los puntos de 

vista de la hermenéutica moderna, que interactúan sobre todo con el paradigma del cambio en 

el pensamiento sobre el hombre. De cada variable, describimos tres supuestos. El Texto: un 

Autor eterno, (2) una referencia universal, (3) explicar, interpretar y aplicar. El lector: (1) el 

método de la lectura: lectura versátil, (2) la actitud de la lectura: sumidos a la Escritura, (3) la 

referencia cultural. El contexto: (1) la iglesia como una comunidad de lectura, (2) la 

Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte, (3) la herencia confesional. 

 

Concluimos que para la situación actual, donde más de treinta por ciento de todo el mundo se 

llama a sí mismo cristiano, y se basa en la Escritura, nuestro modelo hermenéutico es una 

herramienta vital. El modelo es a la vez ortodoxo, ya que (1) introduce un alegato en favor de 

una concepción clásica de la Biblia como la Palabra de Dios, autopistos en la naturaleza, (2) 

indica un papel importante al contexto histórico en el que se leía la Palabra y explicaba. A la 

vez el modelo es moderno, porque (1) lo da al lector un papel explícito en el proceso 

hermenéutico, (2) toma en cuenta el equipaje cultural y conceptual que trae, y (3) da 

importancia al mundo actual y real en el que se lee la Biblia. 

 



236 

 

La autopistia de la Escritura ofrece un modelo hermenéutico en lo cual no el texto y el 

contexto histórico y actual por sí solo determinan la interpretación, sino el lector y el contexto 

juntos en profundo respeto a la Palabra de Dios como la autoridad suprema. Los lectores 

inexpertos no son abandonados, sino reciben una inmersión en la tradición de la lectura de la 

iglesia, sin que esto signifique que el contexto histórico y eclesial actual prevalezca sobre la 

Biblia, ya que estos contextos están sujetos a la autoridad de la Biblia. Se habla sobre la 

anarquía hermenéutica cuando el texto está completamente en manos del lector y se habla 

sobre el totalitarismo hermenéutico si el significado es impuesto por el contexto. En el 

modelo que aquí se ofrece, se evita unilateralidades y dominaciones. 

 

La frase sola Scriptura necesita mayor explicación, cuando se lo aplica a la hermenéutica. 

Explicar es una interacción continua entre el Texto, el lector y el contexto. El Texto tiene la 

primacía. Ella es la fuente de la autopistia. Pero no se puede explicar sin implicar el lector y 

el contexto implicado. 

 

 

Viva Vox Dei (Capítulo 7) 

 

En este capítulo volvemos a la pregunta y a la premisa de este estudio. A continuación damos 

tres aplicaciones eclesiásticas y cuatro misioneras de una hermenéutica basada sobre la 

autopistia. El capítulo cierra con una conclusión. 

 

En siete declaraciones respondemos la pregunta y la premisa de este estudio. (1) La premisa 

de la autopistia no parece ser aislada al Texto solamente, sino que ella influye en el lector y el 

contexto. (2) Con la autopistia como un principio hermenéutico, la Biblia tiene la primacía en 

el proceso hermenéutico. (3) El Espíritu Santo trabaja con y a través de la Palabra en el lector. 

Por lo tanto, en la hermenéutica se debe hablar con tres palabras: Palabra y el Espíritu y el 

lector. (4) El concepto de la autopistia legitima una hermenéutica de la confianza en y la 

rendición a la Biblia desde cualquier circunstancias culturales. (5) La autopistia cabe a los 

lectores de la Escritura no entrenados a leer la Biblia fructíferamente, pero no los deja solos. 

(6) El triángulo hermenéutico da base a un uso legítimo de la herencia confesional para la 

lectura bíblica. (7) La autopistia legitima variaciones de métodos de interpretación para llegar 

a explicar, interpretar y aplicar el Texto. 

 

Damos tres aplicaciones a los reformados experimentales: (1) un apoyo de una lectura pegada 

al texto y a la vez espiritual, (2) la inserción de un momento crítico en la explicación (3) la 

confrontación con la explicación de otras tradiciones. Pedimos a la atención de cuatro 

aplicaciones para la práctica misionera: (1) la traducción de la Biblia, (2) una concentración 

hacia la Escritura (3) la indispensabilidad de una educación hermenéutica, (4) el promover la 

lectura intercultural de la Biblia. 

 

Mirando hacia atrás concluimos este estudio con una caracterización de una hermenéutica 

basada sobre la autopistia dando lugar a su dimensión pneumatológica: (1) una hermenéutica 

incómoda, (2) una hermenéutica pública, (3) una hermenéutica que sobrepasa tiempo y lugar, 

(4) una hermenéutica trascendental, (5) una hermenéutica comunal, (6) una hermenéutica con 

límites y (7) una hermenéutica misionera. 

 

 

 

 



237 

 

Bibliografie 
 

Amezes, W., Vijf boeken van de consciëntie en haar regt of gevallen. Vertaalt en met 

uytgedrukte schriftuurplaatsen vermeerdert door C. van Wallendal. Amsterdam: W. 

Geesink 1896. 

Andel, H.A. van, De zendingsleer van Gisbertus Voetius. Kampen: Kok 1912. 

Augustijn, C., Kerk en belijdenis. Kampen: Kok 1969. 

 

Bakhuizen van den Brink, J.N., De Nederlandsche Belijdenisgeschriften. Vergelijkende 

teksten. Amsterdam: Holland 1940. 

Bakker, J.T. (e.a.), Tussen openbaring en ervaring. Studies aangeboden aan prof. Dr. G.P. 

Hartvelt. Kampen: Kok 1986. 

Balia, D., Kim, K. (eds.), Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Volume II. Oxford: 

Regnum Books International 2010. 

Balke, W., Klok, J.C., ’t Spijker, W. van (red.), Johannes Calvijn. Zijn leven, zijn werk. 

Kampen: Kok 2008. 

Barret, D.B., Johnson, T.M., World Christian Trends AD 30 – AD 2200. California: William 

Carey Library 2001. 

Barton, J., Reading the Old Testament. Method in Biblical Study. London: Darton, Longman 

& Todd 1996 (2
nd

 ed). 

Bavinck, H., Gereformeerde Dogmatiek. 4 delen. Kampen: Bos 1906. 

Bavinck, H., Handleiding bij het Onderwijs in den Christelijken Godsdienst. Kampen: Kok 

1913. 

Bavinck, H., De katholiciteit van christendom en kerk. Rede bij overdracht van het rectoraat. 

Kampen: Zalsman 1888. 

Bavinck, H., Gereformeerde katholiciteit (1888-1918). Serie Klassiek licht. Barneveld: 

Nederlands Dagblad 2008. 

Bavinck, J.H., Religieus besef en christelijk geloof. Kampen: Kok 1949.  

Bavinck, J.H., The Impact of Christianity on the Non-Christian World. Grand Rapids: 

Eerdmans 1948.  

Bavinck, J.H., Inleiding in de zendingswetenschap. Kampen: Kok 1954.  

Bavinck, J.H., Alzoo wies het Woord. Baarn: Bosch & Keuning z.j.  

Beard, A., Text and Context. London: Routledge 2001. 

Beek, A. van de, De adem van God. De Heilige Geest in kerk en kosmos. Nijkerk: Callenbach 

1987. 

Belt, H. van den, Autopistia. The Self-Convincing Authority of Scripture in Reformed 

Theology. Faculty of Theology, Leiden University Dissertation 2006.  

Belt, H. van den, The Authority of Scripture in Reformed Theology: Truth and Trust. Leiden: 

Brill 2008. 

Belt, H. van den, ‘Autonomie van de mens of autopistie van de Schrift’ in: G. Harinck en G. 

Neven (red.), Ontmoetingen met Herman Bavinck. Barneveld: De Vuurbaak 2006, 287-

306. 

Belt, H. van den, Betrouwbaar getuigenis. Het Geestelijk gezag van de Bijbel. Heerenveen: 

Groen 2010. 

Berg, J. van den, ‘Letterkennis en geestelijke kennis: een theologenstrijd in de achttiende 

eeuw over de verstaanbaarheid van de Schrift’ in: Nederlands Archief voor 

Kerkgeschiedenis. Vol. 60 (1980), 236-263. 

Bergema, H., ‘De betekenis van Calvijn voor de Zending en de Missiologie’ in: Vox 

Theologica, 29 (1958-’59), 44-54. 



238 

 

Berkhof, L., Principles of Biblical Interpretation. Grand Rapids: Baker Book House 1977 

(15
th

 ed.). 

Berkhof, L., Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek. Kampen: Kok 1911. 

Berkouwer, G.C., De Heilige Schrift (I en II). Dogmatische Studiën. Kampen: Kok 1966. 

Bezemer, J., Bijbelse geslachtsregisters: een uitdaging voor elke christen. Gouda: CGO-hbo 

bachelorscriptie 2008. 

Bierma, Lyle D., ‘The Purpose and Authorship of the Heidelberg Catechism’ in: Lyle D. 

Bierma (e.a.), An Introduction to the Heidelberg Catechism. Sources, History, and 

Theology. Grand Rapids: Baker Books 2005, 49-74. 

Bijlsma, R., Schriftgezag en Schriftgebruik: een hermeneutiek van de Bijbel. Nijkerk: G.F. 

Callenbach 1964. 

Boer, C. den, Fundamenteel belijden. Opmerkingen over het Schriftgeloof in de Nederlandse 

Geloofsbelijdenis. Kampen: Kok z.j. 

Boersma, B., Feenstra, E., en Saane, W., See You in the Bible. Intercultureel bijbellezen in de 

praktijk. Zoetermeer: Boekencentrum 2011. 

Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, C.W.Th. van, De protestantsche kerk in 

Nederlandsch-Indië haar ontwikkeling van 1620-1939. ’s-Gravenhage: Martinus 

Nijhoff z.j. 

Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, C.W.Th. van, ‘De geschiedenis van de Maleische 

bijbelvertaling in Nederlandsch-Indië’ in: Tijdschrift van het Koninklijk Instituut voor 

de Taal-, land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië. Vol. 100 (1941), 27-48.  

Boneschansker, J., Het Nederlandsch zendeling genootschap in zijn eerste periode een studie 

over opwekking in de Bataafse en Franse tijd. Leeuwarden: Gerben Dykstra 1987. 

Boone, A.Th., ‘Tot verbreydinge van het rijcke onses Heeren Jesu Christi. Een inleiding tot 

de zendingsgedachten binnen het gereformeerd piëtisme in Nederland’ in: De Nadere 

Reformatie. Vol. 17 (1993), 1-17. 

Brakel, W. à, Redelijke Godsdienst. Geheel onveranderd naar de beste uitgave (1700). 

Utrecht: De Banier 1985 (6
e
 dr.).  

Brink, G. van den, ‘Theologische interpretatie als antwoord op de hedendaagse crisis in de 

bijbeluitleg’ in: J. Hoek (red.), Sola Scriptura. De actualiteit van de gereformeerde visie 

op de Schrift. Heerenveen: Groen 2008, 131-160. 

Brinkman, M.E., De niet-westerse Jezus. Jezus als bodhisattva, avatara, goeroe, profeet, 

voorouder en genezer. Zoetermeer: Meinema 2007.  

Brinkman, M.E., ‘Bavinck en de katholiciteit van de kerk’ in: G. Harinck en G. Neven (red.), 

Ontmoetingen met Herman Bavinck. Barneveld: De Vuurbaak 2006, 307-324. 

Brinkman, M.E., ‘De gereformeerden en de oecumene’ in: W. Stoker, H.C. van der Sar (red.), 

Theologie op de drempel van 2000. Kampen: Kok 1999, 236-253. 

Brinkman, M.E, ‘Het Bijbelgebruik in de katholieke en protestantse traditie’ in: E. Eynikel, E. 

Noort, T. Baarda en A. Denaux (red.), Internationaal Commentaar op de Bijbel. 

Kampen: Kok 2001, 330-333.  

Bruggen, J. van, Het lezen van de bijbel. Een inleiding. Kampen: Kok 1981 (1
e
 dr.). 

Bruggen, J. van, Het kompas van het christendom. Ontstaan en betekenis van een omstreden 

bijbel. Kampen: Kok 2002. 

Bruin, C.C. de en Broeyer, F.G.M., De Statenbijbel en zijn voorgangers. Haarlem: 

Nederlands Bijbelgenootschap 1993. 

Bruyn, J.G. de, Inventarisatie van de Prijsvragen, uitgeschreven door de Hollandsche 

Maatschappij van Wetenschappen 1753-1917. Groningen: Tjeenk Willink 1977. 

 

Calvijn, J., Het Evangelie van Johannes, opnieuw uit het Latijn vertaald door G.L. Goris. 

Kampen: De Groot Goudriaan 1978. 



239 

 

Calvijn, J., De Evangeliën van Mattheus, Markus en Lukas, opnieuw uit het Latijn vertaald 

onder toezicht van A. Brummelkamp. Deel 1. Kampen: Zalsman 1895 (2
e
 dr.).  

Calvijn, J., Genesis, uitlegging van Johannes Calvijn, uit het Latijn door S.O. Los. Deel 1. 

Middelburg: K. Le Cointre 1900. 

Calvijn, J., Stemmen uit Genève, Bundel V. Meeuwen: De Gereformeerde Bibliotheek 1968. 

Calvijn, J., De Handelingen der Apostelen uitgelegd door Johannes Calvijn, opnieuw uit het 

Latijn vertaald, naar de editie van Baum, Cunits en Reuss door G. Wielinga. Kampen: 

Goudriaan de Groot 1984. 

Calvijn, J., De profeet Jesaja. Deel I, hoofdstuk 1-14. Kampen: De Groot Goudriaan 1985.  

Calvijn. J., Institutie of onderwijzing in de christelijke godsdienst, uit het Latijn vertaald door 

Dr. A. Sizoo. 3 delen. Delft: Meinema z.j. 

Calvijn. J., Institutie. Vertaald door Dr. C.A. de Niet. Houten: Den Hertog 2009. 

Calvin, J., ‘Preface to the Geneva Bible’ in: Corpus Reformatorum. Vol. IX. Halle (Saale) 

1834. 

Campbell, W., Formosa under the Dutch. Described from Contemporary Records. London: 

Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. Ltd 1903.  

Campen, M. van, ‘De verhouding van Woord en Geest’ in: J. Hoek (red.), Sola Scriptura. De 

actualiteit van de gereformeerde visie op de Schrift. Heerenveen: Groen 2008, 104-130. 

Capelleveen, J.J. van, Het Woord gaat zijn weg. Een geschiedenis van bijbelvertalen en van 

de invloed van bijbelvertalingen op de samenleving. Haarlem: Nederlands 

Bijbelgenootschap 1996.  

Carson, D.A., Collected Writings on Scripture. Nottingham: Apollos 2010. 

Chijs, J.A. van der, Geschiedenis der Stichting van de Vereenigde O. I. Compagnie en der 

maatregelen van de Nederlandsche regering betreffende de vaart op Oost-Indie, welke 

aan deze stichting voorafgingen. Leiden: P. Engels 1857 (2
e
 vermeerderde dr.). 

Clark, M.P. (ed.), The Eliot Tracts. With Letters from John Eliot to Thomas Thorowgood and 

Richard Baxter. London: Preager 2003. 

Cogley, R.W., John Eliot’s Mission to the Indians before King Philip’s War. Cambridge: 

Harvard University Press 1999. 

Comrie, A., Verzameling van Leerredenen II, ‘Voorreden’. Utrecht: Buskes 1886. 

Coolsma, S., De Zendingseeuw voor Nederlandsch Oost-Indië. Utrecht: C.H.E. Breijer 1901. 

Costerus, F., De Geestelyke Mensch, in zyn Begin, Voortgang, en Uyt-einde, Voorgestelt in 

verscheyden Predicatien. Amsterdam: Antoni Schoonenburg 1721. 

Cowan, G.M., The Word that Kindles. New York: Christian Herald Books 1979. 

Cramer, J.A., De Heilige Schrift bij Calvijn. Utrecht: Oosthoek 1926. 

 

Deursen, A.Th. van, Bavianen en Slijkgeuzen. Franeker: Van Wijnen 1991 (2
e
 dr.). 

Dijk, K., Het profetische Woord (De leer der inspiratie). Amsterdam: De standaard 1931. 

Dijk, K., De dienst der prediking. Kok: Kampen 1955. 

Dingemans, G.D.J., In de leerschool van het geloof. Mathetiek en vakdidactiek voor catechese 

en kerkelijk vormingswerk. Kampen: Kok 1995 (3
e
 dr.).  

Dohmen, C., Neue Formen der Schriftauslegung? Freiburg: Herder 1992. 

Doleweerd, J.H. van, Het presbyteriaanse kerkmodel in de Latijns-Amerikaanse cultuur. 

Doctoraalscriptie. Amsterdam: VU 2003. 

Doleweerd, J.H. van, Latijns-Amerikaanse stedelijke (armoede)cultuur in missionair 

perspectief. Een gezichtspunt. Machala 2005. 

Doleweerd, J.H. van (red.), Gij zult Mijn getuigen zijn. Zending in bijbels perspectief. Houten: 

Den Hertog 2006.  

Doleweerd, J.H. van, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006. 



240 

 

Doleweerd, J.H. van, ‘Zending is Gods zending’ in: H. van den Belt (e.a.), Evangelisch en 

reformatorisch: een wereld van verschil? Kampen: De Groot Goudriaan 2010, 165-186. 

Donner, J.H., Hoorn, S.A. van den (red.), Acta of handelingen der Nationale Synode in de 

Naam van onze Heere Jezus Christus, gehouden door autoriteit der Hoogmogende 

Heren Staten-Generaal der Verenigde Nederlanden te Dordrecht in de jaren 1618 en 

1619. Houten: Den Hertog 1987. 

Douma, J., Verantwoord handelen. Inleiding in de christelijke ethiek. Kampen: Kok 1983 (3
e
 

dr.). 

 

Eco, U., De grenzen van de interpretatie. Amsterdam: Bert Bakker 1993. 

Engen, Ch. van, Mission on the Way. Issues in Mission Theology. Grand Rapids: Baker Books 

2000 (2nd Printing). 

Enk, G.J. van, Drie Formulieren van Enigheid in missionair perspectief. Doctoraalscriptie. 

Spakenburg 1984. 

 

Fahner, Chr., Zending en bijbelvertaalwerk in het spoor van de Reformatie (1500-1700). 

Apeldoorn: Willem de Zwijgerstichting 1997. 

Flesseman-van Leer, E., The Bible, Its Authority and Interpretation in the Ecumenical 

Movement. WCC: Geneva 1980. 

Frederiks, M.T., Christendom: een interculturele leerschool. Utrecht: Faculteit 

Geesteswetenschappen 2008. 

Frei, H.W., The eclipse of biblical narrative. A Study in Eighteenth and Nineteenth Century 

Hermeneutics. London: Yale University Press 1974. 

 

Gadamer, H.-G., ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’ in: W. Stoker, B. Vedder, H.M. 

Vroom (red.), De Schriften verstaan. Wijsgerig-hermeneutische teksten. Zoetermeer: 

Meinema 1995, 131-148. 

Galm, M., Das Erwachen des Missionsgedankens im Protestantismus der Niederlande. St. 

Ottilien 1915. 

Geertz, C., The Interpretation of Cultures. Selected Essays by Clifford Geertz. New York: 

Basic Books (2000 edition). 

Geertz, C., Available Light. Anthropological Reflections on Philosophical Topics. 

Oxford/Princeton 2001.  

Genderen, J. van en Velema, W.H., Beknopte Gereformeerde Dogmatiek. Kampen: Kok 

1992. 

Genderen, J. van, Het getuigenis van de Heilige Geest. Alphen aan den Rijn: Holland 1961. 

Ginsel, W.A., De Gereformeerde Kerk op Formosa of de lotgevallen eener handelskerk onder 

de Oost-Indische Compagnie 1627-1662. Leiden: P.J. Mulder & Zoon 1931. 

Goheen, Michael W., As The Father Has Sent Me, I am Sending You. Zoetermeer: 

Boekencentrum 2000. 

Goold, W.H., (ed), The Works of John Owen, volume IV. The Work of the Spirit. Edinburgh: 

The Banner of Truth Trust 2004 (6
th

 Printing). 

Gootjes, N.H., The Belgic Confession. Its History and Sources. Grand Rapids: Baker 

Academics 2007. 

Gort, J.D., Hoekema, A.G. (ed.), Mission: the Soul of Ecumenism. Essays by Jan van 

Butselaar. Zoetermeer: Boekencentrum 2004.  

Graafland, C., ‘Op zoek naar een gereformeerde hermeneutiek’ in: Kontekstueel, 1 (1986), 6-

14. 

Graafland, C., ‘Vragen rondom een/de gereformeerde hermeneutiek’ in: Kontekstueel, 4 

(1987), 23-35. 



241 

 

Graafland, C., ‘Nadere Reformatie. G. Voetius, W. à Brakel, J. Verschuir’ in: W. van ’t 

Spijker e.a., Bij brood en beker. Leer en gebruik van het Heilig Avondmaal in het 

Nieuwe Testament en in de geschiedenis van de westerse kerk. Kampen: De Groot 

Goudriaan 1999 (2
e
 dr.). 

Graafland, C., ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’ in: T. Brienen (red.), 

Theologische aspecten van de Nadere Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 1993, 

29-97. 

Graafland, C., Gedachten over het ambt. ‘Och, of al het volk des Heeren profeten waren…!’. 

Zoetermeer: Boekencentrum 1999. 

Greef, W. de, ‘De Ware Uitleg’. Hervormers en hun verklaring van de Bijbel. Leiden: Groen 

en Zoon 1995. 

Greef, W. de, Calvijn en zijn uitleg van de Psalmen. Een onderzoek naar zijn exegetische 

methode. Kampen: Kok 2006. 

Greef, W. de, Verstaan we wat we lezen? Calvijn als wegwijzer?! Apeldoorn: Willem de 

Zwijgerstichting 1993. 

Groe, Th. van der, ‘Verhandeling over de Plicht van het lezen der H. Schrift en andere 

Godtgeleerde Boeken, hoe die, door de Genade Godts, dagelijks te verrigten met het 

meeste profyt voor zyne Ziele’, voor het eerst verschenen in het derde deel van 

Schatkamer van uitgelezene Godtgeleerde verhandelingen door Ralph en Ebenezer 

Erskine, uitgegeven in 1747 bij Hendrik van Pelt en Adrianus Douci te Rotterdam. In 

het hedendaags Nederlands uitgegeven onder de titel: Het lezen van de Heilige Schrift. 

Houten: Den Hertog 2005. 

Groe, Th. van der, Toetssteen der ware en valsche Genade, Ontdekkende in het 

helderschijnend licht der zuiver Gereformeerde Waarheid, vervat in den 

Heidelbergschen Catechismus, de wezenlijke gronden van onderscheid tusschen het 

Zaligmakend Werk des Geestes in de harten der opregt geloovigen en tusschen het 

Schijngeestelijk Werk der geveinsden en tijdgeloovigen. Deel 2. Nijkerk: Malga 1866. 

Groenendijk, L.F., De nadere reformatie van het gezin. De visie van Petrus Wittewrongel op 

de christelijke huishouding (diss.). Dordrecht 1984. 

Grosheide, F.W., Hermeneutiek ten dienst van de bestudeering van het Nieuwe Testament. 

Amsterdam: Bottenburg 1929. 

Grothe, J.A., Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. Deel 1. 

Aanteekeningen uit de acta der provinciale synoden van Noord-Holland. Utrecht: C. 

van Bentum 1884. 

Grothe, J.A., Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. Deel 2. 

Aanteekeningen uit de verschillende synodale en classicale acta. Utrecht: C. van 

Bentum, 1885.  

Grothe, J.A., Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. Deel 3, Utrecht: 

C. van Bentum 1886. 

Grothe, J.A., Het Seminarium van Walaeus. Overgedrukt uit de Utrechtsche Zendings 

Vereeniging. Utrecht: Kemink & Zoon 1882. 

 

Haak, C.J. (red.), Met vereende kerken. De ‘zendingssynode’ van Middelburg 1896 na 100 

jaar herdacht. GMO bulletin nr. 6 1996, 11-24. 

Haak, C.J., Metamorfose. Intercultureel begeleiden van kerken in een niet-christelijke 

omgeving. Zoetermeer: Boekencentrum 2002.  

Haak, C.J., Gereformeerde missiologie & Oecumenica. Beknopt overzicht aan het begin van 

de 21
e
 eeuw A.D., Zwolle: De Verre Naaste 2005.  



242 

 

Haar, J. van der, ‘De kanttekeningen van de Statenvertaling’ in: P. Beekhuis e.a., ‘Niets kan 

haar glans verdoven’. 350 jaar Bijbel in Statenvertaling. Dordrecht: Gereformeerde 

Bijbelstichting 1987, 61-73. 

Harinck, G. en Neven, G. (red.), Ontmoetingen met Herman Bavinck. Barneveld: De 

Vuurbaak 2006.  

Hepp, V., Het Testimonium Spiritus Sancti. Eerste deel Het Testimonium Generale. Kampen: 

Kok 1914. 

Heppe, H., Reformed Dogmatics. Revised and edited by Ernst Bizer, translated by G.T. 

Thomson. Oregon: Wipf & Stock 2007.  

Hiebert, P.G., Anthropological Insights for Missionaries. Grand Rapids/Michigan: Baker 

Academics 2008 (23
rd 

Printing). 

Hiebert, P.G., Transforming Worldviews: An Anthropological Understanding of How People 

Change. Grand Rapids/Michigan: Baker Academics 2008. 

Hoekstra, T., Het Woord Gods in de prediking. Kok: Kampen 1932. 

Hofstede, G., Allemaal Andersdenkenden. Omgaan met cultuurverschillen. Amsterdam 2002 

(15
e
 dr.). 

Hofstede, G., Cultures and Organizations, Software of the Mind. New York: McGraw-Hill 

1997. 

Holtrop, P.N., ‘Van kerkstaat naar particulier initiatief. De Indische kerk en het Nederlandse 

Zendelinggenootschap’ in: Schutte, G.J. (red.), Het Indische Sion. De Gereformeerde 

kerk onder de Verenigde Oost-Indische Compagnie. Hilversum: Verloren 2002, 225-

236. 

Hommius, F., Schatboek der verklaringen over den Nederlandschen Catechismus uyt de 

Latynsche lessen van Dr. Zacharias Ursinus, opgemaakt van Ds. David Pareus, vertaalt 

met Tafelen, verligt door Ds. Festus Hommius. Deel 1. Gorinchem: Nicolaas Goetzee 

1736 (3
e
 dr.). 

Honig, A.G., Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek. Kampen: Kok 1938. 

Hoorn, W. van den, Snoek, L., Weststrate, Chr.J., Lessen bij de bron. Deel 3 Omgang met de 

Bijbel. Apeldoorn: Jacobus Fruytier sg. 2007 

Houtman, C., De Schrift wordt geschreven. Op zoek naar een christelijke hermeneutiek van 

het Oude Testament. Zoetermeer: Meinema 2006. 

Hunsberger, George R., Bearing the Witness of the Spirit. Lesslie Newbigin’s Theology of 

Cultural Plurality. Eerdmans: Michigan 1998. 

 

Janse, C.S.L., Bewaar het pand. De spanning tussen assimilatie en persistentie bij de 

emancipatie van de bevindelijk gereformeerden. Houten: Den Hertog 1985 (2
e
 dr.). 

Jongeneel, J.A.B., ‘De protestantse missionaire beweging’ in: A. Camps e.a. (red.), 

Oecumenische inleiding in de missiologie. Teksten en Konteksten van het 

wereldchristendom, Kampen: Kok 1988, 230-242. 

Jongeneel, J.A.B., ‘Voetius’ zendingstheologie, de eerste comprehensieve protestantse 

zendingstheologie’ in: J. van Oort e.a. (red.), De onbekende Voetius. Voordrachten 

wetenschappelijk symposium Utrecht 3 maart 1989. Kok: Kampen 1989, 117-147. 

Joosse, L.J., ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, Een onderzoek naar de motieven en 

activiteiten in de Nederlanden tot verbreiding van de gereformeerde religie gedurende 

de eerste helft van de zeventiende eeuw. Groen: Leiden 1992. 

 

Kajaan, H., De pro-acta der Dordtsche synode in 1618. Rotterdam: T. de Vries 1914. 

Kersten, G.H., De gereformeerde dogmatiek, voor de gemeenten toegelicht. Utrecht: De 

Banier 1950.  

Kievit, I., Het krijgen van woorden of teksten. Rotterdam: Lectori Salutem 1997. 



243 

 

Knijff, H.W. de, Sleutel en Slot. Beknopte geschiedenis van de bijbelse hermeneutiek. 

Kampen: Kok 1991.  

Kierkegaard, S., For Self-Examination: Recommended for the Times. Howard V. Hong and 

Edna H. Hong (ed.). Princeton, N.J.: Princeton University Press 1990.  

Kommers, J., Ontwaakt gij die slaapt! Het reformatorisch getuigenis van Gottfried Daniel 

Krummacher, Hermann Friedrich Kohlbrügge en Paul Geyser tijdens de Erweckung in 

het Wuppertal van de negentiende eeuw. Heerenveen: Groen 2005. 

Kooi, C. van der, Talstra, E., Wit, J.H. de, Het uitgelezen boek. Opstellen over de omgang met 

de bijbel als het woord van God. Zoetermeer: Meinema 1995. 

Kooi, C. van der, Als in een spiegel. God kennen volgens Calvijn en Barth. Kampen: Kok 

2002. 

Kooi, C. van der, Tegenwoordigheid van Geest. Verkenningen op het gebied van de leer van 

de Heilige Geest. Kampen: Kok 2006. 

Kooi, C. van der, ‘The Appeal to the Inner Testimony of the Spirit, especially in H. Bavinck’ 

in: Journal of Reformed Theology 2 (2008), 103-112. 

Kooiman, W.J., Luther en de bijbel. Baarn: Ten Have 1977. 

Koster, E., In betovering gevangen. Over verhaal en rationaliteit, religie en irrationaliteit. 

Budel: Damon 2005. 

Kromsigt, J.C., Wilhelmus Schortinghuis, Een bladzijde uit de geschiedenis van het piëtisme 

in de Gereformeerde Kerk van Nederland, Groningen, 1904. 

Kroneman, D., ‘Bestaan er (specifieke) gereformeerde vertaalprincipes?’ in: J.H. van 

Doleweerd (red.), In onze eigen taal. Conferentiebundel zending en bijbelvertaalwerk. 

Woerden: ZGG 2011, 125-164. 

Kroneman, D., Text, Context, Intertextuality, and Intercontextual Dialogue. Towards an 

Ethics of Hermeneutics and Interpretation. Dallas: Bible Translation Conference 

Wycliffe 2011. 

Kruidhof, Jac., ‘Soevereiniteit van God’ in: C.J. Haak (red.), Met vereende kerken. De 

‘zendingssynode’ van Middelburg 1896 na 100 jaar herdacht. GMO bulletin nr. 6 

(1996), 11-24. 

Krusche, W., Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin. Berlin: Evangelische 

Verlagsanstalt 1957. 

Kuyper, A., Het werk van den Heiligen Geest. Het werk van den Heiligen Geest voor de kerk 

in haar geheel. Kampen: Kok 1927 (2
e
 dr.). 

Kuyper, H.H., De Post-Acta of Nahandelingen van de Nationale Synode van Dordrecht, 

Amsterdam/Pretoria 1899. 

 

Labberton, M., Ordinary Bible Reading. The Reformed Tradition and Reader-Oriented 

Criticism. Cambridge: Faculty of Divinity 1990. 

Lanser, A., ‘De groep als context. De groepsdynamische dimensie van het hermeneutisch 

proces’ in: J.H. de Wit (red.), Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel 

gelezen. Zoetermeer: Meinema 2004, 111-130. 

Latourette, K.S., A History of Christianity. Volume II Reformation to the Present. San 

Francisco: Harper Collins 1975 (Revised Edition). 

Lewis, O., The Five Families. Mexican Case Studies in the Culture of Poverty. New York: 

Basic Books 1975. 

Lewis, O., La vida: A Puerto Rican Family in the Culture of Poverty. New York: Random 

House 1966.  

Lewis, O., The Children of Sanchez. New York: Random House 1979.  

Lewis, O., A Death in the Sanchez Family. New York: Random House 1969.  



244 

 

Lieburg, F.A. van, ‘Het piëtisme en de bijbel. Vroeger en nu’ in: Theologia Reformata, 45 

(2002), 145-158. 

Lieburg, F.A. van (red.), Refogeschiedenis in perspectief: opstellen over de bevindelĳke 

traditie. Heerenveen: Groen 2007. 

Linde, S. van der, De leer van den Heiligen Geest bij Calvijn. Bijdrage tot de kennis der 

reformatorische theologie. Wageningen: H. Veenman & zonen 1943. 

Lind van Wijngaarden, J.D. de, Antonius Walaeus. Leiden: G. Los 1891. 

Loonstra, B., De Bijbel recht doen. Bezinning op gereformeerde hermeneutiek. Zoetermeer: 

Boekencentrum 1999. 

Loonstra, B., De geloofwaardigheid van de bijbel. Zoetermeer: Boekencentrum 1994. 

 

Marsden, G.M., Jonathan Edwards. A Life. Virginia: Yale University 2003. 

Mastricht, P. van, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit, waarin door alle de 

Godgeleerde Hoofdstukken henen, het Bijbelverklarende, Leerstellige, Wederleggende 

en Praktikale deel, door … 1e deel, met een voorrede van den Heer Cornelius van der 

Kemp. Rotterdam: Henrik van Pelt 1749. 

McKelway, A.J., ‘The Spirit and the Letter’ in: W.M. Alston Jr., Michael Welker (eds.), 

Reformed Theology. Identity and Ecumenicity II. Biblical Interpretation in the 

Reformed Tradition. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans 2007, 198-216. 

Meeuse, W.C., Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen. Bunnik: De Banier 2008. 

Meiden, A. van der, Welzalig is het volk: bĳgewerkt en uitgebreid portret van De zwarte-

kousenkerken. Baarn: Ten Have 1981 (5
e
 dr.). 

Mesters, C., Orofino, F., De Bijbel verandert het leven. Voor Bijbellectuur bestemd voor de 

basisgroepen in Brazilië. Sao Leopoldo: Contexto z.j.  

Meulen, H.C. van der, ‘Over de brug komen. Over verstaan en vertolken in de prediking’ in: 

Theologia Reformata, 54 (2011), 253-269. 

Meurs-Lambregts, J., Loslaten…? Of vasthouden! Tussenrapportage jeugdonderzoek tussen 

eigentijd(s) en traditie. Woerden: Jeugdbond Gereformeerde Gemeenten 2006. 

Milton, A., The Britisch Delegation and the Synod of Dort (1618-1619). Church of England 

Record Society – 13. Woodbridge UK: The Boydell Press 2005. 

Moerkerken, A., ‘Zuiver als het allerfijnst metaal: de Heilige Schrift in het geding – een 

dogmatische bezinning’ in: R. Seldenrijk, Oriëntatie en evaluatie. Theologische 

bezinning op nieuwe uitdagingen. Utrecht: Den Hertog 2000, 121-164. 

Moerkerken, A., Zin en mening. Een bezinning op de uitleg van de Heilige Schrift. Houten: 

Den Hertog 2010.  

Molhuysen, P.C. en Blok, P.J. (red.), Nieuw Nederlandsch Biografisch Woordenboek. Leiden: 

Sythoff 1912. 

Moreau, A.S., Corwin, G.R., McGee, G.B., Introducing World Missions. A Biblical, 

Historical, and Practical Survey. Grand Rapids: Baker Academic 2004. 

Muller, R.A., ‘Biblical Interpretation in the Era of the Reformation: The view from the 

Middle Ages’ in: R.A. Muller, John L. Thompson (eds.), Biblical Interpretation in the 

Era of Reformation. Grand Rapids/Michigan: Eerdmans 1996. 

Muller, R.A., Dictionary of Latin and Greek Theological Terms. Drawn Principally from 

Protestant Scholastic Theology. Michigan: Baker Books 1985. 

Muller, R.A., Post-Reformation Reformed Dogmatics. The Rise and development of Reformed 

orthodoxy, ca. 1520 to ca. 1725. 4 volumes. Grand Rapids/Michigan: Baker Academic 

2006. 

 

Ndegwah, D.J., Biblical Hermeneutics as a Tool for Inculturation in Africa: A Case Study of 

the Pökot People of Kenya. Nairobi: Creations Enterprises 2007. 



245 

 

Neill, S., A History of Christian Missions. London: Penguin Books 1990. 

Neurdenburg, J.C., Geschiedenis tegenover Kritiek: (naar aanleiding van S.E. Harthoorn's 

geschrift: "De evangelische zending en Oost-Java"). Rotterdam: Wijt 1864. 

Newbigin, L., The Open Secret. An Introduction to the Theology of Mission. Grand Rapids: 

Eerdmans 1995 (Revised Edition). 

Noordam, N.F., Inleiding in de historische pedagogiek. Groningen: Wolters-Noordhoff 1976 

(3
e
 dr.).  

Nuys Klinkenberg, J. van, Nahuys, Ger.Joh., De Bijbel door beknopte uitbreidingen, 

verklaerd. Amsterdam: Johannes Allart 1780. 

 

Oehming, M., Biblische Hermeneutik. Eine Einführing. Darmstadt: Primus 1998.  

Olst, P. van, Mijn verlosser leeft. Een onderzoek naar de overdracht van Bijbels-

gereformeerde Christuskennis op het zendingsveld in Ecuador. Portoviejo: 

afstudeerscriptie HBO CGO 2011. 

Oosterom, B., Johannes Hoornbeeck als zendingstheoloog en oecumenicus. Bijdrage tot het 

onderzoek naar de zendingsgedachten in de Nadere Reformatie. Doctoraalscriptie. 

Kampen: z.j.  

Owen, J., ‘Of The Divine Original Authority, Self-Evidencing Light and Power of The Holy 

Scriptures’ in: T. Russell (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol. IV. London: 

Richard Baynes 1826, 400. 

Owen, J., Eene verhandeling aangaande den Heiligen Geest. Leiden: Donner 1893. 

 

Park, T.-H., The Sacred Rhetoric of the Holy Spirit. A Study of Puritan Preaching in a 

Pneumatological Perspective. Apeldoorn: Theologische Universiteit 2005.  

Peels, H.G.L., ‘Ontwikkelingen in de bijbelse hermeneutiek’ in: Theologia Reformata XL 

(1997), 72-95. 

Phillips, G.A., ‘The Ethics of Reading Deconstructivily, or Speaking Face-to-Face: The 

Samaritan Woman Meets Derrida at the Well’ in: E.V. McKnight, E. Struthers Malbon 

(eds.), The New Literary Criticism and the New Testament. Valley Forge: Trinity Press 

International 1994, 283-325. 

Polman, A.D.R., Onze Nederlandse Geloofsbelijdenis. Verklaard uit het verleden 

geconfronteerd met het heden. 4 delen. Franeker: Wever z.j. 

Polyander, J., Overeenstemming, benevens eene korte verklaring van onderscheidene plaatsen 

uit de H. Schrift, welke schijnbaar met elkander in tegenspraak zijn, naar volgorde 

opgesteld door Johannes Polyander; uit het Fransch in onze taal overgebracht door 

Franciscus Nutius; bij vernieuwing door den oorspronkelijken schrijver nagezien, verb. 

en met menige Schriftuurplaats verm. Middelburg: F.P. d’Huy 1899. 

Polyander, J., e.a., Synopsis purioris theologiae, disputationibus quinquaginta duabus 

comprehensa ac conscripta. Redactie en revisie door H. Bavinck. Leiden: Donner 1991. 

 

Reenders, H., Alternatieve zending. Ottho Gerhard Heldring (1804-1876) en de verbreiding 

van het christendom in Nederlands-Indië. Kampen: Kok 1991.  

Reformed Ecumenical Council, Hermeneutics and Ethics. Athens 1992. 

Reuver, A. de, ‘Bedelen bij de Bron’ Kohlbrügge’s geloofsopvatting vergeleken met 

Reformatie en Nadere Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 1992 (2
e
 dr.). 

Reuver, A. de, Verborgen omgang. Sporen van spiritualiteit in Middeleeuwen en Nadere 

Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 2002. 

Ricoeur, P., Hermeneutics and the Human Sciences. Cambridge and New York: Cambridge 

University Press 1981.  



246 

 

Ricoeur, P., Tekst en betekenis. Opstellen over de interpretatie van literatuur. Baarn: Ten 

Have 1991. 

Ricoeur, P., A Ricoeur Reader, Reflection and Imagination. Edited by M.I. Wallace. 

Minneapolis: Fortress 1995.  

Rogers, J.B., Scripture in the Westminster Confession. A Problem of Historical Interpretation 

for American Presbyterianism. Kampen: Kok 1966. 

Rongen, G. van, Arntzen, M.J., De Westminster Confessie, met Grote en Kleine Catechismus. 

Barneveld: De Vuurbaak 1986 (2
e
 dr.). 

Rooy, S.H., The Theology of Missions in the Puritan Tradition. A Study of Representative 

Puritans: Richard Sibbes, Richard Baxter, John Eliot, Cotton Mather, and Jonathan 

Edwards. Delft: W.D. Meinema 1965. 

Rotterdam, A., Zions Roem en Sterkte. Kampen: Kok 1914 (1757). 

Ruler, A.A. van, Verzameld Werk. Deel 2 Openbaring en Heilige Schrift. Bezorgd door Dr. 

D. van Keulen. Zoetermeer: Boekencentrum 2008. 

Russell, T. (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol IV. Of The Divine Original Authority, 

Self-Evidencing Light and Power of The Holy Scriptures. London: Richard Baynes 

1826. 

Rutherford, S., De beproeving en zegepraal des geloofs uit het Engelsch vertaald ds. IJ. 

Doornvelde en B. van Woerden. Leiden: Buurman & De Kler 1916, 106-107. 

 

Sanchez Cetina, E., ‘Word of God, Word of People: Translating the Bible in Post Missionary 

Times’ in: P.A. Noss, A History of Bible Translation. Roma: Edizioni Di Soria e 

Letteratura 2007, 387-408. 

Schaff, P., The Creeds of Christendom. New York 1919 (6th ed.). 

Schutte, G.J. (red.), Het Indische Sion. De Gereformeerde kerk onder de Verenigde Oost-

Indische Compagnie. Hilversum: Verloren 2002. 

Schreiter, R.J., The New Catholicity. Theology between the Global and the local. New York: 

Orbis Books 1999. 

Sepp, C., Uit het predikantenleven van vroeger tijden. Leiden: Brill 1890. 

Shoki Coe, ‘Contextualization as the Way toward Reform’ in: Recollecions and Reflections, 

New York: The Rev. Dr. Shoki Coe Memorial Foundation 1993.  

Snoek, H., Een huis om in te wonen. Uitleg en interpretatie van de Bijbel. Kampen: Kok 

2010.  

Spijker, W. van ’t (red.), Oude Schrijvers. Een kennismaking. Houten: Den Hertog 1997. 

Spijker, W. van ’t, ‘ Gereformeerde orthodoxie’ in: Theologia Reformata, 53 (2010), 212-230. 

Stoffels, H., Als een briesende leeuw. Orthodoxe-protestanten in de slag met de tijdgeest. 

Kampen: Kok 1995. 

Stoker, W., Sar, H.C. van der (red.), Theologie op de drempel van 2000. Kampen: Kok 1999. 

 

Talstra, E., ‘Woord van God en Woord-vooraf. Op zoek naar de bijbel tussen brevet en 

brevier’ in: C. van der Kooi, E. Talstra en J.H. de Wit, Het uitgelezen boek. Opstellen 

over de bijbel als het Woord van God. Zoetermeer: Meinema 1995, 11-29. 

Talstra, E., Oude en Nieuwe lezers. Een inleiding in de methoden van uitleg van het Oude 

Testament. Kampen: Kok 2002. 

Talstra, E., ‘De exegeet als geadresseerde. Over de rolverdeling rond de Bijbel’ in: G.C. den 

Hertog, C. van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen. De spanning tussen 

bijbelwetenschap en geloofsleer, Kampen: Kok 2007, 87-113. 

Talstra, E., De Éne God is de andere niet. Theologie en rolverdeling in Jeremia 5:1-9. 

Amsterdam: VU University Press 2011. 



247 

 

Talstra, E., ‘Text, Tradition, Theology’ in: E. van der Borght and P. van Geest (eds.), 

Strangers and Pilgrims on Earth. Essays in Honour of Abraham van de Beek. Leiden - 

Boston: Brill 2012, 309-327. 

Teellinck, W., Huys-boeck, ofte Eenvoudighe Verklaringhe ende toe-eygheninghe / vande 

voor-naemste Vraeg-stucken des Nederlandtschen Christelijcken Catechismi. 

Vermeerdert met de Verklaringe ende toe-eygeninge over de Thien Geboden: ende het 

gebedt onses Heeren. Middelburgh: Gillis Horthemels 1650. 

Thiselton, A.C., New Horizons in Hermeneutics. The Theory and Practice of Transforming 

Biblical Reading. Grand-Rapids/Michigan: Zondervan 1992. 

Troostenburg de Bruyn, C.A.L. van, De hervormde kerk in Nederlandsch Oost-Indië onder de 

Oost-Indische Compagnie (1602-1795). Arnhem: H.A. Tjeenk Willink 1884. 

 

Vanhoozer, K.J., Is There a Meaning in This Text? The Bible, The Reader and the Morality of 

Literary Knowledge. Grand Rapids: Zondervan 1989 (2009). 

Veenhof, J., Revelatie en inspiratie. De Openbarings- en Schriftbeschouwing van Herman 

Bavinck in vergelijking met die der ethische theologie. Amsterdam: Buijten & 

Schipperheijn 1968. 

Veenhof, J., ‘Heilige Geest en hermeneutiek’ in: J.T. Bakker, e.a., Tussen openbaring en 

ervaring. Studies aangeboden aan prof. Dr. G.P. Hartvelt. Kampen: Kok 1986, 159-

173. 

Velema, W.H., Oriëntatie in de christelijke ethiek. Zoetermeer: Boekencentrum 1990. 

Verboom, W., De catechese van de Reformatie en de Nadere Reformatie. Amsterdam: Buijten 

& Schipperheijn 1986. 

Verboom, W., ‘De kerk als leergemeenschap’ in: W. van ’t Spijker e.a. (red.), De kerk. 

Kampen: De Groot Goudriaan 1990, 404-422.  

Verboom, W., ‘Vroomheidsbeleving in de gereformeerde belijdenis’ in: H.J. Lam, P.J. 

Vergunst en L. Wüllschleger, Kerk rond het heilgeheim. Opstellen aangeboden aan prof. 

Dr. A. de Reuver. Zoetermeer: Boekencentrum2007 (2e dr.), 80-96. 

Verboom, W., De belijdenis van een gebroken kerk: de Dordtse leerregels, voorgeschiedenis 

en theologie. Zoetermeer: Boekencentrum 2005.Verkuyl, J., Inleiding in de nieuwere 

zendingswetenschap. Kampen: Kok 1975. 

Versteeg, J.P. (e.a.), Gij die eertijds verre waart…. Een inleiding in de Gereformeerde 

zendingswetenschap. Utrecht: De Banier 1978. 

Visser, P.J., Bemoeienis en getuigenis. Het leven en de missionaire theologie van Johan H. 

Bavinck. Zoetermeer: Boekencentrum 1999 (2
e
 dr.). 

Voetius, G., De Plantatione Ecclesiarum. Tractaat over de planting en de planters van 

kerken, vertaald door D. Pol. Groningen: Bouwman & Venema 1910. 

Voetius, G., De Plantatione Ecclesiarum. Tractaat over de planting en de planters van 

kerken, vertaald door D. Pol. Groningen: Bouwman & Venema, 1910. 

Voetius, G., De praktijk der godzaligheid. Tekstuitgave met inleiding, vertaling en 

commentaar door dr. C.A. de Niet. Deel I en II, Utrecht: De Banier 1996. 

Vries, L. de, ‘Paratext and Skopos of Bible translations’ in: W.F. Smelik, A.A. den Hollander, 

U.B. Schmidt (eds.), Paratext and Megatext as Channels of Jewish and Christian 

traditions. Jewish and Christian Perspectives Series. Leiden/Boston: Brill Publishers 

2003, 176-193. 

Vries, O.H. de, ‘Méér dan de letter. Over de viervoudige Schriftzin, heilshistorisch verstaan’ 

in: Soteria, 25/1(2008), 7-17. 

Vries, P. de, Die mij heeft liefgehad. De betekenis van de gemeenschap met Christus in de 

theologie van John Owen (1616-1683). Heerenveen: Groen 1999. 

Vries, P. de, Het onfeilbare Woord, Kampen: De Groot Goudriaan 1991.  



248 

 

Vrijer, M.J.A. de, Schortinghuis en zijn analogieën. Amsterdam: H.J. Spruyt Uitgevers-

Maatschappij 1942. 

 

Walaeus, A., Synopsis purioris theologiae. Deel I. Enschede: J. Boersma 1975 

(overeenkomstig de uitgave van D. Donner) Leiden 1881. 

Wentsel, B., De Openbaring, het Verbond en de Apriori’s, Dogmatiek deel 2. Kampen: Kok 

1982. 

Wenz, G., ‘Sola scriptura? Erwägungen zum reformatorischen Schriftprinzip’ in: J. Rohls, G. 

Wenz, Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie und kirchliche Lehre. 

Festschrift zum 60. Geburtstag von Wolfhart Pannenberg. Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht 1988, 240-567. 

Whitaker, W., A Disputation On Holy Scripture Against The Papist, Especially Bellarmine 

And Stapleton. Cambridge: The University Press 1610. 

Wigram, C.E.M., The Bible and Mission in Faith Perspective. J. Hudson Taylor and the Early 

China Inland Mission. Zoetermeer: Boekencentrum 2007.  

Wilson, G.B., ‘The Doctrine of the Holy Spirit in the Reformed Tradition: A Critical 

Overview’ in: G. van der Velde (ed.), The Holy Spirit, Renewing and Empowering 

Presence. Winfield: Wood Lake Books 1989, 57-72.  

Wind, A., ‘De protestantse missionaire beweging van 1789 tot 1963’ in: F.J. Verstraelen, 

(red.), Oecumenische inleiding in de missiologie. Teksten en konteksten van het 

wereldchristendom. Kampen: Kok 1988, 243-254. 

Windschuttle, K., ‘The ethnocentrism of Clifford Geertz’ in: The New Criterion. Vol. 21.2, 

(2002), 5-12. 

Winship, G.P., The New England Company of 1649 and John Eliot. The Ledger for the Years 

1650-1660 and The Record Book of Meetings between 1656 and 1686 of the 

Corporation For The Propagation of the Gospel in New England. Printed from the 

Original Manuscripts with an Introduction by George Parker Winship. New York: Burt 

Franklin 1967. 

Wisse, M., Scripture between Identity and Creativity. A Hermeneutical Theory Building upon 

four Interpretations of Job. Between Utrecht: Ars Disputando 2003. 

Wit, J.H. de, Leerlingen van de armen. VU Uitgeverij: Amsterdam 1991. 

Wit, J.H. de, En la dispersión el texto es patria. Introducción a la hermeneutica clásica, 

moderna y posmoderna. Jan José, Costa Rica: Universidad Bíblica Latinoamericana 

2002. 

Wit, J.H. de (red.), Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel gelezen. Zoetermeer: 

Meinema 2004. 

Wit, J.H. de (red.), Through the Eyes of Another. Intercultural Reading of the Bible. Indiana: 

Elkhart 2004. 

Wit, J.H. de, ‘Wereldwijd Bijbellezen. Dogmatiek, exegese en gewone gelovigen’ in: G.C. 

den Hertog, C. van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen. De spanning tussen 

bijbelwetenschap en geloofsleer. Kampen: Kok 2007, 69-86. 

Wit, J.H. de, Por un solo gesto de amor. Lectura de la Biblia desde una práctica 

intercultural. Buenos Aires: ISEDET 2010. 

Witsius, H., Twist Des Heeren Met zynen Wyngaart, Dezelve overtuigende van misbruik zyner 

Weldaden, Onvrugtbaarheid in ’t goede en al te dertele weelderigheid in Schadelyke 

nieuwigheden van Opinien, En schandelijke Oudheid van quade zeeden, Met 

bedreyginge van zyn uyterste ongenade. Utrecht: Jacob van Poolsum 1748 (7
e
 dr.).  

Woelderink, J.G., De gevaren van de doperse geestesstroming (1941), bewerkt en ingeleid 

door H. Maris. Barneveld: Nederlands Dagblad 2009 (5
e
 bewerkte editie). 



249 

 

World Council of Churches, A Treasure in Earthen Vessels: An Instrument for an Ecumenical 

Reflection on Hermeneutic. www.oikoumene.org. 

World Missionary Conference 1910, Report of Commission I – VIII. Edinburgh and London: 

Oliphant, Anderson & Ferrier 1910. 

 

Zwaag, W. van der, William Carey. Pionier van de wereldzending. Kampen: De Groot 

Goudriaan 2007. 

Zwemer, J.P., In conflict met de cultuur. De bevindelijk gereformeerden en de Nederlandse 

samenleving in het midden van de twintigste eeuw. Kampen: De Groot Goudriaan 1992. 

Zwiep, A., Tussen tekst en lezer. Een historische inleiding in de bijbelse hermeneutiek. 

Amsterdam: VU university Press 2009. 

 

 



250 

 



251 

 

Register van persoonsnamen 
 

Aa, C.H. van der, 75 

Amesius, G., 38, 47, 52,  

Andel, H.A. van, 64, 237 

Arntzen, M.J., 28, 246 

Athanasius, 40, 143 

 

Bakhuizen van den Brink, J.N., 38, 41, 

117, 238 

Bakker, J.T., 138, 247 

Balia, D., 102, 103, 104, 105, 237 

Balke, W., 113, 133, 237 

Barret, D.B., 104, 107, 143, 237 

Barton, J., 183, 237 

Baudartius, W., 44, 80, 81,  

Bavinck, H., 29, 33, 58, 113, 116, 121, 

122, 123, 134, 236 

Bavinck, J.H., 61, 78, 93, 94, 95, 96, 105, 

236 

Baxter, R., 65, 88, 91, 237 

Beard, A., 17, 237 

Beek, A. van de, 17, 119, 125, 132, 135, 

136, 235 

Bellarminus, R., 114 

Belt, H. van den, 12, 15, 18, 54, 104, 111, 

112, 113, 114, 115, 117, 118, 119, 120, 

121, 122, 123, 124, 125, 126, 127, 134, 

140, 237 

Berg, J. van den, 47, 237 

Bergema, H., 63, 237 

Berkhof, L., 23, 27, 34, 35, 238 

Berkouwer, G.C., 32, 37, 43, 52, 132, 238 

Bijlsma, R., 199, 238 

Boer, C. den, 119, 122, 238 

Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, 

C.W.Th. van, 82, 83, 84, 238 

Bogerman, J., 65, 80, 81 

Boneschansker, J., 64, 75, 238 

Boone, A.Th., 67, 80, 238 

Brainerd, D., 65, 67 

Brakel, W. à, 29, 30, 33, 35, 36, 37, 38, 40, 

44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 131, 237, 240 

Brienen, T., 26, 40, 241 

Brink, G. van den, 54, 238 

Brinkman, M.E., 4, 10, 18, 43, 58, 107, 

108, 123, 141, 143, 205, 238 

Broeyer, F.G.M., 55, 73, 80, 81, 82, 238 

Brouwerius, D., 82 

Bruggen, J. van, 168, 169, 170, 171, 172, 

222, 232, 238 

Bruin, C.C. de, 55, 73, 80, 81, 82, 238 

Bruyn, J.G. de, 76, 238 

Bucer, 41 

Bullinger, H., 23, 31, 35, 38, 41, 45, 46 

 

Caesarea, E. van, 55, 56 

Calvijn, J., 27, 29, 32, 33, 34, 36, 37, 38, 

39, 40, 43, 44, 45, 46, 49, 50, 54, 55, 59, 

63, 79, 106, 112, 113, 114, 116, 119, 120, 

122, 123, 129, 132, 133, 134, 135, 143, 

186, 203, 214, 237, 238, 239, 241, 243, 

244 

Campbell, W., 87, 239 

Campen, M. van, 37, 2439 

Candidius, G., 86, 87 

Capelleveen, J.J. van, 63, 65, 73, 74, 82, 

91, 239 

Carey, W., 78, 97, 236, 249 

Carson, D.A., 184, 239 

Clark, M.P., 88, 89, 90, 91, 239 

Cogley, R.W., 239 

Comrie, A., 130, 239 

Coolsma, S., 82, 84, 239 

Corwin, G.R., 105, 244 

Costerus, F., 130, 239 

Cowan, G.M., 74, 75, 239 

Cramer, J.A., 27, 37, 45, 49, 239 

Cyprianus, 56 

 

De Lind van Wijngaarden, J.D., 87 

Deursen, A.Th. van, 44, 66, 71, 73, 239 

Dijk, K., 43, 54, 59, 135, 239 

Dingemans, G.D.J., 46, 239 

Dohmen, C., 32, 239 

Doleweerd, J.H. van, 2, 3, 9, 13, 42, 53, 

58, 65, 104, 148, 149, 150, 151, 152, 153, 

154, 155, 156, 157, 159, 160, 161, 162, 

163, 164, 165, 187, 240, 241, 244, 260 

Donner, J.H., 29, 86, 94, 113, 240, 245, 

248 

Doreslaer, D. van, 69 

Durand, N., 63 

 

Eco, H., 188, 240 

Edwards, J., 68, 77, 78, 88, 244, 246 



252 

 

Eliot, J., 5, 61, 65, 67, 71, 78, 80, 88, 89, 

90, 91, 92, 93, 106, 218, 230, 239, 246, 

248 

Enk, G.J. van, 203, 240 

 

Fahner, Chr., 70, 84, 85, 240 

Flavius, J., 55 

Flesseman-van Leer, E., 107, 240 

Frederiks, M.T., 107, 240 

Frei, H.W., 33, 34, 240 

Frere, W.H., 98 

 

Gadamer, H.-G., 125, 126, 190, 191, 240 

Geertz, C., 105, 109, 197, 240, 248 

Genderen, J. van, 29, 31, 53, 114, 127, 

129, 135, 137, 240 

Ginsel, W.A., 67, 71, 72, 86, 87, 240 

Goheen, M.W.,143, 240 

Gomarus, F., 44, 115 

Gootjes, N.H., 117, 240 

Gort, J.D., 108, 240 

Graafland, C., 18, 26, 29, 31, 34, 37, 38, 

40, 47, 55, 240, 241 

Greef, W. de, 32, 33, 35, 36, 38, 39, 40, 45, 

59, 241 

Groe, Th. van der, 37, 39, 43, 44, 48, 49, 

131, 241 

Groenendijk, L.F., 59, 241 

Groot, H. de, 11, 29, 34, 41, 56, 59, 70, 78, 

104, 122, 123, 129, 238, 239, 240, 241, 

247, 249 

Grosheide, F.W., 50, 55, 241 

Grothe, J.A., 68, 69, 70, 71, 72, 77, 83, 84, 

85, 86, 87, 241 

 

Haak, C.J., 13, 96, 105, 240, 243 

Haar, J. van der, 21, 27, 29, 30, 55, 133, 

141, 242 

Harinck, G., 58, 237, 238, 242 

Hasel, J. van, 82 

Hellenbroek, A., 38 

Henry, M., 38, 55 

Henzel, J., 98 

Hepp, V., 112, 242 

Heppe, H., 28, 29, 30, 31, 32, 35, 242 

Heurnius, J., 67, 82, 85 

Hiebert, P.G., 197, 198, 242 

Hoekema, A.G., 108, 240 

Hoekstra, T., 54, 242 

Hofstede, G., 72, 75, 76, 242 

Hofstede, P., 107, 242 

Hollebeek, E., 75 

Holtrop, P.N., 76, 242 

Homerus, 23 

Hommius, F., 54, 70, 116, 127, 242 

Honig, A.G., 28, 30, 135, 136, 242 

Hooker, T., 88 

Hoorn, W. van den, 169, 223, 235, 2423 

Hoornbeeck, J., 62, 64, 78, 245 

Houtman, C., 17, 201, 242 

Hulsebos, A.J., 69 

Hunsberger, George R., 143, 242 

 

Illyricus, M.F., 23, 32 

Janse, C.S.L., 11, 168, 169, 242 

Johnson, T.M., 107, 143, 237 

Jongeneel, J.A.B., 64, 65, 68, 84, 85, 94, 

240 

Joosse, L.J., 63, 66, 67, 68, 69, 79, 80, 85, 

86, 87, 88, 240 

Junius, R.,86, 87 

 

Kajaan, H., 73, 240 

Kemp, J.F. van der, 28, 77, 242 

Kersten, G.H., 28, 53, 196, 202, 243 

Kierkegaard, S., 192, 193, 243 

Kievit, I., 37, 243 

Kim, K., 102, 103, 104, 105, 237 

Klok, J.C., 113, 133, 237 

Kohlbrügge, F., 129, 130, 131, 243, 245  

Kommers, J., 66, 243 

Kooi, C. van der, 17, 25, 26, 50, 106, 135, 

243, 246, 248 

Kooiman, W.J., 27, 243 

Koster, E., 182, 184, 186, 193, 197, 243 

Kromsigt, J.C., 50, 243 

Kroneman, D., 10, 53, 191, 202, 243 

Kruidhof, Jac., 96, 243 

Krusche, W., 129, 243 

Kuyper, A., 78, 93, 95, 113, 133, 134, 243 

Kuyper, H.H., 64 

 

Labberton, M., 51, 67, 68, 136, 138, 193, 

243 

Latourette, K.S., 62, 70, 243 

Lery, J. de, 63 

Lewis, O., 148, 243 

Lieburg, F.A. van, 11, 46, 47, 242, 244 

Linde, S. van der, 129, 244 

Lodenstein, J. van, 64, 130 



253 

 

Loonstra, B., 18, 244 

Loyola, I. van 63 

Lydius, B., 44 

 

Marsden, G.M., 78, 244 

Martinet, J.F., 75 

Mastricht, P. van, 28, 36, 39, 40, 41, 45, 

46, 47, 50, 128, 130, 131, 244 

Maurits, 85 

McGee, G.B., 105, 244 

McKelway, A.J., 36, 58, 244 

Meeuse, W.C., 7, 169, 172, 173, 174, 179, 

222, 233, 244 

Meiden, A. van der, 11, 244 

Mesters, C., 182, 183, 244 

Meulen, H.C. van der, 183, 189, 244 

Meurs-Lambregts, J., 11, 244 

Milton, A., 65, 244 

Moerkerken, A., 7, 28, 30, 169, 174, 175, 

176, 178, 185, 222, 233, 244 

Moreau, A.S., 105, 244 

Mott, J., 98 

Muller, R.A., 12, 14, 31, 32, 33, 35, 38, 40, 

41, 44, 46, 48, 53, 112, 114, 117, 118, 119, 

120, 121, 122, 132, 134, 244 

Munzer, T., 114 

 

Nahuys, G.J., 39, 245 

Nazianze, G. van, 56 

Ndegwah, D.J., 18, 245 

Neill, S., 62, 63, 70, 245 

Neurdenburg, J.C., 85, 245 

Neven, G., 58, 238, 239, 242 

Newbigin, L., 143, 243, 245 

Noordam, N.F., 73, 245 

Nuys Klinkenberg, J. van, 38, 39, 76, 245 

Nyssa, G. van, 56 

 

Oehming, M., 183, 245 

Oldham, J.H., 98 

Olevianus, C., 37 

Olst, P. van, 166, 245 

Oosterom, W., 62, 245 

Orofino, F., 182, 244 

Owen, J., 27, 35, 41, 93, 113, 114, 115, 

116, 120, 121, 122, 125, 128, 129, 133, 

136, 240, 245, 246, 247 

Park, T.-H., 133, 245 

Parvé, J.F.,75 

Peels, H.G.L., 181, 182, 245 

Perkins, W., 46 

Phillips, G.A., 191, 245 

Plato, 23 

Polman, A.D.R., 53, 55, 117, 245 

 

Reenders, H., 77, 79, 245 

Ricoeur, P., 184, 186, 187, 188, 190, 196, 

245, 246 

Rogers, J.B., 31, 54, 127, 246 

Rogers, N., 

Rongen, G. van, 28, 118, 246 

Rooy, S.H., 88, 90, 92, 93, 246 

Rotterdam, A., 45, 246 

Ruler, A.A. van, 33, 246 

Russell, T., 27, 35, 120, 121, 245, 246 

Ruyl, A.C., 82 

 

Sanchez, C.E., 148, 243, 246 

Sar, H.C. van der, 43, 238, 246 

Schaff, P., 31, 246 

Schreiter, R.J., 108, 197, 246 

Schutte, G.J., 69, 70, 71, 76, 80, 242, 246 

Shepard, T., 88 

Shoki Coe, 194, 246 

Sibbes, R., 65, 88, 246 

Simons, M., 114 

Snoek, H., 167, 185, 246 

Snoek, L., 169, 222, 234, 242 

Spijker, W. van ’t, 11, 12, 29, 59, 113, 133, 

238, 241, 246, 247 

Stapleton, T., 32, 114, 248 

Stoa, 23 

Stoker, W., 43, 125, 126, 190, 239, 240, 

246 

Stridon, H. van, 55 

 

Talstra, E., 17, 26, 177, 190, 243, 246 

Teellinck, W., 130, 247 

Tertullianus, 55 

Thiselton, A.C., 23, 24, 25, 28, 40, 67, 184, 

185, 189, 194, 200, 201, 247 

Troostenburg de Bruyn, C.A.L. van, 75, 

77, 84, 247 

 

Udemans, G., 64 

Ursinus, Z., 37, 54, 116, 126, 135, 242 

Vanhoozer, K.J., 184, 186, 187, 188, 192, 

193, 196, 201, 247 

Veenhof, J., 33, 129, 134, 135, 138, 139, 

246 



254 

 

Velema, W.H., 29, 31, 52, 53, 127, 129, 

240, 247 

Venema, H., 64, 247 

Verboom, W., 46, 47, 59, 118, 196, 247 

Verkuyl, J., 78, 247 

Versteeg, J.P., 13, 247 

Villegaignon, 63 

Visser, P.J., 61, 78, 93, 94, 96, 105, 247 

Voetius, G., 28, 29, 34, 44, 47, 49, 61, 64, 

65, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 73, 78, 93, 94, 

95, 96, 115, 130, 237, 241, 242, 247 

Vorm, P. van der, 82, 83 

Vries, L. de, 80, 81, 247 

Vries, O.H. de, 32, 247 

Vries, P. de, 41, 113, 115, 122, 133, 136, 

247 

Vrijer, M.J.A., 48, 246 

 

Walaeus, A., 5, 29, 61, 68, 80, 85, 86, 87, 

88, 218, 230, 242, 245, 248 

Wentsel, B., 51, 248 

 

 

Weststrate, Chr.J., 169, 222, 234, 242 

Whitaker, W., 32, 33, 44, 112, 114, 115, 

248 

Whitefield, G., 77 

Wilkins, J., 188 

Wind, A., 105, 248 

Windschuttle, K., 109, 248 

Winship, G.P., 90, 91, 248 

Winslow, E., 88 

Wisse, M., 18, 185, 248 

Wit, J.H. de, 4, 10, 17, 18, 24, 25, 34, 107, 

149, 167, 177, 178, 182, 184, 188, 191, 

194, 195, 202, 243, 246, 248 

Witsius, H., 130, 248 

Woelderink, J.G., 138, 248 

 

Zanchius, H., 38, 40, 48 

Zinzendorf, graaf L. van, 67 

Zwaag, W. van der, 9, 78, 97, 249 

Zwemer, J.P., 11, 249 

Zwiep, A., 24, 32, 34, 189, 190, 249 

Zwingli, A., 35, 45 

 

 

  



255 

 

Register van zaken  
 

Algonquin-indianen, 65 

Allegorese, 34, 38, 114 

Allegorische exegese, 32 

Ambtsdragers, 54, 55, 172, 203, 214 

Analogia fidei, 30, 35, 40, 58 

Analogie, 17, 32, 40, 58, 158, 164, 166, 

169, 174, 176, 177, 179 

Analogie des geloofs, 40, 58, 166, 176, 

177, 179 

Analogieën, 48, 175, 248 

Analogische lezing, 33 

Anglicanen, 98 

Antropologie, 59, 105, 106 

Apostolische Geloofsbelijdenis, 16, 41, 53, 

66, 71 

Applicatio, 184 

Auctoritas, 27, 28, 41, 182, 216, 228 

Auctor primarius, 33, 34, 133 

Auctor secundarius, 33, 169 

Auteur, 24, 25, 39, 40, 58, 112, 148, 149, 

170, 175, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 

187, 190, 191, 209 

Autopistie, 1, 2, 3, 6, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 

17, 18, 19, 20, 21, 26, 36, 37, 41, 58, 59, 

60, 93, 106, 108, 111, 112, 113, 114, 115, 

116, 117, 119, 120, 121, 122, 123, 124, 

125, 126, 132, 134, 139, 140, 141, 142, 

143, 144, 145, 146, 147, 160, 167, 168, 

176, 179, 180, 181, 184, 185, 186, 187, 

188, 189, 190, 191, 195, 196, 197, 198, 

199, 201, 203, 205, 207, 208, 209, 210, 

211, 213, 237 

Autopistos, 12, 21, 28, 79, 111, 114, 115, 

119, 120, 121, 122, 124, 125, 139, 140, 

143, 180, 185, 192, 196, 202, 204, 211, 

212, 220, 224, 232, 235 

Basisgemeenschappen, 182 

Batavia, 70, 71, 72, 82, 83, 87 

Bekering, 49, 61, 63, 64, 65, 66, 76, 89, 93, 

94, 95, 97, 122, 125, 141, 143, 144, 151, 

154, 157, 158, 159, 160, 162, 169, 171, 

173, 196, 197 

Belijdenisgeschriften, 12, 14, 16, 26, 42, 

43, 53, 55, 56, 57, 58, 82, 113, 115, 126, 

138, 169, 172, 197, 200, 202, 203, 208 

Bevindelijk gereformeerden, 9, 11, 12, 18, 

19, 20, 147, 168, 169, 179, 195, 200, 209, 

210, 242, 249 

Bible Societies, 100 

Bijbelauteurs, 52 

Bijbelcommentaren, 9, 13, 120, 200, 210 

Bijbelgebruik, 107, 141, 145, 205, 211, 

238 

Bijbelgenootschappen, 74, 84, 100, 101, 

104 

Bijbellezen, 9, 14, 18, 20, 22, 25, 26, 44, 

46, 47, 51, 59, 79, 123, 147, 148, 149, 166, 

167, 168, 169, 172, 173, 174, 178, 179, 

191, 193, 196, 208, 209, 211, 222, 234, 

244, 248 

Bijbelvertalen, 74, 104, 210, 211 

Bijbelwetenschappen, 25 

Bijzondere openbaring, 94, 120, 127 

Biografische ervaringen, 178, 198 

British and Foreign Bible Society, 101 

Brontekst, 144, 211 

Catechismus van Genève, 203 

Claritas, 27, 29, 42 

Cognitieve methode, 173 

Commentaren, 16, 26, 38, 50, 55, 99, 108, 

142, 148, 167, 170, 175, 177, 179, 202, 

208, 210 

Communicatie, 24, 25, 54, 128, 184 

Comprehensieve zendingstheologie, 64 

Concilie van Trente, 114 

Confessio Helvetica Posterior, 39 

Confessionele erfenis, 7, 199, 201, 202, 

203, 208, 209 

Congregatio de Propaganda Fide, 63, 75 

Contemplatio, 173 

Context, 5, 7, 13, 14, 15, 16, 17, 19, 20, 21, 

22, 23, 24, 26, 32, 39, 40, 43, 52, 54, 56, 

58, 59, 60, 61, 81, 87, 96, 104, 105, 106, 

107, 111, 113, 115, 125, 126, 137, 139, 

140, 141, 143, 145, 146, 147, 148, 149, 

163, 165, 166, 167, 168, 171, 173, 177, 

178, 179,180, 181, 183, 184, 187, 189, 

192, 193, 194, 195, 198, 199, 200, 202, 

204, 205, 207, 208, 211, 212, 213, 216, 

217, 218, 219, 220, 221, 222, 223, 224, 

225, 243 

Cultureel referentiekader, 7, 17, 194, 197 

Culturele context, 9, 16, 20, 21, 106, 198 

Cultuur, 11, 18, 20, 25, 30, 56, 86, 87, 105, 

106, 107, 109, 125, 138, 143, 144, 148, 



256 

 

170, 194, 195, 197, 198, 199, 239, 249, 

257 

Cum verbo, 118, 127, 133 

Curriculum, 86, 103, 212 

Dordtse Leerregels, 11, 14, 57, 65, 66, 117, 

127, 196 

Ecclesiologie, 102, 113 

Edinburgh, 6, 80, 97, 98, 100, 101, 102, 

103, 104, 105, 107, 125, 218, 219, 237, 

240, 248 

Eisegese, 175 

Elenctiek, 95, 96 

Enarratio, 41 

Enkelvoudige betekenis, 31 

Ethnocentrisch, 84 

Exegese, 16, 18, 24, 25, 32, 33, 38, 39, 50, 

58, 59, 60, 108, 115, 169, 170, 171, 172, 

173, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 182, 

184, 185, 190, 192, 248 

Existentiële toepassing, 144 

Explicatio, 184 

Fabrica Idolorum, 95 

Geest en Christus, 112, 126, 135 

Geest en geloof, 27 

Geloof, 11, 13, 16, 28, 29, 30, 31, 32, 36, 

37, 38, 40, 41, 42, 43, 46, 47, 48, 51, 53, 

54, 55, 56, 60, 63, 66, 89, 93, 94, 95, 97, 

105, 108, 111, 114, 116, 117, 119, 120, 

121, 122, 123, 124, 126, 127, 128, 129, 

130, 131, 133, 135, 136, 137, 138, 139, 

140, 141, 142, 143, 146, 153, 155, 157, 

160, 165, 169, 174, 175, 196, 197, 201, 

202, 207, 211, 214, 237, 239 

Geloofsbelijdenis van Nicea, 16 

Geneefse Catechismus, 46 

Gereformeerd bevindelijke traditie, 1, 2, 3, 

5, 6, 9, 11, 12, 13, 14, 17, 18, 19, 20, 21, 

23, 27, 35, 38, 41, 43, 45, 50, 51, 52, 53, 

54, 55, 56, 59, 60, 61, 62, 67, 77, 78, 79, 

80, 97, 100, 106, 108, 111, 113, 114, 116, 

119, 121, 122, 123, 124, 126, 128, 129, 

132, 135, 136, 137, 138, 139,140, 141, 

142, 144, 145, 169, 181, 185, 189, 191, 

194, 195, 196, 199, 202, 203, 207, 209, 

211, 213 

Gereformeerde dogmatiek, 28, 113, 242 

Gereformeerde Gemeenten, 10, 11, 148, 

168, 169, 222, 234, 245, 258 

Gereformeerde hermeneutiek, 5, 18, 19, 

20, 22, 24, 25, 26, 33, 34, 43, 56, 57, 58, 

59, 60, 61, 105, 107, 108, 139, 142, 181, 

183, 184, 185, 186, 187, 188, 191, 195, 

196, 198, 200, 214, 240, 244 

Gereformeerde Kerken in Nederland, 78, 

93, 94, 98, 106 

Gereformeerde orthodoxie, 5, 11, 12, 16, 

23, 26, 27, 28, 29, 31, 32, 33, 34, 36, 37, 

38, 40, 41, 46, 47, 50, 51, 53, 54, 55, 56, 

58, 61, 62, 64, 67, 79, 92, 106, 108, 112, 

113, 114, 115, 186, 193 

Gereformeerde theologen, 38, 45, 60, 66, 

68, 93, 112, 130, 134 

Gereformeerde zending, 5, 13, 19, 22, 61, 

62, 63, 69, 78, 79, 93, 97, 104, 105, 106, 

107, 111, 211 

Gereformeerde zendingsgeschiedenis, 19, 

22, 61, 106 

Getuigenis van de Heilige Geest, 15, 16, 

37, 112, 114, 117, 118, 119, 127, 130, 131, 

132, 133, 134, 135, 137, 145, 202, 207, 

240 

Gevorderde lezers, 166 

Gewone lezer, 51, 57, 59, 97, 108, 142, 

168, 170, 178, 189, 195, 199, 200 

Gloria Dei, 94 

Grondregels, 174 

Heidelbergse Catechismus, 11, 14, 37, 38, 

44, 53, 54, 57, 58, 67, 71, 84, 116, 117, 

122, 126, 160, 196 

Heilige Geest, 13, 15, 19, 20, 21, 27, 30, 

31, 35, 36, 37, 41, 42, 43, 45, 47, 49, 50, 

51, 53, 54, 55, 56, 57, 59, 60, 65, 71, 80, 

81, 84, 90, 93, 96, 111, 112, 113, 114, 115, 

116, 117, 118, 119, 120, 122, 124, 125, 

126, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 133, 

134, 135, 136, 137, 138, 139, 140, 141, 

142, 144, 145, 153, 155, 156, 158, 159, 

173, 174, 176, 177, 178, 183, 184, 185, 

186, 187, 188, 189, 192, 193, 196, 198, 

199, 201, 202, 207, 208, 211, 212, 213, 

237, 243, 247 

Heren XIX, 70 

Hermeneutiek, 10, 11, 14, 16, 17, 18, 19, 

22, 23, 24, 25, 27, 51, 58, 102, 104, 108, 

115, 138, 139, 168, 169, 174, 175, 181, 

182, 183, 185, 186, 189, 191, 194, 197, 

199, 205, 207, 208, 209, 210, 212, 213, 

214, 238, 242, 245, 247, 249 



257 

 

Hermeneutische driehoek, 16, 19, 20, 111, 

139, 147, 168, 179, 181, 182, 183, 200, 

201, 208 

Hermeneutische methode, 27, 39, 57, 59, 

60, 183, 213  

Hermeneutische vierhoek, 183 

Hermeneutisch onderwijs, 210, 212 

Hermeneutisch proces, 16, 17, 25, 51, 108, 

137, 139, 145, 175, 177, 185, 188, 189, 

190, 192, 193, 198, 199, 200, 201, 202, 

204, 207, 208, 209, 213, 243 

Historische context, 47, 52, 142, 170, 173, 

181, 204 

Hollandsche Maatschappij van 

Wetenschappen, 75, 76, 239 

Homo scriptoris, 39 

Hoog-Maleis, 82 

Horizonten, 24, 187, 190, 191 

Hulpvariabelen, 142 

Identificatie, 26, 161, 165, 167, 188, 190, 

200 

Identificatiepatronen, 25 

Inculturatie, 18, 102 

Indianen, 63, 71, 78, 89, 91, 92 

Institutie, 29, 36, 37, 40, 46, 54, 119, 129, 

132, 143, 240 

Instructie, 13, 23, 57, 61, 126, 142, 144, 

147, 148, 149, 178, 195 

Instrumentarium, 45, 176 

Inter-contextualiteit, 202 

Intercultureel Bijbellezen, 18, 22, 167, 

210, 212 

Interculturele dialoog, 200 

Interpretatieproces, 17, 18, 179, 182, 183, 

185, 191, 192, 194 

Interpretatieruimte, 15, 21, 23, 57, 58, 109, 

166, 193, 207 

Interpretatio, 34, 41 

Interpreteren, 7, 16, 20, 21, 24, 53, 57, 59, 

60, 126, 140, 145, 147, 159, 162, 167, 173, 

177, 184, 185, 186, 189, 190, 192, 194, 

203, 210 

Intuïtieve leeshouding, 166 

Jezuïeten, 63, 64 

Kanttekeningen, 9, 50, 55, 74, 81, 158, 

168, 176, 211, 241 

Katholiciteit, 53, 58, 108, 123, 143, 202, 

238, 238 

Kerkelijke interpretatie, 53 

Kinderdoop, 58 

Kort Begrip, 71, 76, 84 

Lectio divina, 173 

Leergezag, 114, 119 

Leerregels, 118, 248 

Lees- en uitleggemeenschap, 16, 26 

Leesattitude, 7, 194, 196 

Leesgemeenschap, 7, 52, 54, 55, 57, 59, 

60, 158, 197, 199, 200, 201, 209 

Leeshouding, 43, 48, 49, 51, 177, 193, 196, 

197 

Leesmethode, 7, 193, 194 

Leesoefeningen, 166 

Leesproces, 58, 60, 144, 160, 178, 179, 

184, 193, 194, 195, 197, 203 

Leessleutel, 40, 43, 58 

Levensgeschiedenis, 9, 20, 21, 51, 107, 

137, 147, 194, 208 

Lezer, 5, 7, 9, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 

19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 32, 34, 35, 

36, 37, 38, 40, 41, 42, 43, 48, 49, 50, 51, 

52, 55, 56, 58, 59, 60, 61, 62, 67, 81, 109, 

111, 112, 114, 115, 119, 124, 125, 126, 

128, 129, 131, 132, 133, 134, 136, 137, 

138,139, 140, 141, 142, 144, 145, 146, 

147, 149, 158, 161, 166, 167, 168, 171, 

173, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 180, 

181, 182, 183, 184, 185, 186, 187, 189, 

190, 191, 192, 193, 194, 195, 196, 197, 

198, 199, 200, 201, 203, 204, 205, 207, 

208, 209, 210, 211, 212, 213, 249 

Literaire context, 170, 173 

Literaire tekst, 24 

Locus methode, 31, 38 

London Missionary Society, 77 

Maatschappij tot Nut van het Algemeen, 

74 

Maiestas, 119 

Massachusetts, 65, 88, 89, 91 

Meditatie, 38, 46, 97, 172 

Meditatief lezen, 50, 173 

Meditatio, 173 

Menswetenschappen, 59, 106 

Metaphrasis, 41 

Methodisch exegetische aanpak, 57, 142, 

144 

Middeleeuwen, 246 

Missio Dei, 65, 78, 94 

Missiologie, 19, 61, 74, 85, 97, 105, 109, 

241, 242, 248, 257 

Missionaire theologie, 61, 93, 94, 247 



258 

 

Missionaire toepassingen, 207 

Nadere Reformatie, 11, 12, 26, 28, 29, 31, 

34, 37, 38, 40, 46, 47, 62, 64, 66, 67, 70, 

129, 130, 168, 169, 238, 239, 245, 247 

Nationale Synode, 64, 65, 80, 81, 240, 243 

Necessitas, 27, 29, 42, 182, 216, 228 

Nederlandse Geloofsbelijdenis, 11, 12, 14, 

15, 16, 17, 27, 30, 31, 41, 53, 55, 57, 84, 

116, 117, 119, 123, 127, 128, 136, 143, 

175, 187, 203, 213, 214, 238, 245 

Nicea, 15, 40 

Noodzakelijkheid van de Schrift, 29 

Norma normans, 43, 58, 122, 217, 227 

Norma normata, 43, 58, 114, 122, 217, 228 

Observatio, 41 

Oecumenische belijdenissen, 14, 31, 57 

Onderzoekend lezen, 49, 50 

Oosters-orthodoxe Kerk, 98 

Oost-Indische Kerken, 69 

Openbaringsgeschiedenis, 170 

Oratio, 173 

Ordinary readers, 13, 14, 22, 84 

Overleveringsgeschiedenis, 26, 197 

Overzetting, 33, 47, 57, 80, 81, 84, 142, 

144, 161, 212 

Parameters, 5, 6, 19, 20, 23, 56, 60, 142, 

181, 217, 218, 221, 224, 225 

Patristieke traditie, 33 

Perspicuitas, 27, 29, 42 

Per verbum, 118, 127, 133 

Perfectio, 27, 30, 42 

Postdenominationalisme, 107 

Postmoderne cultuur, 18 

Praktische leesregels, 42 

Pre-texto, con-texto, texto, 182 

Primaat van de tekst, 145, 207 

Principium unicum, 113, 121 

Professionele lezer, 43, 57, 168, 178, 199, 

200, 209 

Professionele lezersattitude, 200 

Protestantisme, 53, 62, 63, 106, 167 

Protestantse scholastiek, 118 

Psychoanalyse, 194 

Reader-response, 21, 25, 138, 185, 193, 

194, 200 

Referentiekader, 162, 186, 194, 201 

Reformatie, 23, 31, 41, 43, 46, 47, 53, 56, 

57, 58, 59, 62, 63, 65, 66, 67, 70, 73, 79, 

85, 106, 113, 114, 129, 130, 143, 168, 169 

Reformatoren, 31, 53, 62, 114 

Religieus besef, 94 

Renaissance, 67, 115 

Rotterdamsche Courant, 74 

Schriftzekerheid, 137 

Scopus, 35, 40, 41, 170 

Seminarium Indicum, 5, 61, 63, 68, 80, 85 

Semper reformanda, 143 

Sensus literalis, 27, 31, 32, 33, 35, 42, 149, 

166, 167, 177, 222, 233 

Sensus spiritualis, 27, 31, 33, 34, 35 

Sola Scriptura, 11, 14, 16, 20, 21, 30, 42, 

61, 80, 81, 85, 106, 114, 123, 124, 143, 

145, 205, 207, 211, 225, 227, 228, 236 

Soteriologische concentratie, 140, 141 

Soteriologische spits, 6, 93, 138, 141, 142, 

149, 153, 158, 196 

Statenvertalers, 53, 82, 211 

Statenvertaling, 5, 9, 50, 55, 61, 73, 79, 80, 

82, 83, 84, 88, 97, 168, 174, 176, 218, 230, 

242 

Stijlfiguren, 40, 175 

Studerend lezen, 49 

Sufficientia, 27, 30, 42 

Syllogismus, 45 

Symbolische stoffen, 175 

Synode van Middelburg, 78 

Syntactische betekenis, 39 

Systematische theologie, 19, 21, 58 

Tekst, 5, 7, 11, 14, 16, 19, 20, 21, 22, 23, 

24, 25, 26, 27, 31, 36, 39, 52, 56, 60, 61, 

92, 103, 111, 115, 124, 125, 136, 137, 139, 

142, 145, 147, 166, 167, 168, 171, 174, 

176, 177, 178, 179, 181, 183, 184, 187, 

188, 189, 190, 192, 194, 195, 197, 204, 

205, 207, 208, 211, 213, 245 

Testimonium, 15, 36, 37, 112, 117, 118, 

119, 120, 127, 132, 134, 135, 138, 208, 

220, 232 

Testimonium externum, 112, 138, 208, 220, 

232 

Testimonium internum, 112, 132, 134, 138, 

208, 232 

Testimonium Spiritus Sancti, 37, 112 

Theologia elenctica, 94 

Theologische Hogeschool te Genève, 63 

Theopneustie, 52, 116, 121, 122 

Theorieën, 185, 193, 194, 200 

Tota Scriptura, 29, 41, 142, 145, 177, 211 

Typologische stoffen, 175 

Typologische uitleg, 38 



259 

 

Uitlegtraditie, 139, 159, 160, 168, 177, 199 

Unie van Utrecht, 64, 68 

United Bible Societies, 14, 103 

Universalisme, 109, 189, 194 

Universaliteit, 52 

Universele referentie, 7, 187, 201 

Utrecht Missionary Society, 98 

Verenigde Oost-Indische Compagnie 

(VOC), 5, 62, 64, 68, 69, 75, 76, 79, 85, 

242, 246 

Verklaren, interpreteren en toepassen, 177, 

184, 185, 189, 190, 199 

Verlichting, 30, 36, 38, 42, 43, 47, 48, 56, 

59, 118, 127, 128, 129, 131, 132, 133, 141, 

173, 174, 176, 197 

Verstaanshorizont, 191 

Vertaalprincipes, 53, 61, 84, 243 

Viervoudige Schriftzin, 32, 247 

Viva Vox Dei, 1, 2, 3, 7, 35, 184, 207, 209, 

215, 225, 226, 236 

Volwassenonderwijs, 74 

Vrede van Münster, 67 

Wedergeboorte, 11, 36, 38, 43, 51, 127, 

160, 196 

Wereldbeeld, 21, 50, 51, 111, 193, 195, 

198, 212 

Wereldkerk, 60, 141, 171, 199, 207 

Wereldzendingsconferentie, 62, 97, 98 

West Indische Compagnie, 5, 62, 64, 68, 

75 

Westminster Confessie, 14, 28, 29, 30, 31, 

35, 38, 39, 44, 53, 54, 57, 93, 118, 122, 

123, 127, 128, 135, 143, 246 

Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte, 7, 

126, 199, 201, 203, 208, 213, 235 

Woord en Geest, 31, 35, 36, 37, 38, 42, 47, 

48, 94, 112, 116, 117, 124, 126, 127, 128, 

129, 130, 131, 132, 133, 136, 137, 138, 

139, 140, 141, 142, 143, 144, 199, 208, 

239 

Wycliffe Bible Translators International, 

74, 103 

Zelfinterpretatie, 190 

Zendingsgeschiedenis, 19, 61, 97 

Zendingsstrategie, 97, 105 

Ziekentroosters, 69, 70, 85 

  



260 

 



261 

 

Curriculum vitae 
 

Jan van Doleweerd werd geboren op 7 juni 1961 te Zeist. Na het Voortgezet Onderwijs 

volgde hij zijn eerste studie aan de Pedagogische Academie De Driestar te Gouda (1978-

1981). Na het behalen van de akte voor Speciaal Onderwijs aan het Seminarium voor 

Orthopedagogiek te Zeist (1982-1983) en Sociale Pedagogiek (bachelor) (1984-1989) aan de 

Nutsacademie te Rotterdam startte hij zijn theologische opleiding aan de Theologische 

Hogeschool Johannes Calvijn te Ede (1991). De theologische studie werd in 2003 afgesloten 

aan de Vrije Universiteit te Amsterdam met een doctoraal examen (cum laude) in de 

missiologie. 

 

Hij werkte van 1989-1991 in Nigeria en van 1995-2005 in Ecuador, namens de Zending 

Gereformeerde Gemeenten (ZGG). Vanaf 2005 is hij voor deze organisatie werkzaam als 

missioloog en toeruster. Hij is tevens docent Godsdienst-, cultuur- en zendingswetenschappen 

en Missiologie aan de hbo-opleiding van de Cursus Godsdienstonderwijs Gereformeerde 

Gemeenten te Gouda. 

 

Hij is getrouwd met Wilma Verduijn. Ze hebben vijf zoons: Arco, Timon, Joas, Samuel en 

Ruben. 


