Viva VVox Del



De illustratie op de omslag, in de stijl van de Ecuadoraanse kunstschilder Oswaldo
Guayasamin, beeldt de christelijke gemeente uit, die leeft in het ‘Woord des Heeren’
(Hebreeuws) en ‘het profetisch Woord’ (Grieks).

J.H. van Doleweerd
Viva Vox Dei - Over de betekenis van de autopistie van de Schrift voor zending en
Schriftuitleg in de gereformeerd bevindelijke traditie

© B.V. Uitgeverij De Banier, 2012
Omslagillustratie: J.H. van Doleweerd
VVormgeving omslag: Janneke Paalman
ISBN 978 90 336 33133

NUR 712

www.debanier.nl

Alle rechten voorbehouden.

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd
gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch,
mechanisch, door fotokopieén, opnamen of op welke andere wijze dan ook, zonder
voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgever.



VRIJE UNIVERSITEIT

Viva Vox Dei

Over de betekenis van de autopistie van de Schrift voor zending en Schriftuitleg
in de gereformeerd bevindelijke traditie

ACADEMISCH PROEFSCHRIFT

ter verkrijging van de graad Doctor aan
de Vrije Universiteit Amsterdam,
op gezag van de rector magnificus
prof.dr. L.M. Bouter,
in het openbaar te verdedigen
ten overstaan van de promotiecommissie
van de Faculteit der Godgeleerdheid
op vrijdag 29 juni 2012 om 11.45 uur
in de aula van de universiteit,
De Boelelaan 1105

door
Jan Hendrik van Doleweerd

geboren te Zeist



promotoren: prof.dr. M.E. Brinkman
prof.dr. J.H. de Wit



Inhoudsopgave

V010 1Yo o] (o OSSPSR 9
HOOTASTUK 1 INEFOTUCTIE ... veevveie et sttt 11
1.1 Beschrijving van het probIeem...........ccooviiiiiiie i 12
1.2 Vraagstelling en vooronderstelling ...........cccooeieiiniiiiiiieeee e 14
1.3 Een beknopte tOBHCHTING .....c.oiviiiiiiiieee e 15
1.4 WetenschappelijKe releVantie............ccooviieiiiie i 18
1.5 ONUEIZOEKSOPZEL ...ttt bbbt 19
1.6 Nadere uitwerking van de problematiek ... 20
Hoofdstuk 2 Het (gereformeerd) hermeneutische speelveld...........c.ccoevviieiiieiiciciiccc e, 23
2.1 INHEIAING .ttt e bbbt 23
2.2 Hermeneutiek, €8N VEIKENNING ........cuiiiiiiiieiieie e sreenne e 23
2.2.1 BegripSVErKENNING ...c..ccviiieieiie ettt e e et e nn e neene e 23
2.2.2 TeITEINVEIKENNING ..ottt nr bttt 24

2.3 Tekst, lezer en context in de gereformeerde hermeneutiek.............ccocoevviieiviieiinnnnn, 26
2.3. 1 DB TEKSE .ttt sttt bbbttt bbbt n e e 27
2.3.2 DB IBZEN ..ottt ne e re e 43
2.3.3 DB CONLEXL ..ttt ettt sttt b et e et e et e e sbe e nb e e bt e e nte e 52

2.4 EVAIUALIE ..ottt bt n et 56
2.4.1 HermeneutiSCNe PArAMETEIS .........ooiiiiirieieeeee et 56
2.4.2 Drie SpanniNgSVEIUEN ........cviiieiicie e 57

2.5 CONCIUSIE ...ttt bbbttt et st b e benbe st e reane e ens 60
Hoofdstuk 3 De Schrift in de gereformeerde zending van de zestiende tot en met de
EENENTWINTIGSIE BEUW ..ottt st e e a et e e e be e be e e e saeesteeneesraenneans 61
K00 101 F=T T 1o OSSPSR 61
3.2 De Schrift en zending in de gereformeerd bevindelijke traditie (algemeen) ................. 62
3.2.1 Zending en de gereformeerde orthodoxie in de zestiende en zeventiende eeuw .... 62
3.2.2 De Bijbel en de ongeoefende lezer in de gereformeerd bevindelijke traditie ......... 67
3.2.3Zending en de VOC €N WIC .......coiiiiiiiieiereie e 68
3.2.4 De geschiedenis van het ONErWIJS ........ooeriiiiiiiniiieeee e 72
3.2.5 Zending: de opkomst van de genootschappen in de achttiende eeuw..................... 75
3.2.6 De ontwikkeling van zending tot en met de twintigste BUW..........ccevvvvrevieiennn. 77
32,7 EVAIUALIE.....c.veeeieceiece ettt et e e sae e na e neenaeeneenne s 79

3.3 De Schrift en zending in de gereformeerd bevindelijke traditie (thematisch) ............... 80
3.3.1 Statenvertaling en Maleise VErtaling .........ccccooeiiiiniiininieese e 80

3.3.2 Het Seminarium Indicum van Antonius Walaeus ...........eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeennnens 85



3.3.3 De puriteinse zending bij John Eliot (1604-1690) .........cccciveviiieeieeie e e 88

3.3.4 Johan Herman Bavinck (1895-1964) .......cccccveieiiieiieieiiee e se e 93
B35 EVAIUALIE ...t nre s 97
3.4 De Schrift en zending in de twintigste en eenentwintigste eeuw: Edinburgh 1910 en
0 OSSPSR 97
AL EAINDUIGN 1910 ... 98
3.4.2 EAINDUIGN 2010 ....ciuiiieeiee et 102
BB EVAIUALIE......eiieie ettt ee s 104
3.5 Terugblik: de Schrift in de zending van de zestiende tot en met de eenentwintigste eeuw
............................................................................................................................................ 105
3.0 CONCIUSIE ...ttt et e st e st e sneenteeneennes 108
Hoofdstuk 4 De hermeneutische betekenis van de autopistie............cccooevviieieeieccc s, 111
St Lo =TT [T OSSR 111
4.2 Autopistie en de pneumatologisChe aSPeCten .........cccvveviiiiiiieieeree e 111
4.2.1 BegripSVErKENNING .......ciieiieiieiieeiie ettt te et ae e ste e sbe e snaesre e nns 111
4.2.2 TerreiNVEIKENNING ....ocviiiieie ettt te et e esre e nns 113
4.2.3 De Sitz im Leben van de autopiStie ........cccooeiiriiinieiiiieeee e 114
4.3 De autopistie van de Schrift in de gereformeerd bevindelijke traditie ........................ 116
4.3.1 In de gereformeerde belijdeniSSEN..........ccviveiveieiic i 116
4.3.2 In de gereformeerd bevindelijke traditie ............ccocovoiiiiiiiienee, 119
4.3.3 EVAIUALIE ..ottt bbbt 124
4.4 De pneumatologische aspecten van de Schrift..........ccccoeevviiiicicc e 126
4.4.1 In de gereformeerde DelijadeniSSEN. .......ccooviiiiiiiiiiisee e, 126
4.4.2 In de gereformeerd bevindelijke traditie ...........cccovveiieie i 128
A.4.3 EVAIUALIE......ocuiiiiiiieiieiee ettt bbb 136
4.5 De autopistie in hermeneutisCh KAOer ............ccoiiiiiiiiiiiieeee e 139
4.5.1 Stelregels ten aanzien van de autOPIStIE.........cceveiieieeie i 139
4.5.2 Zes hermeneutiSChe Parameters .........covecveiieieeie e 142
TG 0] o 1] - SR 145
Hoofdstuk 5 Ecuadoraanse lezers en de bevindelijk gereformeerde aanpak ......................... 147
oIS L1 [=T T [ g SO POSPS 147
5.2 HEt IEESONUEIZOBK .....oveeeieseeeie ettt ettt e e nneeneeaneennees 148
5.2.1 D SBILING. .. eeiuieeieeiie ettt ettt e e e b e e e nreeanee s 148
5.2.2 HEBE WOOKT ...ttt sttt b et sne et 149
5.2.3 De SOteriol0giSChe SPItS. .......ovviiviiiiiiiiiieeie e 153
5.2.4 De bedding van de Kerk..........coooiiiiiiiiiiieee e 158
5.2.5 DE T0B-CIGENING ..eiiivieiie ittt et e e e e e beesraeabeeanee s 160

B, 2.8 EVAIUALIC ..o 166



5.3 De bevindelijk gereformeerde aanpak...........cccccuereevieiiieieeiiesiese e 168

5.3.1 0. VAN BIUGQEN ...ttt 169
5.3.2 WG IMIBRUSE ...ttt sttt ettt ekttt ettt be et eebe e et e e naeeenbeesnee s 172
5.3.3 AL IMIOBIKEIKEN ...ttt ettt 174
5.3.4 LeSSEN DI U8 BION....cuvciiiie ettt 176
5.3 EVAIUALIE......eeei e et e enes 176

5.4 CONCIUSIE ...t bbbttt sb e bbb et nes 179
Hoofdstuk 6 Het theoretisch raamwerk van Tekst, lezer en context..........cococevvnvnininennnn, 181
(G T8 A 1] [=TTo [ T [PPSR SPRURTRRRS 181
6.2 Het theoretisch raamwerk: de TeKST.........cuoviiiiiiiesesree e 183
6.2.1 EEN EUWIGE AULEUN ...evveiieie ettt ettt et e e e snaenne e nns 185
6.2.2 EeN UNIVEISEIE rEfEreNTIE .....civv e 187
6.2.3 Verklaren, interpreteren en tOEPASSEN .......covveveiierieeiesie e ree e 189

6.3 Theoretisch raamwerk: de [8ZEF .........coovviiiiiie e 192
6.3.1 De leesmethode: Veelzijdig 18ZeN ..o, 194
6.3.2 De leesattitude: onderworpen aan de Schrift.............cccoooeiiiiiicicce e 196
6.3.3 Het cultureel referentiekader ... 197

6.4 Theoretisch raamwerk: de CONTEXT .......cooveiiiieiieece e 199
6.4.1 De kerk als 1eeSgemeenSChap .........cccveiviiieiieie e 200
6.4.2 ‘Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte’ ..., 201
6.4.3 De CONfeSSIONEIE EITENIS. .....ccviii e 202

8.5 CONCIUSIE ...ttt bbb b e 204
HOOTASLUK 7 VIVA VOX D lI....cviiiiiiiiieiiie ettt 207
7.1 Vraagstelling en vooronderstelling ..........ccoovveeiiieneiieeeee e 207
7.2 KerkelijKe tOBPASSINGEN ....covieieiiiicie ettt ettt sae e sbeenae e ere s 209
7.3 MiSSIONAITE tOEPASSINGEN ...c.vieveeirieieete et e iteeee et e et e e ste et e aaesreeste e s e abeentesneesreas 210
7.4 SIOtDESCNOUWING ...ttt 212
SUMMIAEY .ttt e e e sttt e sttt e e s Rt e e e bt e e e bb e e e bbe e e bbe e e bbeeenseeeenbeeeenneeeanneeeas 215
RESUMIBIN ...ttt e bbbt e bt e s ae e et e e et e e e b e e naneanneennee s 227
BIDIOGIATI. ...t 237
Register Van PErSOONSNAIMEN ..........ccueiuieiieiieiteeteseesteeseesreesteetesseesteessesseesteesesseesseessesseenseans 251
REQISIEr VAN ZAKEN ...ttt et b e be e e e re e sbeeeesreenae e 255

CUITICUIUM VI8 e, 261






Voorwoord

Dit onderzoek is geschreven tegen de achtergrond van een traditie met een rijke Schriftuitleg.
Ik groeide op in een bevindelijk gereformeerd gezin. Vanaf mijn geboorte maak ik deel uit
van een traditie met een levende Schriftuitleg in de zondagse prediking. Een traditie waarin
het brandende braambos, waar Mozes in de woestijn voor stond toen hij de HEERE ontmoette,
kan staan voor prikkelachtige, stekelige mensen en waarin de moor uit Psalm 87 gelijk staat
aan de zwarte zondaar in elke willekeurige huidskleur. Waarin gebeurtenissen die Jakob in
zijn leven meemaakte in de plaatsen Bethel en Pniél, standen kunnen zijn in het genadeleven
van een christen. Een traditie waarin men kan horen zeggen dat de moorman uit Ethiopié
gelukkig geen romans las maar de Bijbel, en dat de godvruchtige Hanna, moeder van Samuél,
haar kinderen niet achter de video zette, maar opvoedde in de vreze des Heeren en ze in Gods
huis bracht.

Maar naast deze levende en actuele Schriftuitleg constateer ik bij velen uit deze traditie een
reserve ten aanzien van het persoonlijk Bijbellezen. De leiding van de kerk is huiverig voor
groepen die de Bijbel lezen, maar zich onttrekken aan het gezaghebbend spreken van de kerk.
Aan de eettafel wordt in menig huisgezin de Bijbel gelezen op een reciteerachtige wijze,
zonder stil te staan bij de betekenis van de woorden. VVoor het zoeken naar de betekenis wordt
de lezer verwezen naar betrouwbare Bijbelcommentaren. Ook de kanttekeningen bij de
Statenvertaling worden veelvuldig aanbevolen als uitlegregels bij de tekst. Aandacht voor de
persoonlijke Schriftinterpretatie is er veel minder, al komt er de laatste jaren wel aandacht
voor de persoonlijke omgang met de Schrift.

Mijn belangstelling voor de grote eigen zeggingskracht van de Schrift ontstond in de periode
dat ik werkzaam was in Ecuador.® Daar rijpte de gedachte dat de Bijbel in de missionaire
praktijk meer vertrouwen en aandacht zou moeten krijgen dan men vanuit de gereformeerd
bevindelijke traditie gewoon was haar te geven. Juist door veelvuldig met Ecuadoranen de
Bijbel open te doen en elkaars interpretatie te delen, werd duidelijk hoe rijk de Schrift sprak
in het leven van concrete mensen en hoe God Zijn genade aan hen betoonde. Deze ervaringen,
waarbij het overtuigend spreken van God door Zijn Woord in de concrete levensgeschiedenis
en culturele context van mensen samengingen, hebben mij ertoe aangezet de hermeneutische
kaders van mijn traditie aan nader onderzoek te onderwerpen.

In dit voorwoord wil ik de lezer expliciet duidelijk maken dat ik dit onderzoek gedaan heb, in
persoonlijke verbondenheid aan de kerkelijke stroming die aangeduid wordt met de naam
bevindelijk gereformeerden. Theologische bezinning is niet mogelijk zonder daar de eigen
gesitueerdheid bij te betrekken. Ik hecht er waarde aan dat de lezer dit vooraf weet, zodat deze
zelf kan beoordelen of ik de valkuilen van subjectieve vooringenomenheid enerzijds en
objectieve vervreemding anderzijds vermeden heb. Ik hoop dat ik erin geslaagd ben
persoonlijke betrokkenheid en kritische distantie vruchtbaar met elkaar te verbinden.

In mijn jonge jaren speelden we met de buurtkinderen vaak ‘spoorzoekertje’. De zoekers
moesten wachten. Enkelen van ons gingen gewapend met een krijtje vooruit. Op de stoep
tekenden zij aanwijzingen. De speurders vertrokken na de afgesproken wachttijd. De route die
gelopen moest worden, was onbekend. Bij elk kruispunt werd daarvan iets opgeklaard. Totdat
het einde was bereikt en we elkaar weer vonden. Het onderzoek laat zich begrijpen als dit

! K. van der Zwaag, ‘““Waar de Bijbel opengaat, werkt de Geest”, Jan van Doleweerd keert na tien jaar

zendingswerk terug naar Nederland.” In: Reformatorisch Dagblad, 17 maart 2005, 17.

9



spelletje. De doelstelling was duidelijk en de omgeving afgebakend. Maar vooraf was niet
bekend wat ik op mijn weg zou tegenkomen. Het terrein van de hermeneutiek is breed en
diep. In dit onderzoek wordt een route bewandeld die oude en nieuwe paden aan elkaar
verbindt.

Het schrijven van een dissertatie naast een volledige baan vraagt om volharding en blijvende
interesse. Ze werden allereerst gevoed door de liefde voor Christus en Zijn Woord. Verder
was er de onmishare steun van velen in mijn omgeving. Een aantal van hen wil ik met name
noemen. Allereerst ben ik mijn promotoren prof. dr. Martien Brinkman en prof. dr. Hans de
Wit veel dank verschuldigd. Onder hun leiding werd de weg die ik eerst tastend ging tot een
begaanbaar pad. Hun commentaar was inhoudelijk en scherpzinnig, hun begeleiding
persoonlijk en bemoedigend. Direct daarna denk ik aan de stimulerende bijdrage van mijn
vrouw Wilma, en de kinderen. Zij hebben mij vele weekenden en vakantieperioden moeten
afstaan aan dit onderzoek. 1k dank hen voor hun geduld, hun stimulerend, kritisch en soms
speels commentaar, maar vooral voor hun liefde.

Verder denk ik met dank aan drs. Paul Eikelboom, dr. Dick Kroneman en drs. Bert Terlouw
die enkele versies van het manuscript van ter zake doende opmerkingen voorzagen. Dank ben
ik ook verschuldigd aan de Ecuadoraanse broeders en zusters die participeerden in een
leesonderzoek en aan het Deputaatschap voor de Zending van de Gereformeerde Gemeenten
dat in 2006 toestemming gaf om hier tijdens een werkbezoek uitvoering aan te geven. Mr.
Corine van Toor-van Essen ben ik zeer erkentelijk voor het aanbrengen van taalkundige
correcties. Collega Arie Elshout dank ik voor het verzorgen van de Engelse samenvatting.

Zonder de genadegaven van gezondheid, welbevinden en inspiratie zou dit onderzoek niet zijn
geschreven. Daarom: soli Deo gloria.

10



Hoofdstuk 1 Introductie

Dit onderzoek richt zich op de gereformeerd bevindelijke traditie en dan specifiek op haar
Bijbelopvatting waarin de autopistie centraal staat. Autopistie verwijst naar de eigenschap van
de Schrift die te omschrijven is als de zelfovertuiging die bij de lezer of hoorder ervan leidt
tot geloof. De autopistie houdt in dat de Bijbel het waard is geloofd of vertrouwd te worden
op grond van haar eigen spreken. Wij onderzoeken in hoeverre deze eigenschap van betekenis
kan zijn voor zending en Schriftuitleg, zonder dat de band met de kerk en haar belijdenissen
wordt verwaarloosd en zonder dat de positie van de lezer uit het oog wordt verloren. Hierbij
denken wij vooral aan situaties waarbij nieuwe lezers op andere plaatsen in de wereld de
Bijbel uitleggen.

De gereformeerde traditie in het algemeen en de bevindelijk gereformeerden in het bijzonder*
hechten vanouds veel waarde aan het sola Scriptura en het gezag van de Bijbel, als het
geinspireerde Woord van God.> De gereformeerden van deze traditie evenals de meeste
andere Nederlandse gereformeerden hanteren als uitgangspunt voor geloof en leven naast de
Bijbel de Drie Formulieren van Enigheid, te weten: de Heidelbergse Catechismus, de
Nederlandse Geloofsbelijdenis en de Dordtse Leerregels. Bovendien leggen zij grote nadruk
op de noodzaak van een persoonlijke beleving van het geloof. De leer moet door bevinding
gekend worden. Samengevat draait het bij de bevindelijk gereformeerden om Bijbel,
belijdenis én bevinding.

Deze bevindelijk gereformeerden voelen zich nauw verwant met de theologen uit de
gereformeerde orthodoxie. De aanduiding ‘gereformeerde orthodoxie” verwijst in dit verband
naar de calvinistische, theologische traditie die zich sinds de zeventiende eeuw in
overeenstemming met de besluiten van de synode van Dordrecht in 1618 en 1619

Zie voor een uitgebreide beschrijving van de bevindelijk gereformeerden: C.S.L. Janse, Bewaar het pand.
De spanning tussen assimilatie en persistentie bij de emancipatie van de bevindelijk gereformeerden.
Houten: Den Hertog 1985 (2° dr.); A. van der Meiden, Welzalig is het volk: bijgewerkt en uitgebreid portret
van De zwarte-kousenkerken. Baarn: Ten Have,1981 (5° dr.); J.P. Zwemer, In conflict met de cultuur. De
bevindelijk gereformeerden en de Nederlandse samenleving in het midden van de twintigste eeuw. Kampen:
De Groot Goudriaan 1992; H. Stoffels, Als een briesende leeuw. Orthodoxe-protestanten in de slag met de
tijdgeest. Kampen: Kok 1995. J. Meurs-Lambregts, Loslaten...? Of vasthouden! Tussenrapportage
jeugdonderzoek tussen eigentijd(s) en traditie. Woerden: Jeugdbond Gereformeerde Gemeenten 2006, 7;
F.A. van Lieburg (red.), Refogeschiedenis in perspectief: opstellen over de bevindelijke traditie.
Heerenveen: Groen 2007. Historisch gezien is het van belang om onderscheid te maken tussen de
gereformeerd bevindelijke traditie in het algemeen, en tussen bepaalde verbijzonderingen en versmallingen
van de traditie, zoals de Nadere Reformatie, het gereformeerd piétisme (zeventiende en achttiende eeuw),
en de traditie die door Janse sociologisch is afgebakend en aangeduid wordt met de term ‘bevindelijk
gereformeerden’ (sinds de negentiende eeuw). Kenmerkend voor de laatste groep is onder andere dat men
zich inzake het geestelijk leven met de Bijbel oriénteert op de schrijvers uit de Nadere Reformatie en de
Engelse en Schotse oudvaders, een grote nadruk legt op de persoonlijke beleving van het heil waarbij de
noodzaak van wedergeboorte door de werking van Gods Geest een belangrijk punt is en zich door een
strikte, wettische levenswandel onderscheidt van andere tradities. De Nadere Reformatie kan worden
beschouwd als een zelfstandige Nederlandse gereformeerde vroomheidsbeweging. Zie W. van ’t Spijker in:
W. van ’t Spijker (e.a.), Oude Schrijvers. Een kennismaking. Houten: Den Hertog 1997, 12.

In het vervolg zullen we het woord ‘Bijbel’ alsook de equivalenten hiervan zoals ‘Woord van God’, ‘het
Boek’, ‘de Schrift’ of ‘de Tekst’ met een hoofdletter weergeven. We gebruiken de woorden door elkaar. De
aanduiding ‘Schrift’, overeenkomend met het Engelse woord ‘Scripture’ wordt in de gereformeerde
orthodoxie en theologie veelvuldig gebruikt. Het woord ‘Tekst’ sluit meer aan bij de moderne
hermeneutiek. De algemene aanduiding is: ‘Bijbel’. We gebruiken de diverse equivalenten tegen de
achtergrond van de bronnen die we raadplegen.

11



ontwikkelde en die gekenmerkt wordt door gehoorzaamheid aan de heilige Schrift, in
gebondenheid aan de oecumenische symbolen en de gereformeerde geloofsbelijdenissen.?
Ondanks alle verscheidenheid in de overlevering, zijn de theologen van de gereformeerde
orthodoxie onderling verbonden door hun overeenstemming in visie op de Bijbel, de leer van
de genade en de kerk. In dit onderzoek houden we deze traditie en de theologen na dit tijdvak
die zich daarop baseren, als gezaghebbend en geven we haar de aanduiding ‘gereformeerd
bevindelijke traditie’ mee.*

1.1 Beschrijving van het probleem

Voor de bevindelijk gereformeerden is het spreken van de kerk over de Bijbel van invioed op
de uitleg ervan, maar de Bijbel wordt toch voluit gezien als het Woord van God dat het bewijs
over haar gezag van zichzelf heeft. De Bijbel is autopistos, van of in zichzelf overtuigend.
Lezers mogen in de Bijbel Gods stem horen, die hen bij de naam roept en weet wie ze zijn, in
welke omstandigheden zij ook verkeren. Geen geschrift ‘hoe heilig zij ook is geweest’ wordt
met de Bijbel gelijk gesteld.” Gereformeerde theologen uit de bevindelijke traditie hangen de
opvatting aan van de autopistie van de Schrift, namelijk dat de Bijbel niet wordt geloofd en
gehoorzaamd op het getuigenis van een mens of van de kerk, maar geheel en al op het
getuigenis van God zelf zoals verwoord in de Schrift.® Volgens deze opvatting heeft de
Schrift een grote eigen zeggingskracht. Het is geen opgelegd gezag, maar het gezag komt op
uit de Schrift. Eeuwenlang was de Schrift er en sprak zij met gezag tot de lezers en daarmee
tot de kerk.

Inmiddels is in ruim 2500 talen (een deel van) de Bijbel beschikbaar. In 2025 talen wordt
gewerkt aan een Bijbelvertaling.” In de eenentwintigste eeuw lezen miljoenen mensen elke
dag de Bijbel. Het is een ongekend populair boek in de wereld. Dit alles tot grote vreugde van
de Bijbelliefhebbers en in het bijzonder ook van de bevindelijk gereformeerden die aan de

Deze beweging wordt aangemerkt als een internationale beweging, waaraan Nederlandse, Zwitserse,
Duitse, Franse, Engelse en Schotse theologen hebben bijgedragen. De gereformeerde orthodoxie wordt
onderscheiden in drie perioden: de vroege, de hoge en de late orthodoxie. De vroege orthodoxie (ca. 1565-
1640) is de periode van het ontstaan van de (nationale) belijdenisgeschriften. In de hoge orthodoxie (ca.
1640-1725) ontstaat er een bredere theologische synthese waarin diverse polemieken leiden tot scherpere
formuleringen. De Nadere Reformatie valt in deze periode. In de late orthodoxie (na 1725) krijgt de meer
of minder gevormde traditionele gereformeerde theologie een vervolg. Zie hiervoor W. van ’t Spijker,
‘Gereformeerde orthodoxie’ in: Theologia Reformata, 53 (2010), 212-230. Een standaardwerk over de
gereformeerde orthodoxie is: R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics. The Rise and
Development of Reformed Orthodoxy, ca. 1520 to ca. 1725. Grand Rapids: Michigan 2006.

We laten in dit onderzoek de opvattingen van theologen die zich niet baseren op de gereformeerde
orthodoxie en hiermee niet direct in gesprek zijn, buiten beschouwing. Vanwege de leesbaarheid gebruiken
we voor de gereformeerde orthodoxie en de theologen uit de negentiende tot en met de eenentwintigste
eeuw die zich op deze traditie baseren bij elkaar genomen de verkorte aanduiding ‘gereformeerd
bevindelijke traditie’. We kiezen niet voor de benaming ‘bevindelijk gereformeerde traditie’ omdat dit
verwarring kan opleveren met de sociologische groepering die aangeduid wordt met bevindelijk
gereformeerden. Zie noot 2.

Nederlandse Geloofsbelijdenis (NGB) art. 7. Het woord ‘lezer’ gebruiken we in dit onderzoek in een ruime
betekenis: iedereen die de Bijbel leest en interpreteert hetzij persoonlijk, hetzij met de bedoeling deze voor
anderen te vertolken.

H. van den Belt, Autopistia. The Self-Convincing Authority of Scripture in Reformed Theology. Faculty of
Theology, Leiden University 2006 Dissertation, 12; officiéle uitgave: Belt, H. van den, The Authority of
Scripture in Reformed Theology: Truth and Trust. Leiden: Brill 2008. Zie ook H. van den Belt,
Betrouwbaar getuigenis. Het Geestelijk gezag van de Bijbel. Heerenveen: Groen 2010, 89.

Er worden zo’n 6860 talen gesproken in de wereld. Zie www.wycliffe.nl/asp/wat_stat.asp?Selcategorie=mt.

12



Bijbel groot gezag toeschrijven. Echter, er is ook een andere kant. De wereldwijde
gemeenschap van Bijbellezers zorgt voor een veelheid aan interpretaties. Deze veroorzaakt
verlegenheid en verwarring. De boodschap die een Latijns-Amerikaans, Afrikaans of
Aziatisch christen in de Bijbel vindt, is niet in alles dezelfde als die van de zendingswerker of
missionair werker die zich rekent tot de bevindelijk gereformeerden.® De uitleg die nieuwe
lezers aan een Bijbelgedeelte geven, kan zelfs haaks staan op de interpretatie van oude lezers.
Nieuwe lezers uit Latijns-Amerika, Afrika of Azié kunnen rijkdommen ontdekken die vreemd
zijn aan de traditie van de moeder- of zusterkerk. Christenen aan de andere kant van de wereld
worden soms op geheel andere wijze vertroost door diezelfde Bijbel en geven op gelijke
vragen andere antwoorden.

In de theorie en de praktijk van de bevindelijk gereformeerde zending zijn ten aanzien van het
instructie geven over het lezen van de Schrift grosso modo twee benaderingen gangbaar: 6f
men draagt de eigen Tekstinterpretatie of die van zijn traditie over aan de nieuwe lezers, of
men verlegt de aandacht van de inhoud van de Schrift naar de geloofsleer.® In het eerste geval
wordt de eigen exegetische werkwijze, lezing en interpretatie van de missionair werker door
middel van een uitgebreide en langdurige instructie overgedragen aan de jonge kerk waarbij
de missionair werker zichzelf plaatst tussen de Schrift en de nieuwe lezers. In het andere
geval krijgen het onderwijs in de (gereformeerde) geloofsleer en de theologische uitleg van de
Schrift veel aandacht. Beide benaderingen kenmerken zich door een houding van bewaren en
verdedigen van de eigen zienswijze en interpretatie en leiden niet tot het creéren van een
directe toegang tot de Schrift voor nieuwe lezers. De rijkdom van de Schrift wordt ingeperkt
en de opvatting van de autopistie genegeerd. Immers vanuit gereformeerd theologisch
oogpunt geldt voor de christelijke kerk in Latijns-Amerika, Afrika of Azié hetzelfde als voor
de westerse kerk, namelijk dat het geloof gebaseerd moet zijn op de Bijbel zelf en niet op de
overtuiging van de missionair werker of de kerk. Waar de Bijbel opengaat, overtuigt de
Heilige Geest de lezer binnen de eigen context van zijn of haar bestaan van de inhoud.

De hierboven geschetste verlegenheid en verwarring zijn algemeen. Door de sterke groei van
onderwijs en een toenemende beschikbaarheid van vertalingen is de Bijbel toegankelijk voor
‘ordinary readers’ en wordt zij op veel plaatsen in de wereld en onder zeer uiteenlopende
omstandigheden gelezen. Naast oude en beproefde leestradities ontstaan nieuwe. De
doorgaande stroom van nieuwe interpretaties en benaderingen schept verwarring. Het lijkt dat

Ik gebruik het woord ‘zending’ in een van de betekenissen zoals weergegeven door Van Dale: (prot.) de
werkzaamheden van zendelingen en kerken onder niet-christenen; zendingswerk. VVoor zending wordt ook
de uitdrukking ‘missionaire praktijk’ gebezigd en voor zendingswerker ‘missionair werker’.

Er is nog weinig onderzoek gedaan naar de praktijk van bevindelijk gereformeerde zending. In de meest
actuele handboeken voor gereformeerde zending zijn het omgaan met de Schrift en de hermeneutische
vragen die daarmee verband houden, geen zwaarwegende thema’s. Vgl. J.P. Versteeg (e.a.), Gij die eertijds
verre waart.... Een inleiding in de Gereformeerde zendingswetenschap. Utrecht: De Banier 1978. C.J.
Haak, Metamorfose. Intercultureel begeleiden van kerken in een niet-christelijke omgeving. Zoetermeer:
Boekencentrum 2002. C.J. Haak, Gereformeerde Missiologie & Oecumenica. Beknopt overzicht aan het
begin van de 21° eeuw. A.D. Zwolle: De Verre Naaste 2005. J.H. van Doleweerd (red.), Gij zult Mijn
getuigen zijn. Zending in bijbels perspectief. Houten: Den Hertog 2006. Hoewel er geen empirisch
onderzoek gedaan is naar deze bewering zijn er voldoende aanwijzingen die haar ondersteunen. In de
curricula van Bijbelscholen en theologische opleidingen die uit de zendingen van diverse gereformeerde
kerken van de vorige eeuw voortkwamen, is veel plaats ingeruimd voor vakken als Oude en Nieuwe
Testament, Exegese en Dogmatiek. De inhoud van de leerstof bestaat (nog) hoofdzakelijk uit in de lokale
taal vertaalde werken die oorspronkelijk door de zendingstheologen zelf gebruikt werden en uit hun traditie
stammen. Ook de vele initiatieven gericht op het vertalen van oude en nieuwe theologische werken uit de
gereformeerd bevindelijke traditie, zoals Bijbelcommentaren en dogmatische werken, geven onderbouwing
aan deze stelling.

13



de Bijbel de bescherming van de uitlegtradities is kwijtgeraakt en iedereen met haar kan doen
wat men wil.*°

De gereformeerd bevindelijke traditie belijdt de autopistie van de Schrift. Het gaat dan om
een eigenschap die vooral in verband is gebracht met het gezag en de betrouwbaarheid van de
Schrift. Echter, wij denken dat het concept van de autopistie ook van betekenis is voor de
hermeneutiek en voor de missionaire praktijk waarin mensen uit verschillende culturen de
Bijbel lezen. Hermeneutiek zien we in dit onderzoek als de theorie van de uitleg en
interpretatie van teksten en dan in het bijzonder de Bijbel. In dit onderzoek zoeken wij naar
een waardering van de autopistie voor de hermeneutische praktijk van het Bijbellezen. Een
nadere bezinning op de toepassing van de autopistie lijkt aan de ene kant een heersen van de
traditie over de Bijbel te kunnen tegengaan en lijkt aan de andere kant te kunnen voorkomen
dat de Bijbel wordt misbruikt voor persoonlijke doeleinden van lezers en lezersgroepen. We
denken dat de vooronderstelling van de autopistie kan helpen om in de hermeneutische
praktijk het juiste midden te bewaren tussen traditie (lezen door de bril van de kerk) en
onbegrensdheid (lezen vanuit ervaring en intuitie). De opvatting van de autopistie brengt de
Tekst, de lezer met zijn of haar culturele en situationele kenmerken en de context van de
traditie van de kerk op een bepaalde wijze met elkaar in verband en verheldert de
randvoorwaarden waaronder goed Bijbellezen ‘tussen de culturen’ kan plaatsvinden. De
autopistie werkt dan corrigerend naar tradities, waarin de ‘ordinary readers’ niet de plaats
hebben die zij verdienen en corrigeert leestradities — ook de traditie waarin de autopistie is
beleden — op te veel Tekst-, mens- of traditienadruk. Een meer uitgewerkte visie op de
autopistie, ingebed in het bredere verband van de hermeneutiek, kan daarom de rijkdom van
de Schrift, waarin God Zelf getuigt, de binding aan de belijdenis'* die eigendom is van de
gemeenschap die kerk heet en de inbreng van de lezer met elkaar helpen verenigen. Dit
onderzoek wil hieraan een bijdrage leveren. De autopistie van de Schrift lijkt een
hermeneutisch missiologisch potentieel te bevatten dat nog niet vruchtbaar is gemaakt voor de
praktijk van het Bijbellezen in allerlei culturen in de eenentwintigste eeuw.

1.2 Vraagstelling en vooronderstelling

De centrale vraag van dit onderzoek is hoe de gereformeerde opvatting van het sola Scriptura,
in het bijzonder die van de autopistie van de Schrift van betekenis kan zijn voor zending en
Schriftuitleg, zonder de band met de kerk en haar belijdenissen te verwaarlozen en zonder de
positie van de lezer uit het oog te verliezen.

De vooronderstelling in dit onderzoek luidt dat de autopistie in de (gereformeerde)
hermeneutiek een grotere rol kan spelen en tegenwicht kan bieden tegenover enerzijds te grote

0 We gaan in dit onderzoek voorbij aan het feit dat alfabetiseringswerk, Bijbelvertaalwerk, Scripture Use en

Scripture Engagement een belangrijke rol spelen in het meer recente zendingswerk. Deze ontwikkelingen
vinden vooral plaats in interkerkelijke organisaties zoals Wycliffe Bijbelvertalers, SIL International en
United Bible Societies. Zie ook www.scripture-engagement.org.

Het gaat in dit onderzoek dan om belijdenisgeschriften die in de gereformeerd bevindelijke traditie gezag
hebben: de oecumenische belijdenissen, de Heidelbergse Catechismus, de Nederlandse Geloofsbelijdenis,
de Dordtse Leerregels en de Westminster Confessie met de Grote en de Kleine Catechismus. Aan de
Westminster Confessie wordt zowel in de Engelstalige gereformeerd bevindelijke traditie als daarbuiten
groot gezag toegeschreven. De Westminster Confessie wordt door Muller getypeerd als ‘undoubtedly the
greatest confessional document written during the age of Protestant Scholasticism’. R.A. Muller, Post-
Reformation Reformed Dogmatics. The Rise and development of Reformed orthodoxy, ca. 1520 to ca. 1725,
Vol. I, Grand Rapids: Michigan 2006, 87.

11

14



aanspraken uit de traditie van de kerk en anderzijds een onbegrensde interpretatieruimte van
de lezer. Daartoe zal — zo luidt de vooronderstelling — de pneumatologische dimensie van de
autopistie sterker ontwikkeld moeten worden.

1.3 Een beknopte toelichting

De autopistie van de Schrift wordt in artikel 5 van de Nederlandse Geloofsbelijdenis
verbonden aan drie elementen, namelijk dat de Schrift van God is, dat de Heilige Geest
hiervan getuigenis in het hart geeft en dat de Bijbel daarvan het bewijs in zichzelf heeft. In dit
onderzoek gaat het vooral om de geestelijke, pneumatologische kant, namelijk dat de Heilige
Geest in de harten van de gelovigen er getuigenis van aflegt dat de Schrift uit God is en
daarom betrouwbaar is met het oog op ons heil.

De autopistie is in dit onderzoek in de eerste plaats nauw verbonden aan de door de Heilige
Geest geinspireerde Bijbel. Zij rust op de overtuiging dat de Schrift van God is.*?

Testimonium Spiritus Sancti

In de tweede plaats is de autopistie nauw verbonden aan het getuigenis van de Heilige Geest
in de gelovige. Van den Belt constateert aan de hand van historisch onderzoek dat de vraag
van de relatie tussen de autopistie en het getuigenis van de Geest moeilijk is te beantwoorden.
Maar over het algemeen ontstaat de neiging om de autopistie als de objectieve kwaliteit van
de Schrift te zien en het getuigenis van de Geest als de subjectieve. Zelf voert hij een pleidooi
voor een intieme relatie tussen de autopistie van de Schrift en het testimonium van de Heilige
Geest. De relatie tussen autopistie en getuigenis benadrukt de persoonszijde van de autoriteit
van de Schrift. God spreekt nooit in een vacuim. Hij spreekt altijd tot mensen, in hun eigen
context. Hij noemt hen bij hun naam. Hij weet wie ze zijn en houdt Zijn oog op hen. Bij dat
spreken vervult de Heilige Geest een belangrijke rol. Het getuigenis van de Schrift dient als
middel."® Als we deze lijn doortrekken, maakt de pneumatologische kant van de autopistie de
Schrift tijdbetrokken en relevant om onder zeer verschillende omstandigheden gelezen te
worden. Zij is verbonden met wat we de bevindelijke kant van het lezen van de Schrift
kunnen noemen. De gelijkenis van de verloren zoon in Lukas 15 kan de Ecuadoraanse Angela
in de sloppenwijk Isla Trinitaria in Guayaquil zo aangrijpen door het getuigenis van de
Heilige Geest dat deze weerklank vindt in haar hart en uitwerking heeft in haar persoonlijke
situatie. Dit kan tevens gebeuren met de Nederlander Frits, woonachtig in het buitengebied
van de Flevopolders. Even actueel en even contextueel. Beiden door God aangesproken in
Zijn Woord, maar tegelijkertijd geheel verschillend.

Een heilige algemene christelijke kerk

In de derde plaats is de autopistie nauw verbonden met de kerk die de Schrift als ‘uit God’
erkent. Immers, de kerk wordt gezien als de bedding van waaruit de Bijbel tot anderen komt,
als een moeder die haar kinderen onderwijst in de waarheid, ook al wil zij dat de kinderen
zelfstandig gaan lezen. In de geloofsbelijdenis van Nicea belijdt de kerk één heilige, algemene
christelijke kerk. De christelijke kerk heeft vanaf het begin van haar bestaan beleden één kerk
te zijn, ‘samengevoegd en verenigd met hart en wil in één zelfden Geest, door de kracht van

2 Zie bijvoorbeeld 2 Tim. 3:16vv; 2 Petr. 1:19-21.

3 H. van den Belt, Autopistia, 330-331. De Nederlandse Geloofsbelijdenis brengt het als volgt onder
woorden: ‘En wij geloven zonder enige twijfel al wat daarin begrepen is; en dat niet zozeer omdat de kerk
ze aanneemt en voor zodanig houdt, maar inzonderheid omdat ons de Heilige Geest getuigenis geeft in
onze harten dat zij van God zijn’ (Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 5).

15



het geloof’.** Het is dezelfde Geest Die in de geschiedenis de kerk door het Woord heeft
geschapen. Daarom heeft het Woord geen autorisatie nodig van de zijde van de kerk, ook al
ontvangen we het Woord wel in de bedding van de kerk. We hebben hier te maken met een
onontkoombare paradox. Aan de ene kant belijden we het sola Scriptura en de autopistie. Aan
de andere kant worden het gezag van de Schrift en de eerbied voor de Schrift ons bijgebracht
door vertegenwoordigers van de kerk (via onze ouders en onderwijzend personeel en via de
prediking, catechese of vereniging), die dat willen doen in gehoorzaamheid aan de Schrift.

Uiterlijke bewijzen van het Schriftgezag

Hoewel de Nederlandse Geloofsbelijdenis er in artikel 5 niet op ingaat, heeft de autopistie
ook te maken met de uiterlijke bewijzen van het Schriftgezag. Het majesteitelijke karakter van
de Schrift, de vervulling van de voorzeggingen daarin, het karakter van de openbaring en de
getuigenissen van de martelaren kunnen worden gezien als uiterlijke bewijzen van haar
goddelijke oorsprong. Bewijzen vanuit en over de Schrift staan echter niet op zichzelf. Het
getuigenis van de Heilige Geest is nodig om deze effectief te maken. VVoor wie niet gelooft, is
nog niets vervuld. Hoewel in de context van de gereformeerde orthodoxie de bewijzen vooral
rationeel zijn, kunnen bijvoorbeeld in de context van de zending andere bewijzen als dromen,
visioenen en gebedsverhoringen relevant gevonden worden om aan de Bijbel goddelijk gezag
toe te kennen.

Bij het beantwoorden van de vraag hoe het sola Scriptura vruchtbaar gemaakt kan worden
voor zending en Schriftuitleg, ligt de focus in dit onderzoek op de pneumatologische kant van
de autopistie in Tekst, lezer en context (waaronder de kerkelijke traditie) en niet op die van de
uiterlijke bewijzen van het Schriftgezag. Van belang is vooral het proces van interpretatie dat
in de lezer plaatsvindt. We komen hiermee op het terrein van de hermeneutiek en de exegese
en leggen een verbinding tussen de autopistie — vooral betrekking hebbend op het gezag van
de Schrift — en het lezen en interpreteren van de Bijbel. De onderzoeksvraag wordt gesteld
tegen de achtergrond van de hermeneutische praktijk van Bijbellezers in andere culturele
contexten. In dit onderzoek zal de relatie worden gelegd tussen de autopistie en de concrete
leespraktijk.

De hermeneutische driehoek: Tekst, lezer en context

Dit onderzoek concentreert zich op drie belangrijke van elkaar te onderscheiden variabelen in
het hermeneutisch proces: de tekst, de lezer en de context. Onder de tekst verstaan wij hier de
Bijbeltekst, de canon. Daarom spreken we meestal over Tekst. Daarnaast onderscheiden we de
variabele van de lezer. Deze lezer nemen wij in algemene zin: iedereen die zich zelfstandig de
toegang verschaft tot de Bijbel met de bedoeling de tekst te begrijpen en toe te passen op
eigen leven of dat van anderen. De lezer kan in ons schema zowel betrekking hebben op de
eigenschappen van het individu als op die van een groep lezers. De derde variabele wordt
aangeduid met het woord ‘context’. Het woord ‘context’ heeft hier de betekenis van kader,
denkraam of traditie waarin de Schrift wordt ontvangen en uitgelegd. In dit hermeneutisch
onderzoek gaat de belangstelling vooral uit naar de historische en actuele lees- en
uitleggemeenschap van de Schrift — eenvoudig aangeduid met het woord ‘kerk’ — en de
hermeneutische betekenis ervan. Het gaat om hen die het Woord hebben ontvangen en
geinterpreteerd. Het is de kerk die in haar omgang met het Woord zich over de inhoud heeft
uitgesproken en in belijdenisgeschriften en commentaren een erfenis heeft nagelaten.*

¥4 vgl. Apostolische Geloofsbelijdenis, art. 9, Geloofsbelijdenis van Nicea en Nederlandse Geloofsbelijdenis

art. 27.
In dit onderzoek gaat het om deze drie aspecten of variabelen in samenhang. Dat houdt een zekere reductie
in ten aanzien van de processen die alleen te maken hebben met Tekst, of lezer of (kerkelijke) context.

16

15



De woorden ‘context’ en ‘contextueel’ worden door Bijbelwetenschappers en hermeneuten
ook gebruikt om de culturele invloed op het lees- en interpretatieproces aan te duiden.*® In dit
onderzoek zal tevens aandacht zijn voor de invloed van culturele achtergronden van de
lezer.!” Omdat in het hermeneutische verband van dit onderzoek het woord ‘context’ een
andere gedachte-inhoud heeft, maken we in dit onderzoek vooral gebruik van aanduidingen
zoals cultureel referentiekader, culturele omstandigheden en culturele achtergronden.™®

De Bijbel als Woord Gods

De verzameling canonieke geschriften van de Bijbel hebben in dit onderzoek de aanduiding
‘Woord van God’ en ‘heilige Schrift’. Met deze uitdrukkingen is bedoeld te zeggen dat de
Bijbel zoals deze in een grote verscheidenheid aan teksten is overgeleverd, als de stem van de
sprekende God wordt gezien en dat zij meer is dan een menselijke reactie op de openbaring
van God in de geschiedenis. Dat de overgeleverde canonieke geschriften Woord Gods worden
gevonden en als een onverbrekelijke eenheid worden gezien, betekent overigens niet dat de
gereformeerd bevindelijke traditie negeert dat de Bijbel een boek is, dat voor het tot deze
samenstelling kwam over veel schijven gelopen heeft.’® Het bestuderen van de Bijbeltekst en
haar achtergronden neemt in het geheel van de exegetische arbeid van een gereformeerd
bevindelijk theoloog een belangrijke plaats in. Deze aandacht gaat samen met de overtuiging
dat de Bijbel Woord Gods is. Met de Nederlandse Geloofsbelijdenis wordt beleden dat God
‘knechten, profeten en apostelen geboden heeft Zijn geopenbaarde Woord bij schrift te
stellen; en dat Hij Zelf met Zijn vinger de twee tafelen van de wet heeft geschreven en dat wij
daarom zulke geschriften heilige en goddelijke Schriften noemen’.?

Dit onderzoek richt zich op de vragen aan de kant van het receptieproces van de Bijbel.
Vragen over de betekenis van de autopistie in de ontstaansgeschiedenis en de canonisering
van de Bijbel blijven buiten het gezichtsveld.**

Gereformeerde hermeneutiek

Hermeneutiek zien we in dit onderzoek als de theorie van de uitleg en interpretatie van
teksten en dan in het bijzonder de Bijbel. Als we de aanduiding ‘gereformeerd’ hieraan
toevoegen, moet het gelezen worden als een gereformeerde visie op de uitleg en interpretatie

6 Zie bijvoorbeeld A. Lanser, ‘De groep als context. De groepsdynamische dimensie van het hermeneutisch

proces’ in: J.H. de Wit (red.), Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel gelezen. Zoetermeer:

Meinema 2004, 111-130.

Cultuur als een raamwerk van zin- en betekenisgeving en perceptueel venster (vgl. 6.3.3).

Context en contextualiteit zijn complexe concepten. In de regel wordt binnen de taalwetenschappen

onderscheid gemaakt in schrijverscontext, tekstcontext, lezerscontext, leescontext en taalcontext. Vgl. A.

Beard, Text and Context. London: Routledge 2001.We hebben het woord ‘context’ hier niet willen

vervangen door ‘kerk’ omdat dan onwillekeurig te veel aandacht zou uitgaan naar het instituut kerk en de

vertegenwoordigers ervan. Het woord ‘traditie’ beperkt zich te veel tot ‘overlevering’ en is daarom

evenmin geschikt.

E. Talstra, “‘Woord van God en Woord-vooraf. Op zoek naar de bijbel tussen brevet en brevier’ in: C. van

der Kooi, E. Talstra en J.H. de Wit, Het uitgelezen boek. Opstellen over de bijbel als het Woord van God.

Zoetermeer: Meinema 1995, 11-29.

% NGB art. 3.

2L Het ligt voor de hand te veronderstellen dat er een sterke analogie bestaat tussen het productieproces en het
receptieproces. De autopistie speelt ongetwijfeld aan de kant van het ontstaan van de geschriften waaruit de
canon is samengesteld en de historische wording van de Schrift een rol van betekenis. Vgl. E. Talstra,
“Text, Tradition, Theology”’ in: E. van der Borght and P. van Geest (Eds.) Strangers and Pilgrims on Earth.
Essays in Honour of Abraham van de Beek. Leiden - Boston: Brill 2012, 326-327. Zie ook: C. Houtman,
De Schrift wordt geschreven. Op zoek naar een christelijke hermeneutiek van het Oude Testament.
Zoetermeer: Meinema 2006, 190-193.

17
18

19

17



van de Schrift. Het gereformeerde zit dan in de vooronderstelling, namelijk een hermeneutiek
gebasee2r2d op de opvattingen over de Schrift van theologen uit de gereformeerd bevindelijke
traditie.

In dit onderzoek wordt exegese — het zoeken naar wat de oorspronkelijke schrijver bedoeld
heeft met de tekst, en wat de eerste lezers eruit begrepen zullen hebben — niet gelijk
geschakeld aan hermeneutiek. Exegese is voor ons een van de meerdere activiteiten die een
rol spelen in het interpretatieproces.

In de tweede helft van de twintigste eeuw is men van diverse zijden op zoek gegaan naar een
actualisering van de gereformeerde hermeneutiek. Deze bezinning heeft nog niet geleid tot
een brede consensus.”® Het draaide om de vraag hoe de Schrift in deze tijd op een
gereformeerde wijze aan de orde gesteld kan worden. De achtergrond van de vraag was de
groeiende verlegenheid over het omgaan met de Schrift in een sterk veranderde omgeving.

Adres

Dit onderzoek heeft verschillende adressen. In de eerste plaats richt het zich tot de kring van
de bevindelijk gereformeerden en degenen onder hen die in de zending werkzaam zijn. In de
tweede plaats richt het zich tot allen die zich over de grenzen van hun eigen cultuur
bezighouden met het lezen van de Bijbel. In de derde plaats heeft het onderzoek een
boodschap voor allen die zich bezighouden met hermeneutische vraagstukken rondom de
Bijbel.

1.4 Wetenschappelijke relevantie

Het onderzoek sluit nauw aan bij het actuele onderzoek naar zowel de autopistie van de Bijbel
in de postmoderne cultuur als het onderzoek naar de inculturatie van de Bijbelse boodschap in
andere culturen, intercultureel Bijbellezen en de thematiek van de hermeneutiek als
gereedschap voor inculturatie.®* Het onderzoek wil bijdragen aan de theorievorming over de
plaats en functie van de Schrift in de missionaire praktijk, in het bijzonder aan die van het
intercultureel Bijbellezen.

22 . . .. . . ..
M. Wisse maakt onderscheid tussen descriptieve en normatieve hermeneutiek. ‘Een descriptieve

hermeneutiek houdt zich bezig met de reflectie op wat in interpretatiepraktijken daadwerkelijk plaatsvindt,
terwijl een normatieve hermeneutiek gericht is op het ontwikkelen van normatieve regels voor de
interpretatiepraktijk.” Passen we deze definitie toe op dit onderzoek, dan gaat het hier om een beschrijving
van een normatieve hermeneutiek. M. Wisse, Scripture between ldentity and Creativity. A Hermeneutical
Theory Building upon four Interpretations of Job. Between Utrecht: Ars Disputando 2003, 258.

Feitelijk is er nooit sprake geweest van dé gereformeerde hermeneutiek. De discussie over gereformeerde
hermeneutiek werd in 1987 ingezet met een artikel van C. Graafland, ‘Op zoek naar een gereformeerde
hermeneutiek’ in: Kontekstueel, 1 (1986), 6-14; C. Graafland, ‘Vragen rondom een/de gereformeerde
hermeneutiek’ in: Kontekstueel, 4 (1987), 23-35. Graafland achtte het een belangrijke opgave om
verbindingen te leggen tussen ‘vaststaande traditie en contemporaine ervaring’. Van recenter datum is de
studie van B. Loonstra, De Bijbel recht doen. Bezinning op gereformeerde hermeneutiek. Zoetermeer:
Boekencentrum 1999. Het boek was bedoeld als een vervolg op het eerder door hem geschreven De
geloofwaardigheid van de bijbel. Zoetermeer: Boekencentrum 1994.

H. van den Belt, Autopistia; M.E. Brinkman, De niet-westerse Jezus. Jezus als bodhisattva, avatara,
goeroe, profeet, voorouder en genezer. Zoetermeer: Meinema 2007; D.J. Ndegwah, Biblical Hermeneutics
as a Tool for Inculturation in Africa: A Case Study of the Pdkot People of Kenya. Nairobi: Creations
Enterprises 2007; J.H. de Wit (red.), Through the Eyes of Another. Intercultural Reading of the Bible.
Indiana: Elkhart 2004.

23

24

18



Het onderzoek exploreert in de context van de gereformeerde theologiebeoefening diverse
nieuwe aspecten. Het eerste nieuwe aspect is een compositie van de gereformeerde
hermeneutiek aan de hand van de indeling Tekst, lezer en context (Hoofdstuk 2). Het tweede
nieuwe aspect is een Kritische reflectie op de gereformeerde zendingsgeschiedenis ten aanzien
van het gebruik van de Schrift (Hoofdstuk 3). Het derde aspect is de verbrede invulling van
het begrip autopistie door het te verbinden aan de opvatting over het werk van de Heilige
Geest en het te gebruiken als de grondslag van de hermeneutische driehoek Tekst, lezer en
context (Hoofdstuk 4). Het laatste nieuwe aspect is de transpositie van de gereformeerde
hermeneutiek naar de eenentwintigste eeuw, waarin de aandachtsverschuiving van kerk naar
individu is verdisconteerd (Hoofdstuk 5 en 6).

Als het gaat om de reflectie op de betekenis van de Schrift in de ontwikkeling van de
gereformeerde missiologie, is er sprake van een vacuum. Het gebrek aan reflectie in veel
missiologische literatuur op het gebruik van de Bijbel in zending is een kwetsbhare plek. Het
onderzoek is extra relevant voor de bevindelijk gereformeerden, een stroming in de kerk die
veel waarde toekent aan het zelfgetuigenis van de Schrift in relatie tot de persoonlijke
verwerking daarvan.

1.5 Onderzoeksopzet

De vooronderstelling dient in dit onderzoek als een beginpunt van de ontwikkeling van een
prescriptief hermeneutisch model dat een handreiking kan bieden voor het lezen van de
Schrift. Gelet op de variabelen Tekst, lezer en context en de nauwe relatie tussen theorie en
praktijk past een aanpak waarin diverse disciplines uit de theologische wetenschappen
(systematische theologie, praktische theologie, kerk- en zendingsgeschiedenis, missiologie)
met elkaar worden verenigd. De procedure die hierbij wordt gevolgd is: theologische
afbakening, zendingshistorisch onderzoek, herijking hermeneutisch kader, actuele
hermeneutische casus, theorievorming en evaluatie van vooronderstelling en vraagstelling.
Hieruit volgt dat dit onderzoek systematisch en thematisch is en niet bestaat uit de weergave
van de posities van een aantal auteurs. We maken gebruik van een groot aantal auteurs, onder
andere uit de gereformeerd bevindelijke traditie. We hebben gestreefd naar een zo nauwkeurig
mogelijke weergave van hun gedachten en dit zoveel mogelijk verantwoord in de voetnoten,
maar we gebruiken hun werk om onze eigen vragen te beantwoorden. Het is met deze
methodiek onvermijdelijk dat we hun gedachten enigszins uit de context lichten waar zij hun
oorsprong hadden en toepassen op een gebied waar de betreffende auteurs mogelijk nooit aan
gedacht hebben.

Het onderzoek begint met een algemene beschrijving van de hermeneutische parameters zoals
deze in de gereformeerd bevindelijke traditie zijn onderschreven. Het gaat hierbij om het
definiéren en actualiseren van het (gereformeerd) hermeneutische speelveld met het oog op de
hermeneutische variabelen (bijbel)Tekst, lezer en context. Centraal staat hierbij de vraag: Wat
zijn de parameters van het hermeneutische speelveld van de gereformeerd bevindelijke
traditie?

Hoofdstuk 3 is een illustratie hoe de uitgangspunten van het in hoofdstuk 2 beschreven
concept in de geschiedenis van de gereformeerde zendingspraktijk zijn terug te vinden. In dit
hoofdstuk onderzoeken we in hoeverre de gereformeerde hermeneutiek en de hieraan
verbonden Schriftvisie een rol heeft gespeeld in de zending tot en met de eenentwintigste
eeuw.

19



Na deze diepteboring doen we in hoofdstuk 4, op zoek naar een adequaat hermeneutisch
model, nader onderzoek naar de betekenis van de opvatting van de autopistie van de Schrift.
Wat is in de gereformeerd bevindelijke traditie de betekenis van de autopistie van de Schrift
en welk licht laat de leer van de Heilige Geest hierover schijnen? In dit hoofdstuk verbreden
we de vooronderstelling van de autopistie van de Tekst naar de lezer en de context en
voorzien we de hermeneutische driehoek van parameters.

In hoofdstuk 5 spiegelen we onze driehoek aan de leespraktijk van ongeoefende Bijbellezers
in de Ecuadoraanse context. We onderzoeken met enkele belangrijke kernvragen uit onze
parameters hoe spontane Bijbellezers in een missionaire situatie (Ecuador) de gelijkenis van
de verloren zoon lezen. VVoor een gelijkenis is gekozen omdat een gelijkenis extra uitnodigt
om te interpreteren. Voor deze perikoop is gekozen omdat hierin een sterke tekening van
personen voorkomt waarmee de lezer wordt gestimuleerd zich te identificeren. In het tweede
deel van dit hoofdstuk behandelen we de hermeneutische aanpak zoals deze onder de
bevindelijk gereformeerden gangbaar is. We confronteren deze werkwijze met de leespraktijk
in de missionaire context.

In hoofdstuk 6 beschrijven we het theoretisch raamwerk van ons model met het oog op de
toepassing ervan voor zending en Schriftuitleg in de eenentwintigste eeuw.

Het onderzoek wordt in hoofdstuk 7 afgerond. De uitkomsten worden samengevat en in
verband gebracht met de vraagstelling en de vooronderstelling. Is de autopistie waarin het
sola Scriptura van de gereformeerd bevindelijke traditie en het Bijbellezen vanuit het
hermeneutisch model van Tekst, lezer en context pneumatologisch verenigd zijn een vitaal
hermeneutisch uitgangspunt voor zending en Schriftuitleg in de eenentwintigste eeuw? Het
hoofdstuk sluit af met enkele praktische toepassingen voor de kerk en het missionaire
werkveld, en een beschrijving van de status quo van de gereformeerde hermeneutiek.

1.6 Nadere uitwerking van de problematiek

De eigen levensgeschiedenis, culturele omstandigheden en religieuze traditie zijn van invloed
op het interpreteren van een Bijbeltekst. Een lezer zoekt naar herkenningspunten. Leest hij*
over Jozef die in de put geworpen wordt, dan denkt hij aan vergelijkbare situaties in zijn eigen
herinnering. Als hij leest over het meer van Galilea en hij is er zelf geweest, dan komen de
beelden van zijn vaartocht over het meer naar boven. Levensgeschiedenis en ervaringen van
blijdschap en droefheid spelen een rol bij het lezen van Bijbelteksten. Daarnaast is de
culturele context van invioed op het lezen. Allerlei voorstellingen, beelden, opvattingen en
voorkeuren vanuit onze cultuur geven kleur aan onze waarneming. Een Zambiaans Bijbellezer
ziet in de gelijkenis van de verborgen schat in de akker de eerste Palestijnse versie van het
verhaal van de gevonden koperschatten in Zambia. Naast levensgeschiedenis en culturele
context speelt ook de religieuze traditie met ideeén over God of geestelijke wezens, over onze
oorsprong en toekomst een rol van betekenis. Een boeddhist die in de Bijbel Psalm 121 leest,
waarin de dichter zegt zijn ogen naar de bergen op te heffen, zal niet gelijk aan de God van
Israél denken. Hij zal denken aan de Boeddha die vaak in een beeld boven op de bergen te
vinden is. Een Bijbellezer in Afrika die serieus rekening houdt met het bestaan van boze en

% Hoewel hij/zijn/hem grammaticaal generieke termen zijn, kunnen ze onbedoeld de eenzijdig mannelijke

interpretatie van de lezer versterken. Echter, niet altijd is het mogelijk om meervoudsvormen te gebruiken.
Als dat niet mogelijk is, geldt dat waar ‘hij’ staat ook ‘hij/zij’ gelezen mag worden.

20



goede geesten zal Paulus’ aanbeveling in zijn brief aan de Efeziérs over het aandoen van de
wapenrusting in Efeze 6 anders lezen dan een Nederlander die in zijn wereldbeeld het bestaan
van het niet-zichtbare heeft uitgebannen. Het is onmogelijk om de eigen levensgeschiedenis,
culturele omstandigheden en religieuze traditie uit te schakelen bij het lezen van de Bijbel.

Een missionair werker komt in aanraking met mensen die niet alleen in levensgeschiedenis
zoals bij ieder mens het geval is, maar ook in culturele achtergrond en in religieuze traditie
met hem verschillen. Als hij in overeenstemming met zijn zendingsopdracht nieuwe mensen
in aanraking wil brengen met de Bijbel, als het Woord van God, dan zal onmiddellijk worden
ervaren dat nieuwe Bijbellezers niet automatisch lezen wat hij vanuit zijn levensgeschiedenis,
culturele achtergrond en religieuze traditie in de Bijbel leest. In de ontmoetingen met anderen
zal hij tevens zijn inzichten over de Schrift willen delen en dan spelen niet alleen zijn eigen
opvattingen over deze heilige Tekst een rol, maar komt hij tevens voor de vraag te staan hoe
hij het omgaan met de Schrift en het interpreteren van haar boodschap door anderen moet
beoordelen. Welke ruimte is er in de uitleg van haar boodschap? Zijn er universele regels voor
haar uitleg?

De eigen opvattingen van een missionair werker over de aard van de Schrift als heilige Tekst
zijn dikwijls bepalend voor de wijze waarop hij deze vragen benadert. Dat de Schrift
autopistos is, zou voor een missionair werker, die zich verbonden weet met de gereformeerd
bevindelijke traditie, een expliciet gegeven moeten zijn in zijn benadering van nieuwe lezers.
Het sola Scriptura wordt ermee beleden. Maar als zijn opvattingen op een impliciete manier
functioneren, is het gevaar groot dat hij bij het beoordelen van de interpretatie van de Schrift
door anderen op de klank af gaat en de uitleg van nieuwe lezers goed- of afkeurt op basis van
eigen interpretatie. Met een dergelijke benadering en beoordeling wordt de nieuwe lezer niet
alleen tekortgedaan, op een dergelijke wijze wordt ook de Schrift van haar zeggingskracht
ontroofd. Is het hier niet dat de autopistie de lezer corrigeert? De autopistie zou de Schrift
veilig kunnen stellen. Haar zeggingskracht voor nieuwe lezers mag niet op voorhand worden
ingeperkt door de lezing van de missionair werkers.

Met de opvatting over de autopistie van de Schrift laveren we tussen twee eenzijdigheden
door: enerzijds die van de te grote aanspraken van de traditie, anderzijds die van de te grote
interpretatieruimte van de (nieuwe) lezer. Want wat gebeurt er als levensgeschiedenis,
culturele context en eigen religieuze traditie de kaders zijn waarmee de Schrift gelezen wordt?
Heeft het Woord van God dan zelf nog iets te zeggen? Dan leest de rijke een boodschap voor
de rijke, de arme voor de arme, de vrouw voor de vrouw en de man voor de man. De Bijbel is
dan vogelvrij bezit geworden van zich elkaar tegensprekende groepen lezers. Hier corrigeert
de autopistie de uitlegger. Als de Schrift autopistos is, dan wordt de mens persoonlijk in zijn
eigen situatie aangesproken, maar dan is de uitleg niet alleen ‘reader-response’. Dan moet er
een gemeenschappelijke noemer zijn, een eenheid in het verstaan en interpreteren van de
Tekst. Dan kunnen het uiteindelijk niet uitsluitend levensgeschiedenis, culturele context en
religieuze traditie zijn die meedoen bij het interpreteren van de Tekst. Dan mag ook de Tekst
zelf spreken, onafhankelijk, met gezag, als een spreken van God de Heilige Geest, met en
door het Woord.

Het gaat in dit onderzoek niet alleen om de vraag wat de specifieke inhoud is van het concept
van de autopistie en de pneumatologische aspecten ervan. Het gaat ook om de toepassing
ervan in de kerk en de houdbaarheid ervan in de missionaire praktijk, waarin allerlei culturen
en verschillen tussen mensen een rol spelen. De opvatting over de autopistie komt uit de
systematische theologie en zij is een belangrijke vooronderstelling voor de beoefening van

21



gereformeerde hermeneutiek. Zij verdient echter een praktische, hermeneutische toepassing.
Toch is de praktijk dikwijls weerbarstiger dan de theorie. Zijn er in de gereformeerde
zendingsgeschiedenis aanwijzingen dat men naar de autopistie handelde of is het een
theoretisch leerstuk gebleven? Hoe moet een missionair werker het concept van de autopistie
toepassen wanneer hij anderen de Schrift hoort uitleggen? Is de autopistie een hanteerbaar
concept in de missionaire praktijk? In het intercultureel Bijbellezen moet verhelderd kunnen
worden wat de positie is van de Tekst, de lezer en de context; deze drie interacteren met
elkaar. We veronderstellen dat de opvatting van de autopistie deze drie op een bepaalde wijze
met elkaar in verband brengt en daarmee de randvoorwaarden verheldert waaronder
verantwoord Bijbellezen kan plaatsvinden. Het expliciteren van de vooronderstelling van de
autopistie lijkt corrigerend te kunnen werken naar kerkelijke tradities waarin ‘ordinary
readers’ niet de plaats hebben die zij verdienen en lijkt leestradities van eenzijdigheden te
kunnen verlossen. Het is dan ook de uitdaging van dit onderzoek om dit hermeneutisch model
vruchtbaar te maken voor de missionaire praktijk van nu en haar relevantie te bewijzen. Gelet
op de vele nieuwe lezers op deze aarde, is bezinning op hun rol in de ontvangst en de
interpretatie van de Bijbel, van groot belang.

22



Hoofdstuk 2 Het (gereformeerd) hermeneutische speelveld

2.1 Inleiding

Voor dit onderzoek is allereerst van belang te weten welke regels voor interpretatie in de
gereformeerd bevindelijke traditie gelden. Welk gewicht hebben de Bijbeltekst en de
geloofsleer bij de uitleg van de Schrift? Welke parameters functioneren als uitgangspunt?
Welke leesmethoden worden er voorgeschreven? Welke instructie ontvangt de gewone
Bijbellezer? Wat is de interpretatieruimte voor de lezer en wat zijn de begrenzingen? Kortom:
Wat zijn de parameters van het hermeneutische speelveld in de gereformeerd bevindelijke
traditie?

Dit hoofdstuk begint met een algemene verkenning en een typering van drie elementen die in
de hier voorgestelde hermeneutiek een belangrijke rol spelen: de (bijbel)Tekst, de lezer en
zijn of haar eigenschappen en de context waarin de Schrift is ontvangen en uitgelegd. Daarna
beschrijven we hoe hierover in de gereformeerd bevindelijke traditie met een accent op de
gereformeerde orthodoxie is gedacht. Het hoofdstuk sluit af met een evaluatie en een
conclusie.

2.2 Hermeneutiek, een verkenning
2.2.1 Begripsverkenning

Het woord ‘hermeneutiek’ komt van het Griekse hermeneutike dat op haar beurt is afgeleid
van het werkwoord hermeneuoo: zijn gedachten door woorden te kennen geven, uiteenzetten,
uitleggen, verklaren, vertolken. Het woord wordt algemeen gebruikt ter aanduiding van de
theorie van de uitlegkunst.' De Griekse dichter Homerus (ca. 800 v. Chr.) omschrijft
hermeneutiek als de uitleg, de vertaling van berichten. Al vroeg in de geschiedenis is het
besef aanwezig dat uitleggen boven de mens uitgaat. Hermes Trismegistos — wiens naam met
het woord ‘hermeneutiek’ samenhangt — is de naam van de bode, die de boodschap der goden
aan de mensen overbrengt. Bij Plato wordt de tolk hermeneuon genoemd en de dichter, als de
tolk der goden, hermenes. Het begrip hermeneutiké techné wordt voor het eerst als technisch
begrip gebruikt en geijkt in de Stoa. Het gaat daar om het ontmythologiseren van de plastische
antropomorfe beelden van Homerus’ godenstrijd en godenvrijerijen en het blootleggen van de
theologie achter de metaforen en mythen.

Tot aan de Reformatie blijft de hermeneutiek een theologische hulpwetenschap ten dienste
van de uitleg van de Schrift. De term hermeneutiek wordt het eerst gebruikt door Heinrich
Bullinger (1504-1575) en Matthias Flacius Illyricus (1520-1575).% Eind zeventiende eeuw
wordt hermeneutiek een bredere discipline, al blijft ook de stroming bestaan die hermeneutiek

H.W. de Knijff, Sleutel en Slot. Beknopte geschiedenis van de bijbelse hermeneutiek. Kampen: Kok 1991,
11-12.

2 L. Berkhof, Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek. Kampen: Kok 1911, 17. Dit boek is een Nederlandse
vertaling van zijn Principles of Biblical Interpretation. Michigan: Baker Academic 2003; A.C. Thiselton,
New Horizons in Hermeneutics. The Theory and Practice of Transforming Biblical Reading. Grand-
Rapids/Michigan: Zondervan 1992, 194,

23



alleen ziet als hulpwetenschap.? Vanaf de tijd van de Verlichting ontwikkelt de hermeneutiek
zich als een zelfstandige filosofische wetenschap. Hierin gaat het niet alleen om het
ontcijferen van de oorspronkelijke bedoeling van de auteur van een tekst maar komt vooral de
mogelijkheid tot het verstaan van de tekst in de context in de belangstelling te staan. In de
theologie wordt de term echter nog tot halverwege vorige eeuw gebruikt als begrip voor
methoden van exegese. Daarna wordt Bijbelse hermeneutiek de filosofische hermeneutiek die
zich met (het bijzondere van) de uitleg en het verstaan van Bijbelgedeelten bezighoudt, want
tussen de woorden van een zin en de zin der woorden ligt een lange, dikwijls moeizame weg.
Hermeneutiek heeft niet alleen te maken met het verklaren van teksten, maar met het
interpreteren en begrijpen van iedere willekeurige handeling van communicatie, schriftelijk of
verbaal. Het speelveld van de hermeneutiek heeft niet alleen betrekking op de methode of de
regels voor de interpretatie van teksten, maar op het brede veld van de communicatie en
interactie.* Hermeneutiek in deze betekenis richt zich op onze vooronderstellingen ten aanzien
van wat het is te lezen, te interpreteren en te begrijpen.’ Daarom gebruiken we in dit
onderzoek het woord ‘hermeneutiek’ in de betekenis van theorie van de uitleg en interpretatie
van teksten en dan in het bijzonder de Bijbel.®

2.2.2 Terreinverkenning

Ons speelveld wordt afgebakend door drie variabelen: de (bijbel)Tekst, de lezer en zijn of
haar eigenschappen en de context waarin de Schrift wordt uitgelegd.

De Schrift als tekst

De Bijbel kan gezien worden als een compositie van allerlei linguistische elementen die
kritisch en wetenschappelijk onderzocht kunnen worden. Diverse aspecten van de literaire
tekst kunnen voorwerp zijn van analytisch onderzoek. De structuur, het fonetisch aspect, het
gebruik van symbolen, metaforen en verhalen en de geschiedenis zijn methodisch te
onderzoeken. Een dergelijk onderzoek is dan vooral te typeren als analytisch, gericht op het
belang van de uitwendige tekst.

Naast de uiterlijke kant bezit de tekst tevens een existentiéle, communicatieve kant. Teksten
zijn een belangrijke vorm van communicatie. De tekst heeft een referentie in de menselijke
ervaring. De tekst doet wat, straalt gezag uit of roept tegenspraak op. Er gaat een
transformerende werking van uit. Bijbelteksten verbinden zich op zulk een wijze met lezers
dat zij ‘horizonten’ verleggen en houdingen, waarden, gemeenschappen en interpersoonlijke
situaties transformeren.” De Schrift is in staat om afstanden tussen de oorspronkelijke en de
actuele omstandigheden van de lezer te overbruggen door in de actualiteit betekenis te
krijgen. De tekst kan verzet oproepen of instemming, kan vertroosten of bemoedigen. Een

A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 194-195; zie ook de beschrijving van de (bevindelijk)
gereformeerde hermeneutiek in de eenentwintigste eeuw in hoofdstuk 5.

Vgl. J.H. de Wit, En la dispersion el texto es patria. Introduccion a la hermeneutica clasica, moderna y
posmoderna. San José, Costa Rica: Universidad Biblica Latinoamericana 2002, 9.

A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 1. Vgl. ook A. Zwiep, Tussen tekst en lezer. Een
historische inleiding in de bijbelse hermeneutiek. Amsterdam: VU university Press 2009, 2-9.

¢  Ziepar. 1.3.

A.C. Thiselton schrijft over ‘Transforming Biblical Reading’. A.C. Thiselton, New Horizons in
Hermeneutics, 9.

24



tekst kan verschillend gelezen en geinterpreteerd worden. Teksten kunnen lezers veranderen
maar lezers kunnen ook teksten veranderen.®

Uit het bovenstaande komt de vraag voort welke (zelfstandige) eigenschappen de Bijbel in de
gereformeerde hermeneutiek krijgt toegeschreven. En: Wat is het karakter van haar
openbaring? Wat is de bevoegdheid van de Schrift? Welke bedoeling ligt er aan de geopen-
baarde Tekst ten grondslag? Wat wordt er gecommuniceerd? Wat is de ruimte en wat de
begrenzing van de interpretatie en wat mag de lezer vanuit het gezichtspunt van de Schrift
legitiem met de Bijbeltekst doen?

De lezer van de Schrift

Lezers uit allerlei sociale en culturele verbanden, verspreid over de hele wereld, zoeken
toegang tot de Bijbel.? Het onderzoek naar de vraag hoe lezers met teksten omgaan en hoe
identificatiepatronen zich ontwikkelen is merkwaardigerwijs in de Bijbelwetenschappen en de
hermeneutiek nog een praktisch onontgonnen terrein. In de eenentwintigste eeuw kan de
Bijbellezer een Afrikaan zijn, opgegroeid in omstandigheden waarin communicatie op orale
wijze plaatsvindt. Het kan een vrouw zijn, die in gehoorzaamheid aan de door haar aanvaarde
gedragscode gesluierd en onderworpen aan haar echtgenoot door het leven gaat. Het kan een
arme sloppenwijkbewoner zijn die samen met vele anderen zonder hoop en helper in de
wereld is, of een rijke westerling, die van alle gemakken is voorzien, maar een sociaal
vereenzaamd leven leidt. Lezers komen tot de Bijbeltekst vanuit hun eigen specifieke
omstandigheden en cultuur, met hun eigen gevoelens en ervaringen en projectie daarop.

Uit deze realiteit komen diverse vragen op met betrekking tot de lezer. Wat is de positie van
de lezer? Welke kwalificatie krijgt de lezer in het hermeneutisch proces? Is de lezer in staat in
de huid van de tekst te kruipen en de bedoeling ervan te verstaan? Wat is de verhouding van
de lezer ten opzichte van de Bijbel? ledere lezer zal met eigen verwachtingen en ervaringen,
met een eigen voorverstaan, met een eigen netwerk van ervaringen, verwachtingen en
vooronderstellingen naar de tekst komen. Lezers hebben immers hun horizon, hun
beperktheid in tijd, geschiedenis en cultuur.® De lezer kan daarom niet het laatste woord
hebben. Maar wie en wat bepalen hoever men kan gaan?

In de zogenaamde reader-response theorie speelt de lezer een grote rol in het toekennen van
de betekenis aan de tekst. Tekst en lezer veronderstellen elkaar. Interpretatie wordt niet alleen
gezien als een blootlegging van de verborgen betekenis die de auteur erin gelegd heeft. De
uitleg komt tot stand in een ontmoeting van de lezer met de auteur en de tekst. Noch de
auteur, noch de lezer heeft het laatste woord, maar de lezer moet wel iets met een tekst doen.**

8 A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 31. Algemene teksten kunnen evenzeer een

transformerende werking hebben, ten goede (katharsis) of ten kwade (indoctrinatie).

De lezer is in strikte zin iemand die een geschrift leest. In zekere zin kan hier met lezer ook een ‘hoorder’

bedoeld worden, namelijk iemand die niet kan lezen, maar een tekstgedeelte hoort lezen

(luistergemeenschap). Ik laat in dit onderzoek het verschil tussen lezer en hoorder buiten beschouwing.

Vgl. J.H. de Wit (red.), Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel gelezen. Zoetermeer: Meinema

2004. J.H. de Wit, ‘Wereldwijd Bijbellezen. Dogmatiek, exegese en gewone gelovigen’ in: G.C. den

Hertog, C. van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen. De spanning tussen bijbelwetenschap en geloofsleer.

Kampen: Kok 2007, 69-86.

1 A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 495-503 en 515-523. In hoofdstuk 6 zal uitgebreider
worden ingegaan op de verhouding gereformeerde hermeneutiek en moderne hermeneutische stromingen.

25

10



De (ontvangst)context

Vanaf het begin heeft de Schrift door haar autopistie gesproken tot lezers en hoorders, is zij
ontvangen en is zij uitgelegd. Zo waren er de eerste lezers, is er de historische groep lezers
geweest en zijn er de actuele lezers. In dit hermeneutisch onderzoek gaat de belangstelling
vooral uit naar de historische en actuele lees- en uitleggemeenschap en de hermeneutische
betekenis ervan.

Lezers vormen leesgemeenschappen. De overleveringsgeschiedenis van de Schrift is dus één
grote lezerscontext. Niemand leest alleen en niemand leest als eerste de Schrift. Het kan zijn
dat gegroeide leestradities de tekst op een bepaalde manier zich hebben toegeéigend.'? Het is
de kerk die in haar omgang met het Woord zich over de inhoud heeft uitgesproken en in
belijdenisgeschriften en commentaren een erfenis heeft nagelaten. Welk gezag hebben
leestradities in de gereformeerde hermeneutiek? De actuele context doet de lezer nieuwe
vragen stellen aan de tekst en zij roept de interpretatie van de traditie ter verantwoording. Hoe
verhoudt de kleine context van nu zich tot de grote kerkelijke context van de vele interpreten
die voorafgingen tot aan de Bijbelschrijvers en eerste lezers toe? Deze zoektocht kan leiden
tot verrijking en ontdekking van nieuwe betekenissen.

Nederlandse christenen neigen ernaar geslachtsregisters bij het Bijbellezen over te slaan
vanwege gebrek aan relevantie.™® Voor een Afrikaan heeft een geslachtsregister historische
waarde. Eigendomsrechten van goederen, land en water worden bepaald door iemands
afkomst. Een Afrikaan wordt door een geslachtsregister bepaald bij de eenheid van het
geslacht. De geschiedenis van de verkrachting van Thamar door Davids zoon Amnon
gelezen door vrouwen in een Afrikaanse omgeving van geweld en verkrachting, opent en
verlicht voor hen betekenissen die mogelijk niet worden ontdekt door lezers met een andere
achtergrond. Tussen situaties en omstandigheden van eerste lezers en nieuwe lezers kan Of
een groot verschil bestaan, waardoor de identificatie met de oorspronkelijke situatie niet
zondermeer tot stand komt, 6f grote overeenkomst waardoor de geschiedenis gelijk begrepen
wordt en betekenis krijgt.

2.3 Tekst, lezer en context in de gereformeerde hermeneutiek

De leer over de Schrift en de omgang met de Schrift waren in de periode van de ontwikkeling
van de gereformeerde orthodoxie geen stilstaand water. De visie op de Schrift werd vooral
beinvloed door de twee fronten waartegen men strijd leverde, enerzijds de kerk van Rome met
haar leer aangaande Schrift en traditie waarbij de eerste feitelijk door de tweede werd
overheerst en anderzijds de doperse beweging die zich liet leiden door innerlijke
geestesleiding en de Schrift als uitwendige gezagsinstantie op de tweede plaats stelde.™ In dit

2 vgl. E. Talstra, ‘De exegeet als geadresseerde. Over de rolverdeling rond de Bijbel” in: G.C. den Hertog, C.

van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen. De spanning tussen bijbelwetenschap en geloofsleer, 87-113.
Vgl. J. Bezemer, Bijbelse geslachtsregisters: een uitdaging voor elke christen. Gouda: CGO-hbo
bachelorscriptie 2008.

“ 2Sam. 13:1-22.

1 Vgl. C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’ in: T. Brienen (red.),
Theologische aspecten van de Nadere Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 1993, 29-97; zie ook G.
Wenz, ‘Sola Scriptura? Erwédgungen zum reformatorischen Schriftprinzip’ in: J. Rohls, G. Wenz (eds.),
Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie und kirchliche Lehre. Festschrift zum 60. Geburtstag
von Wolfhart Pannenberg. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1988, 240-567.

26

13



onderzoek ligt echter de focus niet op de ontwikkeling, maar op het traceren van de
belangrijkste punten van consensus te midden van alle verschillen.

2.3.1 De Tekst

In deze paragraaf behandelen we voor het onderwerp van de hermeneutiek relevante thema’s
die betrekking hebben op de Bijbel als tekst. Allereerst beschrijven we de eigenschappen die
de gereformeerd bevindelijke traditie aan haar toeschrijft, namelijk de auctoritas, de
necessitas, claritas of perspicuitas en de perfectio of sufficientia. Vervolgens gaan we in op
de letterlijke, historische betekenis (sensus literalis) en de geestelijke betekenis (sensus
spiritualis) van de tekst.® De derde subparagraaf handelt over de bekerende of
transformerende werking van de Schrift. Het gaat hierbij om zowel de verhouding tussen
letter en Geest als om die van Geest en geloof. Daarna volgt een bespreking van de
hermeneutische methode. De paragraaf sluit af met een samenvatting van bevindingen.

De eigenschappen van de Schrift

Haar gezag (auctoritas)

De Bijbel (canon) wordt in de gereformeerde orthodoxie — evenals in de lutherse orthodoxie —
gezien als ‘het boek, door God de Heilige Geest aan de Kerk gegeven’. De Schrift is
koningin, alleenheerseres, aan wie allen gehoorzaamheid verplicht zijn en zich onderwerpen
moeten, ‘al zouden de hele wereld, alle engelen, alle vorsten van de hel het anders zeggen, ja,
al zou God zelf het anders zeggen, zoals Hij soms ook doet, wanneer Hij bijwijlen zijn
uitverkorenen verzoekt en zich houdt, alsof Hij iets anders wil dan Hij voordien gezegd
heeft’.’” De Schrift is Gods Woord en niets op de aarde, hoe groot en heerlijk ook, of het
wordt door de glans van Gods Woord in de schaduw gesteld.'® De Nederlandse
Geloofsbelijdenis spreekt over ‘heilige en goddelijke Schriften’, die met geen enkel ander
menselijk geschrift gelijk gesteld mogen worden."® John Owen (1616-1683), een van de
belangrijkste Engelse theologen uit de zeventiende eeuw, benadrukt dat de Schrift geheel van
God afkomstig is. Hij is het Die in en door het Woord Zelf spreekt en oop deze wijze is het
Woord bekleed met alle moreel gezag van God over Zijn schepselen.” De Schrift wordt
beschouwd als door God uitgeademd.?* De positie ervan is soeverein, dat wil zeggen: zij staat
hoog boven alle gezag van mensen en is met geen andere autoriteit te vergelijken. Haar gezag
is absoluut omdat het goddelijk is.?? Het is dus een absolute autoriteit. De Schrift krijgt geen

6 Wij gebruiken in dit onderzoek de aanduiding ‘letterlijk, historisch’ voor de grammaticale en historische

betekenis van de tekst. De aanduiding sensus literalis betekent in de gereformeerd bevindelijke traditie

hoofdzakelijk dat de tekst vrij letterlijk betekent wat ze zegt. Andere benamingen die in gebruik zijn:

grammaticaal historisch, literair historisch, grammaticaal literair.

Maarten Luther geciteerd in: W.J. Kooiman, Luther en de bijbel. Baarn: Ten Have 1977, 172; Kooiman

verwijst hier naar de Weimarer Ausgabe van Luthers werken, 10, I, S. 130.

Johannes Calvijn geciteerd in: J.A. Cramer, De Heilige Schrift bij Calvijn. Utrecht: Oosthoek 1926, 79;

Cramer verwijst hier naar Calvijns commentaar op Daniél 4:23.

Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 3 en 7; in art. 3 verwijst de Nederlandse Geloofsbelijdenis naar 2 Petr.

1:21.

J. Owen, ‘Of The Divine Original Authority, Self-Evidencing Light and Power of The Holy Scriptures’ in:

T. Russell (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol. IV. London: Richard Baynes 1826, 400.

2L L. Berkhof, Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek, 44.

2 H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, Deel 1, Tweede Herziene en Vermeerderde druk, Kampen: Bos
1906, 492.

17
18
19

20

27



gezag omdat de kerk dit aan haar toekent, maar zij heeft zich aan de kerk als echt en waar
betoond.?

Het gezag van de Schrift is zodanig dat de Schrift zelf alleen de onfeilbare regel voor haar
uitleg kan zijn.?* Er is namelijk geen andere aanvaarde macht of heerschappij die over haar
kan heersen. Wanneer we over gezag en vertolking spreken, kan dat niet betekenen dat de
heilige Schrift op de een of andere wijze haar gezag aan de vertolking van haar gebruikers kan
ontlenen. De Schrift ontleent haar gezag aan het feit dat zij autopistos is. Geen instantie
buiten haar geeft haar dit gezag.®® De gereformeerde orthodoxie keert zich tegen
eigenmachtige uitleg. Het is de Schrift die alleen zichzelf kan uitleggen. Is er behalve en
buiten de Schrift een zeker onfeilbare regel en richtsnoer om de Schrift uit te leggen? Petrus
van Mastricht (1630-1706), een theoloog die van grote invloed is geweest op meerdere
generaties predikanten van de Nadere Reformatie, schrijft er in zijn dogmatiek over. Hij is
van mening dat de ‘rechtzinnigen’, al maken zij gebruik van verschillende uitlegregels zoals
die van de overeenstemming van het geloof, die van de samenhang en de vergelijking met
andere teksten en dergelijke, bovenal erkennen dat de Schrift zelf een onfeilbare regel en
richtsnoer voor de uitleg is. ‘De redenen der rechtzinnigen zijn: (1) omdat wij niet lezen, dat
Godt die waardigheit en die magt over zijn Woordt aan iemant opgedragen en gegeven heeft.
(2) Niets is er buiten de Schrift van ene onfeilbare waarheit (Ps. 116:11) gelijk gemakkelijk
uit ene optellinge zal blijken; niet de oudvaders, niet de concilién, enz. (3) ’t Is ongerijmt dat
de H. Geest en deszelfs zin en meningen aan een’ anderen toetssteen getoetst zouden worden
(1 Kor. 2:11-16). Eindelijk (4), de Schrift is de regel en het richtsnoer van alle andere (Jes.
8:20; Gal. 6:16).”%°

Het gezag van de Schrift strekt zich uit tot geheel de Schrift en het gehele leven. Alles wat in
haar geopenbaard en bevolen wordt, is de mens gehouden te geloven en te doen, al wordt
hiermee niet ontkend dat bepaalde wetten ons niet meer binden.?’ Bij de erkenning van het
Schriftgezag behoort het inzicht dat de Schrift zorgvuldig en met het oog op de gehele inhoud
moet worden uitgelegd en toegepast. Het gezag van de Bijbel is niet het gezag van een aantal

2 Vgl. G.H. Kersten, De gereformeerde dogmatiek, voor de gemeenten toegelicht. Utrecht: De Banier 1950,

43. Kersten verwijst naar een citaat van P. van Mastricht.

Westminster Confessie, art. 1.9: ‘De onfeilbare regel voor Schriftuitleg is de Schrift zelf. En daarom,
wanneer er zich een kwestie voordoet inzake de ware en volle betekenis van de een of andere Schriftplaats
— die niet veelvoudig is, maar slechts één enkele — moet men die opsporen en leren kennen met behulp van
andere plaatsen die meer duidelijk spreken’. G. van Rongen, M.J. Arntzen, De Westminster Confessie, met
Grote en Kleine Catechismus. Barneveld: De Vuurbaak 1986 (2° dr.).

Vgl. A. Moerkerken, ‘Zuiver als het allerfijnst metaal: de Heilige Schrift in het geding — een dogmatische
bezinning’ in: R. Seldenrijk (red.), Oriéntatie en evaluatie. Theologische bezinning op nieuwe uitdagingen.
Utrecht: Den Hertog 2000, 83-103. Zie ook hoofdstuk 4.

P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit, waarin door alle de Godgeleerde
Hoofdstukken henen, het Bijbelverklarende, Leerstellige, Wederleggende en Praktikale deel, door eenen
onafgebroken schakel, onderscheidendlijk samengevoegt, voorgesteld word. Deel 1, met een voorrede van
den Heer Cornelius van der Kemp, Rotterdam: Henrik van Pelt 1749, 88-89. De regels die hier genoemd
worden om de Schrift te verklaren zijn niet nieuw, maar reeds bekend uit de patres. VVgl. A.C. Thiselton,
New Horizons in Hermeneutics, 179.

A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek. Kampen: Kok 1938,117-120; in de zeventiende
eeuw is onderscheid gemaakt tussen auctoritas historica (alles is gebeurd zoals de Bijbel het ons meedeelt)
en auctoritas normativa. Het normatief gezag van de Schrift heeft betrekking op al wat God ons in Zijn
Woord openbaart en beveelt, voor zover het voor alle tijden bestemd is (bijvoorbeeld niet de ceremoniéle
wetten). Dat moet worden geloofd en gedaan. Zo ook Voetius, vgl.: H. Heppe, Reformed Dogmatics.
Revised and edited by Ernst Bizer, translated by G.T. Thomson. Oregon: Wipf & Stock 2007, 26-27. Ook
H. Bavinck maakt een onderscheid tussen historisch gezag en normatief gezag: H. Bavinck, Gereformeerde
Dogmatiek, 1, 429.

24

25

26

27

28



losse waarheden of uitspraken, maar het gezag van het gehele Woord van God.”® De
gereformeerde orthodoxie belijdt een tota Scriptura. Bovendien strekt het gezag van de
Schrift zich uit tot alle terreinen van het leven en het concrete bestaan.

Haar noodzakelijkheid (necessitas)

De gereformeerde theologie gaat uit van de noodzakelijkheid van de Schrift. De Schrift is
allernoodzakelijkst omdat de wegen die God vroeger ging om Zijn wil aan Zijn volk bekend
te maken nu hebben opgehouden te bestaan.”® De kerk kan zonder haar niet bestaan omdat
God Zijn Woord in schrift heeft laten vastleggen en de Schrift betuigt dat dit het fundament
van ons geloof is.*® “Want indien wij overwegen, hoe licht de menselijke geest uitglijdt en
vervalt tot het vergeten van God, hoe groot zijn neiging is tot alle soort van dwaling, hoe
groot zijn lust is om telkens weer nieuwe en verzonnen godsdiensten uit te denken, dan
kunnen wij inzien, hoe noodzakelijk een dergelijke bezegeling van de hemelse leer was’,
schrijft Johannes Calvijn (1509-1564).*" De Schrift ontrukt het Woord van God aan de
dwaling en leugen, aan de vergetelheid en de vergankelijkheid. Als Herman Bavinck (1854-
1921) de eigenschappen van de Schrift behandelt, schrijft hij hierover: ‘Vox audita perit,
littera scripta manet. De kortheid van het leven, de ontrouw van het geheugen, de
arglistigheid van het hart en allerlei andere gevaren, die de zuiverheid der overlevering
bedreigen, maken opteekening van het gesproken woord tot bewaring en verbreiding volstrekt
noodzakelijk’.*® En: ‘Naarmate de mensheid groter, het leven korter, het geheugen zwakker,
de wetenschap uitgebreider, de dwaling ernstiger en de leugen driester wordt, neemt de
Necessitas Sanctae Scripturae toe’.®® Het christelijk karakter van de waarheid wortelt daarom
met al haar vezelen in de Schrift. Wilhelmus a Brakel (1635-1711) noemt de Schrift het
‘eenigste van God verordineerde middel, tot geloof en bekeering. Zonder het Woord komt
niemand tot geloof’. En dit Woord is niet alleen voor de ‘allervolmaaksten en geestelijksten.
’t Is een stroompje, waaruit een schaapje drinkt, en een zee, waarin een olifant verzinkt’.** De
Schrift is niet alleen onmisbaar voor het welwezen van de kerk, maar ook voor haar wezen.
De kerk zou ophouden te bestaan als zij geen zekere verzameling van de geopenbaarde
waarheid zou bezitten.*®

Haar duidelijkheid (claritas of perspicuitas)
De eigenschap van de duidelijkheid van de Schrift houdt niet in dat alles even duidelijk is.
Met duidelijkheid wordt bedoeld dat de waarheid die als kennis nodig is voor de zaligheid,

28
29
30

Vgl. J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, Kampen: Kok 1992, 90-100.
Vgl. Westminster Confessie art. 1.1.

A. Walaeus, Synopsis purioris theologiae. Deel 1. Enschede: J. Boersma 1975 (overeenkomstig de uitgave
van D. Donner) Leiden 1881, 34.

J. Calvijn. Institutie of onderwijzing in de christelijke godsdienst, uit het Latijn vertaald door Dr. A. Sizoo,
Delft: Meinema, z.j., I, 6, 3; Zie ook: J. Calvijn, Institutie. Vertaald door Dr. C.A. de Niet. Houten: Den
Hertog 20009.

H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 499.

H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 501.

W. a Brakel, Redelijke Godsdienst. Geheel onveranderd naar de beste uitgave (1700). Utrecht: De Banier
1985 (6° dr.), 1.2, 57. Wilhelmus a Brakel heeft niet alleen in de tijd waarin hij werkte en schreef, maar ook
lange tijd daarna tot vandaag toe grote invloed uitgeoefend. Zijn hoofdwerk Redelijke Godsdienst heeft zeer
veel drukken beleefd. In de achttiende eeuw is het in totaal twintig keer uitgegeven. Zijn biograaf F.L. Los
merkt op dat Brakel door deze arbeid een van de meest populaire Nederlandse gereformeerde vaderen is
geworden. Zie C. Graafland, ‘Nadere Reformatie. G. Voetius, W. a Brakel, J. Verschuir’ in: W. van ’t
Spijker e.a., Bij brood en beker. Leer en gebruik van het Heilig Avondmaal. Kampen: De Groot Goudriaan
1999 (2° dr.), 256.

H. Heppe, Reformed Dogmatics, 31.

31

32
33
34

29



door heel de Schrift heen in eenvoudige en begrijpelijke vorm wordt voorgesteld en dat
iemand door eigen lezen en onderzoek deze kan kennen.*

De Westminster Confessie benadrukt dat ongeleerden met gepaste gebruikmaking van de
normale middelen tot een voldoende verstaan van de Bijbel kunnen komen. In de Nederlandse
Geloofsbelijdenis staat dat de blinden zelf tasten kunnen dat de dingen die daarin voorzegd
zijn, geschieden.®” Brakel maakt een vergelijking met menselijke auteurs: hoe beter hij schrijft
hoe volmaakter zijn schrift. ‘Nu, God is de Vader der lichten, een ontoegankelijk Licht en Die
geeft de Schrift om de menschen verborgenheden bekend te maken, zoo is het daaruit zeker,
dat dan de heilige Schrift alle andere schriften in klaarheid en duidelijkheid onvergelijkelijk
overtreft en allerbekwaamst is om menschen te onderwij zen.”®

De Schrift bevat zaken die ‘zwaar zijn om te verstaan’. Er zijn moeilijke teksten en
exegetische problemen, zoals zij zelf al aangeeft.** Moeilijkheden kunnen samenhangen met
een beperkt inzicht maar ook met de door de cultuur bepaalde horizon. De gereformeerde
theologie belijdt bovenal dat het verstand van de mens door de zonde verduisterd is. Dat de
blinde in de volle middagzon beweert dat de zon niet bestaat, zegt niets van de zon, maar wel
van de ogen van de blinde.”* De verlichting van de Heilige Geest is onmisbaar voor het
verstaan van het Woord.

Uit de perspicuitas van de Schrift vloeien drie consequenties voort. Allereerst dat de Schrift
haar eigen uitlegger is en zichzelf verklaart en dat duistere plaatsen worden opgehelderd door
de duidelijke. Ten tweede dat zij norm is voor ons geloof en onze wandel en ten derde dat zij
rechter is over alle geschillen die in de kerk opkomen.** De perspicuitas wil dus niet zeggen
dat de Schrift geen uitleg nodig heeft, maar dat de uitleg aan haar moet worden onderworpen,
dat wil zeggen aan de Geest van God, Die het Woord geschreven heeft. De analogia fidei,
gebaseerd op het Woord, helpt ons daarbij. En als in dit spoor de kerk wordt genoemd als
uitlegger, dan is dit niet omdat aan de kerk de macht is om controle uit te oefenen over het
geloof of de geloofsleer, maar omdat zij ‘as a witness preserves the sacred books’ en dat zij
‘as a herald publishes and preaches the words committed to her by God’ en omdat zij ‘imbued
with the divine spirit, distinguishes pure and germane books of divine literature from the
adulterated and apocryphal’.*

Haar volkomenheid (perfectio of sufficientia)

Onder de volkomenheid wordt in de gereformeerde theologie verstaan dat de Schrift
onvatbaar is voor toevoeging of aanvulling en tegelijkertijd dat de Schrift alle articuli fidei
bevat.*® Dit is de opvatting van de sola Scriptura. De Heilige Geest heeft geen andere taak in
deze bedeling dan om het werk van Christus toe te passen en het Woord van Christus uit te
leggen. Als Jezus Zijn werk heeft volbracht, zendt Hij de Heilige Geest Die de gemeente
inleidt in de waarheid, ‘totdat zij door alle verscheidenheid heen komt tot de enigheid des
geloofs en der kennis van de Zoon van God’.*

36
37

H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 507.

Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 5; Westminster Confessie art. 1.7.

% W. a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 39.

% 2 Petr. 3:16.

% A. Moerkerken, ‘Zuiver als het allerfijnst metaal: de Heilige Schrift in het geding — een dogmatische
bezinning’ in: R. Seldenrijk, Oriéntatie en evaluatie, 87.

A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek, 123.

H. Heppe, Reformed Dogmatics, 34.

A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek, 123.

H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 527.

4
2
43
44

30



Franciscus Turrettinus (1623-1687) schrijft hierover: ‘The question comes back to this,
whether H. Scripture contains perfectly, not all things absolutely, but those necessary for
salvation: not expressly and in so many words, but equivalently and by legitimate
deduction’.* Wij vinden deze gedachte ook terug in de Nederlandse Geloofsbelijdenis: ‘Wij
geloven dat deze heilige Schrift de wil Gods volkomenlijk vervat en dat al hetgeen de mens
schuldig is te geloven om zalig te worden daarin genoegzaam geleerd wordt’.*®

Tradities, gebaseerd op de norm van de Schrift, kunnen wel van belang zijn, maar geen norm
worden voor het geloof. De stroom van de traditie dient geijkt te worden aan de Schrift.*’ De
Westminster Confessie heeft om deze redenen geen verwijzingen naar de oecumenische
belijdenissen. ‘While the assembly had no objection to the doctrine of the three creeds it was
unwilling to make the ancient church the interpreter of Scripture to whom appeal should be
made. A concern for following the best critical scholarship was evidenced in the Assembly’s
unwillingness to allow the impression that the Nicean and Athanasian creeds were properly
attributable to those whose names they bear.”*®

De Tekst en de betekenis

De letterlijke, historische betekenis (sensus literalis)

De Reformatie vraagt onder invloed van allerlei ontwikkelingen in de late middeleeuwen en
renaissance opnieuw aandacht voor de letterlijke en grammaticale betekenis van de Schrift.*®
Deze aandacht voor de letterlijke betekenis van de tekst vinden we onder andere terug in het
gebruik van de locus methode zoals deze door Phillip Melanchthon (1497-1560) en Heinrich
Bullinger (1504-1575) werd toegepast: tekst voor tekst analyse, tegen de achtergrond van de
hele perikoop en een korte discussie over de topics van de geloofsleer in verband gebracht
met de tekst.*®

Als het gaat om de betekenis van de Bijbeltekst kent de gereformeerde orthodoxie twee
pijlers: de letterlijke, historische en de geestelijke. Deze twee zijn nauw aan elkaar verbonden.
De letterlijke, historische pijler veronderstelt ‘an account of the true sense of Scripture’ en de
.. ¢ . . 5 51

geestelijke veronderstelt het ‘making suitable for use’.”™ Voor het ware verstaan van de
Schrift — een verstaan waarbij die twee zich met elkaar verbinden — is de Heilige Geest nodig.
Daarom is er sprake van een onlosmakelijke samenhang tussen de sensus literalis en de
sensus spiritualis van de tekst, maar ook tussen Woord en Geest.

Het diepe respect voor de sensus literalis is onlosmakelijk verbonden met de opvatting dat er
slechts sprake kan zijn van één enkelvoudige betekenis van een tekst of Schriftgedeelte, al kan
de betekenis uitwaaieren in diverse richtingen. Er bestaat maar één Schriftzin en daarnaast
mogen we niet nog een aparte, geestelijke zin aannemen die in de aardse woorden van de
Schrift zou schuilgaan.®® De reformatoren verwierpen formeel de quadriga of viervoudige

45
46
47
48

Turretinus geciteerd in: H. Heppe, Reformed Dogmatics, 28.

Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 7.

J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, 90-117.

J.B. Rogers, Scripture in the Westminster Confession. A Problem of Historical Interpretation for American
Presbyterianism. Kampen: Kok 1966, 137. Vgl. P. Schaff, The Creeds of Christendom, New York: 1919
(6™ ed.), 754.

*  R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, \Vol. |, 28-30, Vol. 11, 460.

% R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 447.

L H. Heppe, Reformed Dogmatics, 37.

%2 C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’, 38, 48.

31



Schriftzin en veel resultaten van middeleeuwse exegese,® maar ze verwierpen niet de

hermeneutische middelen zoals de beweging van schaduw en belofte in het Oude Testament
en vervulling en realisatie in het Nieuwe Testament. Ook werd het typologisch verstaan van
de relatie tussen Oude Testament en Nieuwe Testament niet terzijde geschoven.®® Het gaat
erom dat de hermeneutische middelen niet van buitenaf mogen worden ingebracht. William
Whitaker schrijft hierover: ‘We affirm that there is but one true, proper and genuine sense of
scripture, arising from the words rightly understood, which we call the literal: and we contend
that allegories, tropologies and anagoges are not various senses, but various collections from
one sense, or various applications and accommodations of that one meaning’.>® In de
gereformeerde orthodoxie gebruikt men tevens de aanduiding ‘mystieke betekenis’ om een
zaak van profetie en vervulling aan te geven van oudtestamentische prototypen en van
nieuwtestamentische realiteiten. In de context van het idee van de analogie van Schrift en
geloof, wijst dit overigens niet op een relativering van de sensus literalis. Andere allegorieén
of figuren dan die direct door de Geest in de tekst worden aangewezen, behoren tot
toepassingen van de interpreet.>®

De sensus literalis is leidend voor de geestelijke betekenis. De geestelijke betekenis mag niet
losgemaakt worden van de letterlijke tekst. Typologieén en de figuurlijke betekenissen
moeten uit de tekst voortkomen.>’ De gereformeerde theologie verzet zich tegen de
allegorische exegese, waarin op een zodanige wijze de Schrift wordt vertolkt dat haar eigen
sensus in de veelheid verloren gaat. ‘In truth there is only one true and genuine sense for each
passage of H. Scripture, and that is the literal.”®® Toch wordt de Schrift door deze benadering
niet van haar diepte en rijkdom beroofd. De vragen rondom de diepe zin van de heilige Schrift
hebben de Reformatoren blijvend beziggehouden. Dat is reeds begrijpelijk vanuit allerlei
verbanden die in de Schrift zelf zichtbaar worden en vanuit de perspectieven van de
heilsgeschiedenis in belofte en vervulling. De verwerping van de allegorische exegese wil
verwijzen naar de noodzakelijkheid om altijd weer naar de woorden van de Schrift terug te
keren in hun perspicuitas en sufficientia. Het is dus een uiting van diep respect voor de tekst,
voor het geschreven Woord.>® Een goede exegeet richt zich op de eenvoudige, natuurlijke
betekenis van de tekst.*

%% De quadriga verwijst naar de vier betekenislagen van het Bijbelwoord; een letterlijke, historische betekenis

(historia) die verwijst naar wat er gebeurt, een allegorische of typologische betekenis waarbij een zaak

wordt verstaan door een andere (allegoria), een tropologische of morele betekenis (tropologia) en een

anagogische of eschatologische betekenis die leidt tot hogere en hemelse dingen (anagoge). Vgl. R.A.

Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. I, 35. O.H. de Vries, bijzonder hoogleraar in de

geschiedenis en leer van het baptisme aan de Universiteit van Utrecht ziet deze vorm van uitleg als

kenmerkend voor ‘evangelisch bijbelgebruik’. Vgl. O.H. de Vries, ‘Méér dan de letter. Over de viervoudige

Schriftzin, heilshistorisch verstaan’ in: Soteria, 25° jrg. 1 (2008) 7-17; A. Zwiep, Tussen tekst en lezer, 235-

259; C. Dohmen, Neue Formen der Schriftauslegung? Freiburg: Herder 1992, 16-26.

R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. Il, 470; zie ook de conclusie van het onderzoek

naar de exegetische methode van Calvijn in: W. de Greef, Calvijn en zijn uitleg van de Psalmen. Een

onderzoek naar zijn exegetische methode. Kampen: Kok 2006, 295-296.

W. Whitaker, A Disputation On Holy Scripture Against The Papist, Especially Bellarmine And Stapleton.

Cambridge: The University Press 1610, 404. Vgl. R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics,

Vol. |, 480.

% R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 482.

% R.A. Muller met een verwijzing naar Matthias Flacius lllyricus, in: R.A. Muller, Post-Reformation

Reformed Dogmatics, Vol. 11, 106.

Citaat van A. Polanus in: H. Heppe, Reformed Dogmatics, 37.

% G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I. Dogmatische Studién. Kampen: Kok 1966, 180.

% vgl. W. de Greef, Calvijn en zijn uitleg van de Psalmen, Een onderzoek naar zijn exegetische methode.
Kampen: Kok 2006, 296.

54

55

58

32



Calvijn geeft de voorkeur aan een analogische lezing — vergelijkbaar met die van de
interpretatie van de woorden van de instelling van het Heilig Avondmaal — die dichter bij de
‘figuration’ ligt dan bij de ‘allegory’. Het ene concept staat voor een ander met
overeenkomstige (zij het geen identieke) eigenschappen. Brood voor lichaam en wijn voor
bloed, verwijzende naar een duidelijke gelijkenis tussen de fysieke realiteit en de geestelijke
realiteit die het afbeeldt.®!

Het belang van de letterlijke, historische betekenis (sensus literalis) van de tekst voor een
ware uitleg van de Bijbel, houdt tevens een aandachtig luisteren naar de grondtekst in. De
exegeet moet zich op de grondtekst richten en daaruit de betekenis van wat er gezegd wordt
afleiden.®” Van belang is daarom dat een overzetting in een andere taal altijd aan de
grondtekst wordt beproefd.®

De geestelijke betekenis (sensus spiritualis)

Toch mag de aandacht voor de sensus literalis in de gereformeerde hermeneutiek niet ten
koste gaan van de geestelijke betekenis van de tekst. De zin van het Schriftwoord gaat niet op
in datgene wat de (menselijke) schrijver (auctor secundarius) daarbij gedacht en bedoeld
heeft, maar wat God (Auctor primarius) hiermee wil zeggen.®* De ware betekenis moet
worden onderzocht. Het gaat niet om de woorden, maar om de betekenis. ‘For the Scripture
consists not in the bare words, but in the sense, interpretation, and meaning of the words.”® Er
is onderscheid, maar geen strikte scheiding tussen het levende Woord, geadresseerd aan de
kerk en de woorden van de tekst. ‘The intention of the exegete is to penetrate the surface
words in order to encounter their theological significance.’®® De literaire of historische
betekenis van de tekst leidt de lezers naar de liefde tot God en de naaste. De literaire of
historische mening verwijst naar wat iemand geacht wordt te geloven, te doen en te hopen.®’
Van littera tot credenda, van agenda tot speranda.®®

De Reformatoren hebben respect voor de tekst, maar zijn toch niet geheel los van de
patristieke traditie. Uiteindelijk pleiten veel exegeten in de gereformeerde orthodoxie voor
een christologische lezing van het Oude Testament, ook al geeft de letterlijke tekst daarvoor
geen directe aanleiding.”® In het werk van Johannes Calvijn vinden we een accent op de
letterlijke en grammaticale betekenis en een historische lezing van het Oude Testament, maar
veelal geen christologische exegese. Zo ontkent Calvijn dat de bekende tekst in Genesis 3:15
‘Ik zal vijandschap zetten tussen u en tussen deze vrouw, en tussen uw zaad en tussen haar
zaad; datzelve zal u den kop vermorzelen, en gij zult het de verzenen vermorzelen’, de eerste
profetie is van Christus’ overwinning over de zonde en de duivel. Hij ontkent deze

1 H.W. Frei, The eclipse of biblical narrative. A Study in Eighteenth and Nineteenth Century Hermeneutics.

London: Yale University Press 1974, 25.

W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’. Hervormers en hun verklaring van de Bijbel. Leiden: Groen en Zoon 1995,

68.

63 W. a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 25, 54-56.

6 J. Veenhof, Revelatie en inspiratie. De Openbarings- en Schriftbeschouwing van Herman Bavinck in
vergelijking met die der ethische theologie. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn 1968, 473.

®  W. Whitaker, A Disputation On Holy Scripture, 402. Vgl. R.A. Muller, Post-Reformation Reformed
Dogmatics, Vol. 11, 461.

% R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 461.

" R.A. Muller, ‘Biblical Interpretation in the Era of the Reformation: The view from the Middle Ages’ in:

R.A. Muller, John L. Thompson, Biblical Interpretation in the Era of Reformation. Grand

Rapids/Michigan: Eerdmans 1996, 9-11.

Vgl. A.A. van Ruler, “Vormen van omgang met de Bijbel’, 347 in: A.A. van Ruler, Verzameld Werk. Deel

2 Openbaring en Heilige Schrift. Verzorgd door Dr. D. van Keulen. Zoetermeer: Boekencentrum 2008.

R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 492.

33

62

68

69



interpretatie op logische en grammaticale gronden. ‘lIk versta eenvoudig hierdoor, dat er
altoos vijandschap en strijd zal zijn tusschen het menschelijk geslacht en de slangen, gelijk
nog heden ten dage wordt gezien. Want door een verborgen gevoel in onze natuur heeft de
mensch van deze een afschuw. Dat enkele menschen ze aangenaam vinden moet onder de
onnatuurlijke dingen gerekend worden, en zo dikwijls ’t zien van slangen ons schrik aanjaagt,
wordt de herinnering aan onzen val hernieuwd.” Verderop in zijn uitleg noemt hij het een
goddeloze uitleg dat deze tekst op de ‘heilige moeder Christi’ zou slaan.” Echter als Calvijn
de tekst in Jesaja 7:14 “Ziet, een maagd zal zwanger worden, en zij zal een Zoon baren; en zij
zal Zijn naam Immanuél noemen’, uitlegt, komt hij tot een tegenovergestelde conclusie. Dan
schrijft hij dat de verklaring die het meest past de volgende is: ‘Goed, Gij neemt Gods
beloften dus niet aan. Welnu, toch zal Hij ze vervullen, want tenslotte zal de Christus
gezonden worden. Ter wille van Hem wil God deze stad redden. Weliswaar zijt Gij zulks

onwaardig, maar Gods Raad zal toch bestaan en uitgevoerd worden’.”

Maakt men zich over deze contrasten uiteindelijk niet bezorgd? Gezamenlijk is men overtuigd
van de samenhang, eenheid en harmonie van het gehele Woord van God. Het is niet
voldoende dat wij haar zoveel mogelijk uit die schrijvers en de historische omstandigheden
verklaren. Wij moeten haar in laatste instantie uit God Zelf, de Auctor primarius, zoeken te
verklaren.” Gisbertus Voetius (1589-1667) matigt de afwijzing van de allegorese door toe te
staan, dat ze wel met mate mag worden toegepast, met name als het om een illustratieve
betekenis gaat, als het maar niet gaat om een funderende argumentatie.”

De allegorese is een methode die zoekt naar een verborgen betekenis achter de woorden van
de tekst die beschouwd wordt als de diepere eigenlijke betekenis van de tekst. Het belang van
de letterlijke betekenis wordt doorgaans wel onderkend, maar is beslist ondergeschikt aan de
diepere geestelijke betekenis. De gereformeerde hermeneutiek Kiest theoretisch voor een
evenwicht tussen letterlijke en geestelijke betekenis, al lijkt de grens tussen allegorische en
niet-allegorische uitleg in de praktijk vaak moeilijk aan te geven. Strikte allegorische
interpretaties komen in de regel niet voort uit een geisoleerde lezing van de tekst, maar
worden van buitenaf ingebracht. Er is bij allegorische Schriftuitleg lang niet altijd sprake van
een logisch verband tussen wat de tekst zegt en wat er volgens de allegorische uitlegger mee
bedoeld wordt.™

Naast de waardering voor de letterlijke en de daarachter gelegen geestelijke betekenis van de
tekst is in de gereformeerde orthodoxie veel belang gehecht aan de interpretatio secundum

0], Calvijn, Genesis. Uitlegging van Johannes Calvijn, uit het Latijn door S.O. Los. 1° deel. Middelburg: K.

Le Cointre 1900, 106-110.

J. Calvijn, Verklaring van de Bijbel. De profeet Jesaja. Deel I, hoofdstuk 1-14. Kampen: De Groot
Goudriaan 1985, 213. Vgl. ook H.W. Frei, The eclipse of biblical narrative, 27.

2 L. Berkhof, Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek, 174.

™ (C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’, 38. De allegorese is als klassieke
methode verbonden met het ontdekken van de sensus spirituales van de Bijbelteksten. De drie aspecten van
de quadriga, namelijk die van de allegorische of typologische betekenis, de tropologische of morele
betekenis en de anagogische of eschatologische betekenis constitueren gezamenlijk de sensus spiritualis.
Zie ook noot 53. Vgl. J.H. de Wit, Leerlingen van de armen. VU Uitgeverij: Amsterdam 1991, 143-144.
Vgl. A. Zwiep, Tussen tekst en lezer, 39-44. Allegorese wordt over het algemeen onderscheiden van
typologie. Bij een typologie legt men verband tussen gebeurtenissen, personen of dingen in de
verschillende perioden van de geschiedenis. Historische feiten worden dan als typen gezien van
toekomstige en grotere feiten. In de allegorie spelen tijd en geschiedenis geen rol. De allegorische betekenis
staat dan voor de verborgen betekenis. 1k schakeer beide soorten onder variatie van allegorische uitleg.
Immers de duiding die aan het tekstwoord gegeven wordt komt bij beide los te staan van de letterlijke
betekenis van de tekst.

71

74

34



analogiam fidei. Hieronder wordt de uit de duidelijke plaatsen van de Schrift afgeleide zin,
zoals deze in de belijdenissen is neergelegd, verstaan.”” De analogia fidei berust op de
eenheid van de openbaring, die God ons geeft in Zijn Woord. Zij bestaat niet in iets buiten het
Woord van God, maar in iets wat in de Schrift wordt gevonden, namelijk in de leerstellingen
die met elkaar overeenstemmen en door heel de Schrift heen geweven zijn.”® In de
gereformeerde orthodoxie worden op dit punt verschillende accenten gelegd. Voor de een is
het ware verstaan van de Bijbel het geestelijk verstaan dat betrokken is op het evangelie en op
Jezus Christus. John Owen schrijft hierover: ‘the revelation of the person of Christ and His
office, is the foundation whereon all other instructions of the prophets and apostles for the
edification of the church are built and whereinto they are resolved’.”” Heinrich Bullinger gaat
in het spoor van Huldrych Zwingli (1484-1531) bewust een andere weg. Hij wijst op de
betekenis van het verbond als doel (scopus) van de Schrift. In dezelfde lijn noemt Wilhelmus
a Brakel (1635-1711) de stof en inhoud van het Woord, dat wil zeggen het Oude en Nieuwe
Testament, het verbond der genade.” Heinrich Heppe (1820-1879) schrijft: ‘The basic
foundat;gn of all revealed truths in Scripture is thus the covenant of God with believers in
Christ’.

Samengevat kan worden geconcludeerd dat in de gereformeerd bevindelijke traditie de ware
uitleg wordt gevonden op het snijvlak van de letterlijke, historische betekenis en de
geestelijke — door de Heilige Geest gewerkte — betekenis. Als basis dient de sensus literalis,
maar niet alleen die van de uit te leggen tekst, immers teksten staan in de samenhang van de
gehele Schrift en bovendien is er een verbinding nodig met de Geest.*° Uiteindelijk doet de
Heilige Geest de letter leven. Op de achtergrond speelt de analogia fidei een belangrijke rol.

De transformerende werking van de Schrift

De Bijbel is een tekst met bepaalde eigenschappen. Er is een letterlijke tekst en een
geestelijke betekenis. Maar wanneer doet deze tekst nu iets met de lezer? Als het gaat om de
betekenis van de Bijbeltekst worden het letterlijke, historische en het geestelijke dicht bij
elkaar gehouden. Daarmee is echter nog niet de garantie geboden dat de betekenis wordt
ontvouwd en dat er iets gebeurt met de lezer. Het is nodig dat de Heilige Geest de tekst tot
verstaan brengt. In de gereformeerde theologie wijst men niet alleen op een onlosmakelijke
samenhang tussen de sensus literalis en de sensus spiritualis van de tekst, maar ook op het
verband dat er ligt tussen Woord en Geest.

Letter en Geest

Gods Woord wordt de Viva Vox Dei genoemd, de levende stem van God. Het bevat de spraak
van God, levend in de geschriften en voortlevend in het leven van de kerk. De hoogste rechter
van alle tegenspraak is de Heilige Geest, sprekend in de Schriften. De Westminster Belijdenis
benadrukt niet alleen dat ‘the Supreme Judge of all controversies “in all religion” is “the Holy
Spirit speaking in Scripture”” maar tevens ‘the internal testimony of the Spirit over the
external or empirical evidences of the divinity of Scripture’.®* Letter en Geest horen in de
gereformeerde theologie onlosmakelijk bij elkaar, al is het niet zo dat ‘letter’ en ‘geest’ twee

> H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 511.

6 L. Berkhof, Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek, 208.

7 T.Russell (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol I. London: Richard Baynes 1826, 314-315.

8 W. & Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 26.

" H. Heppe, Reformed Dogmatics, 42.

8 W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 225.

8 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 83, 88, 89. Vergelijk ook Westminster
Confessie: 1.2, 3, 5, 10.

35



methoden van lezen behelzen. Als iemand bij het lezen van de Schrift door de Geest verlicht
wordt, ziet hij of zij meer dan de letter. De Geest doet de letter leven, zoals de kleuren leven
door het licht. Zoals mensen gedachten aan elkaar meedelen door middel van woorden, zo
openbaart God Zich aan mensen in de Bijbel, met dit verschil dat lezers de verlichting van de
Heilige Geest nodig hebben om te verstaan wat God tot ons zegt. Het is de Heilige Geest Die
de aandacht van de lezer richt op wat er staat.?? Buitenbijbelse inspiratie door de Heilige
Geest, zoals beleden in de Rooms-Katholieke Kerk in het leerambt, wordt in de
gereformeerde theologie verworpen. God geeft alleen Zijn Geest of genade door Zijn
uitwencg;ge Woord. ‘The Bible is both self-authenticating and self-interpreting through the
Spirit.”

De werking van de Heilige Geest bij het lezen van de Bijbel houdt nauw verband met de
autopistie.?* Als Calvijn schrijft over zelfgetuigenis, bedoelt hij hiermee het gelijktijdige
getuigenis door de Heilige Geest.® Het getuigenis van de Geest mag nooit in een
concurrentiepositie met het Woord worden gebracht. Maar toch is het gevaar aanwezig dat het
testimonium als een subjectieve verzekering op zichzelf komt te staan. De Schrift moet dan
geautoriseerd worden door het innerlijk getuigenis van de Geest. Die opvatting heeft de
gereformeerde orthodoxie altijd afgewezen. Bovendien beperkt de Geest zich niet alleen tot
de tekst. De Geest hoort bij het geloof van de kerk en haar vertrouwen. Die Geest is
verbonden aan de gemeenschap. Tegelijkertijd is de Geest ook verbonden aan de Tekst en
spreekt Hij door de Tekst.®®

Petrus van Mastricht wijst in dit verband op de eigenschap van de krachtdadigheid en de
krachtdadige uitwerkingen van de Schrift. Het Woord is levend en krachtig en een kracht
Gods tot zaligheid.®” Deze krachtdadigheid is van toepassing op de geestelijke dingen door de
Heilige Geest als de arm van God gewerkt, ‘waarom Woord en Geest tezamen gevoegd of
liever aan elkaar ondergeschikt worden (Jes. 49:2), en het Evangelie een bediening des
Geestes genoemd wordt (2 Kor. 2:8) en er gezegd wordt, dat hetzelve niet is in woorden
alleen, maar ook in kracht en in de Heilige Geest (1 Thess. 1:5), voor zover de Geest werkt
door het Woord’.%®

Wilhelmus a Brakel spreekt over de ‘onmiddelbare’ werking van de Geest, maar hanteert deze
notie niet ten koste van de werking van het Woord. God leeft in Zijn kinderen door middel
van het Woord. De wedergeboorte komt ook door middel van het Woord. Maar in die eenheid
van Woord en Geest bestaat er bij hem wel het onderscheid tussen de woorden en de ‘zaak’

W. de Greef, Verstaan we wat we lezen? Calvijn als wegwijzer?!. Apeldoorn: Willem de Zwijgerstichting

1993, 19.

8 A.J. McKelway, ‘The Spirit and the Letter’ in: W.M. Alston Jr. and M. Welker (eds.), Reformed Theology.
Identity and Ecumenicity Il. Biblical Interpretation in the Reformed Tradition. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans 2007, 205.

8 Zie uitgebreider Hoofdstuk 4.

% A.J. McKelway, ‘The Spirit and the Letter’ in: W.M. Alston Jr. and M. Welker (eds.), Reformed Theology,
200; vgl. J. Cavijn, Institutie, 1.1.1/ 1.7.4/ 1.9.3/11.15.2/ 111.1.4/111.2.33.

8 A.J. McKelway, ‘The Spirit and the Letter’ in: W.M. Alston Jr. and M. Welker (eds.), Reformed Theology,

200.

P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit, 56-57. Hij wijst hier op Jak. 1:21; Hebr.

4:12; 1 Thess 2:13; Jer. 5:14; Jer. 23:29; Openb. 1:16; Ps. 68:34.

P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit, 56-57. Hij wijst hier op Jes. 53:1; Jes.

59:21; 2 Kor. 2:8; 1 Thess. 1:5.

87

88

36



van de woorden. Daarom is de Geest bij het Woord nodig om de ‘geestelijke verborgenheden’
van het Woord te verstaan.®

Het precieze evenwicht tussen Woord en Geest is in de geschiedenis van de gereformeerde
orthodoxie soms een heftig punt van discussie geweest. Bijvoorbeeld als het ging over ‘het
krijgen van teksten’ (een Bijbeltekst krijgt onverwachts voor iemand in bepaalde
omstandigheden van zijn leven een bijzondere betekenis), de uitleg van profetieén of het
ondervinden van tekstwoorden.” De gereformeerde orthodoxie streeft echter een uitleg na die
vrij is van eigen intuitie en willekeur en die te onderbouwen is vanuit de Schrift zelf. Over
Bijbelgedeelten die jarenlang verkeerd verstaan zijn of eenvoudigweg niet opgemerkt, kan de
Geest ook nieuw licht werpen. VVoorbeelden hiervan zijn de eeuwenlange slavernij die door
christenen werd verdedigd met een beroep op Genesis 9 en de betekenis van Gods beloften
met betrekking tot het Joodse volk.**

Geest én geloof

Het getuigenis van de Heilige Geest bij het lezen van de Schrift wordt in de gereformeerde
orthodoxie verbonden aan het geloof van de lezer in Christus. Het getuigenis van de Heilige
Geest heeft alles te maken met het kindschap, met het bezitten van een levend geloof in
Christus.®> Het getuigenis van de Heilige Geest verbindt aan het profetisch-apostolisch
getuigenis. Het testimonium Spiritus Sancti staat dan ook niet tegenover de autopistie van de
Schrift, maar vormt er een eenheid omdat beide gericht zijn op Christus en het heil dat in Hem
verkregen wordt.*?

Het geloof kan alleen de openbaring van de Schrift verstaan, maar omgekeerd is het de
openbaring, die het geloof werkt. Het geloof staat in een voortdurende betrekking tot het
Woord en kan daar evenmin van worden losgemaakt, zoals de stralen niet losgemaakt kunnen
worden van de zon. Neem het Woord weg en er zal geen geloof meer overblijven. Het geloof
wordt gezien als een kennis van Gods wil die uit Zijn Woord verkregen is. Geloof en Woord
zijn correlate begrippen.® In de Heidelbergse Catechismus (1563), opgesteld door Zacharius
Ursinus®™, wordt een waar geloof als volgt omschreven: ‘niet alleen een stellig weten of
kennis waardoor ik alles voor waarachtig houd, wat ons God in Zijn Woord geopenbaard
heeft, maar ook een vast vertrouwen, hetwelk de Heilige Geest door het Evangelie in mijn
hart werkt, dat niet alleen anderen, maar ook mij, vergeving der zonden, eeuwige
gerechtigheid en zaligheid van God geschonken is, uit louter genade, alleen om de verdienste

8 W. A Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 41, 48.; Vgl. C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de

Nadere Reformatie’, 54.

Zie bijvoorbeeld I. Kievit, Het krijgen van woorden of teksten. Rotterdam: Lectori Salutem 1997.

Vgl. M. van Campen, ‘De verhouding van Woord en Geest’ in: J. Hoek (red.), Sola Scriptura. De

actualiteit van de gereformeerde visie op de Schrift. Heerenveen: Groen 2008, 104-130.

Vgl. Th. van der Groe, ‘Verhandeling over de Plicht van het lezen der H. Schrift en andere Godtgeleerde

Boeken, hoe die, door de Genade Godlts, dagelijks te verrigten met het meeste profyt voor zyne Ziele’, voOr

het eerst verschenen in het derde deel van Schatkamer van uitgelezene Godtgeleerde verhandelingen door

Ralph en Ebenezer Erskine, uitgegeven in 1747 bij Hendrik van Pelt en Adrianus Douci te Rotterdam. In

het hedendaags Nederlands uitgegeven onder de titel: Het lezen van de Heilige Schrift, Houten: Den Hertog

2005.

% vgl. G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I. Dogmatische Studién, 68, 69, 73.

% J. Calvijn, Institutie, 1.2.6; J.A. Cramer, De Heilige Schrift bij Calvijn, 35.

% Hoewel lang werd verondersteld dat Zacharias Ursinus (1534-1584) en Caspar Olevianus (1536-1587) de
tekst schreven, concludeert Lyle D. Bierma dat er voldoende bewijs is dat alleen eerstgenoemde de tekst
schreef. Lyle D. Bierma, “The Purpose and Authorship of the Heidelberg Catechism’ (49-74), in: Lyle D.
Bierma (e.a.), An Introduction to the Heidelberg Catechism. Sources, History, and Theology. Grand
Rapids: Baker Books 2005, 53, 74.

90
91

92

37



van Christus wil’.*® Er is innerlijke verlichting door de Geest van God noodzakelijk voor het
zaligmakend verstaan van zulke dingen als in het Woord geopenbaard worden, maar
tegelgi;kertijd is het het Woord dat mogelijk maakt dat de Heilige Geest getuigenis geeft in ons
hart.

Guilielmus Amesius (1576-1633) die als een van de grondleggers van de Nadere Reformatie
wordt beschouwd, legt alle nadruk op de noodzakelijkheid van de verlichting door de Geest
en de wedergeboorte van het hart. Alleen de wedergeboren mens kan God en Zijn openbarin%
kennen. Schriftstudie moet daarom gericht zijn op het kennen van het geestelijke leven.®
Wilhelmus a Brakel benadrukt dat de natuurlijke mens de ‘geestelijke zin’ niet kan verstaan,
want die is voor hem een dwaasheid, en daarvan weet hij even weinig als ‘een blinde heiden’.
Het is het werk van de Geest om het gemoed te overreden. Deze Geest geeft geloof. De Geest
getuigt, dat de Geest, sprekende in het Woord, de waarheid is.*°

Het benaderen van de Schrift (methode)

Welke eigenschappen men aan de Schrift toeschrijft, het gewicht dat men eraan toekent en de
opvatting over de verhouding tussen Woord en Geest, zijn bepalend voor de (methodische)
benadering ervan. In de gereformeerd bevindelijke traditie is sprake van een diversiteit aan
exegetische methoden. Deze variéren van een beknopt theologisch en taalkundig commentaar
tot uitgebreide theologische commentaren, gekenmerkt door de traditie van exegese en
interpretatie, door de combinatie van grammatica en theologische interesse. De locus methode
van de Reformatoren wordt vaak toegepast. De gereformeerde theologen houden zich
doorgaans aan bepaalde grammaticale richtlijnen voor interpretatie waarmee zij een
buitensporige allegorese voorkomen, al blijft er ook onder hen een behoorlijke diversiteit
bestaan. Zo zijn er exegeten zoals Johannes Calvijn en anderen die het Oude Testament niet
of in mindere mate christologisch lezen en exegeten die een meer allegorische of typologische
uitleg voorstaan zoals Abraham Hellenbroek (1658-1731), Matthew Henry (1662-1714) en
Jacob van Nuys Klinkenberg (1744-1814).*® De aandacht voor de zorgvuldige uitleg van de
Schrift loopt in de gereformeerde orthodoxie parallel aan het belang dat aan de prediking en
het verstaan van de prediking wordt toegekend.

Respect voor de tekst: christelijke devotie en gebed

Het is van belang dat de lezer of onderzoeker de tekst eerbiedigt. Het gebed van de lezer of
onderzoeker hierbij is noodzakelijk. ‘The first rule for reading and interpreting Scripture is
that all such endeavors must be preceded by the invocation of Christ Jesus, who regenerates
our souls and leads us to the right understanding of God’s Word.”*** Bullinger schrijft in zijn
Studiorum ratio dat het lezen van de Schrift vraagt om meditatie, gebeden, overdenking. We
moeten het gebed tijdens het lezen telkens weer herhalen opdat het lezen van de Schrift niet
zozeer lezen is, als wel een vroom gebed tot God. We dienen bij het lezen van de Schrift een
oprechte en vredelievende en ontvankelijke instelling te hebben.’® Wie met een waar
voordeel wil lezen, moet altijd tezamen lezen en bidden. Een lezer moet met ernst overdenken
hoe geheel onbekwaam hij of zij is en hoe de Heere zelf, om te lezen, inwendig het verstand

% De Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 21 in: J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche

Belijdenisgeschriften. Vergelijkende teksten. Amsterdam: Holland 1940, 157.

Zie Westminster Confessie art. 1.5 en 1.6.

C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’, 33.

% W. & Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 24, 25, 38, 39.

100 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 449.

101 Citaat uit Zanchius in: R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 482.
102 W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 82.

97
98

38



moet openen en het hart met Zijn Geest moet aanroeren. Theodorus van der Groe (1705-
1780) merkt hierover op: ‘Probeer de geestelijke blindheid van uw hart eerst in waarheid op te
merken en dat u Christus mist, Die het enige en waarachtige Licht der wereld is’.* Petrus
van Mastricht benadrukt dat er plichten zijn die iedereen zonder onderscheid toebehoren,
zoals gebeden om geestelijke wijsheid: ‘laten wij met diezelfde Geest der genade begaafd
zijnde komen tot de verklaring van de Schriften waarin die wonderheden verborgen zijn, dat
is met reine ogen en met een verlicht verstand. Deze is de zalving welke ons alle dingen leert.
Laten wij de Schrift geduriglijk behandelen met een onderworpen en nederig gemoedt ’t
welke zich zelven verloochent. Want zo iemand meent iets te weten die heeft nog niet gekend
gelijk men behoort te kennen’.*® Jacob van Nuys Klinkenberg geeft in de inleiding op zijn
Bijbelverklaring als eerste regel mee dat lezers zich steeds moeten herinneren dat God
oneindig is, en dat hun verstandelijke vermogens niet alleen eindig zijn, maar ook ‘zeer
bekrompen’. God kan ons oneindig veel meer openbaren dan wij als mensen begrijpen
kunnen.'%

De hermeneutische methode

De Schrift zelf is de gids naar haar eigen interpretatie.’® Het startpunt van de exegese ligt in
de aandacht voor de homo scriptoris, de Latijnse uitdrukking voor wat de auteur in gedachten
had. Hier zit de gedachte achter dat taal een middel is waardoor iemand zijn gedachten onder
woorden brengt. Daarom moet een exegeet als hij de gedachte van de schrijver wil
overbrengen zich allereerst concentreren op de letterlijke tekst.®” Vervolgens is ook de
achtergrond waarin iets geschreven staat van belang, alsook het historisch verband van de
tekst. Dit verband kan van betekenis zijn voor de verklaring van de woorden. De eerste
uitlegregel die de Confessio Helvetica Posterior (1566) geeft, is die van het nauwkeurig
luisteren naar de grondtekst. Een exegeet moet bij voorkeur de grondtalen beheersen, of
anders gebruikmaken van een vertaling die de grondtekst zoveel mogelijk imiteert. Petrus van
Mastricht noemt met het oog op de ‘geletterden’ twee soorten middelen die nodig zijn om de
Schrift te bestuderen: genoegzame kennis van de oorspronkelijke talen én een verstandig en
voorzichtig gebruik van de logica of redeneerkunst tot een ordelijk geschikte ontleding van de
heilige Tekst.!®® Van Nuys Klinkenberg pleit ervoor om allereerst aandacht te besteden aan
het oogmerk van een perikoop, wat de schrijver ermee bedoelt,® om vervolgens acht te slaan
op de gelegenheid waarvoor het geschreven is.

Daarna is van belang dat er onderscheid gemaakt wordt tussen de grammaticale en
syntactische betekenis van woorden: nauwkeurig onderscheiden van figuurlijke en bewerkte
betekenissen. De betekenis van het woord in zijn actuele gebruik en context moet worden
overwogen. ‘Men weet, hoe schandelyk en trouwloos zeer dikwijls de woorden van een
mensch verdraeid worden, door dezelve buiten het verband, met de voorige en volgende
redeneering te verhalen.”'® De exegeet moet begrijpen of het woord is verstaan in zijn
oorspronkelijke betekenis of in een figuurlijke betekenis. Als Jezus tegen de discipelen zegt:
‘Ik ben de Wijnstok en gij zijt de ranken’, dan moet duidelijk zijn dat het hier om een

193 Th. van der Groe, Verhandeling over de Plicht van het lezen der H. Schrift en andere Godtgeleerde Boeken,

53-54; zie uitgebreider onder paragraaf 2.3.2.
104 p, van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 109; 1 Kor. 8:2.
1053, van Nuys Klinkenberg en Ger. Joh. Nahuys, De Bijbel door beknopte uitbreidingen, verklaerd.
Amsterdam: Johannes Allart 1780, XLIII.
Westminster Confessie 1.9.
W. de Greef, Verstaan we wat we lezen? Calvijn als wegwijzer?!, 11-12.
P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 109.
J. van Nuys Klinkenberg en Ger. Joh. Nahuys, De Bijbel door beknopte uitbreidingen, verklaerd. XLIV.
J. van Nuys Klinkenberg en Ger. Joh. Nahuys, De Bijbel door beknopte uitbreidingen, verklaerd. XLV.

39

106
107
108
109
110



figuurlijke betekenis gaat. Immers God spreekt tot de mens op redelijke wijze.™* Diverse
stijlfiguren worden onderscheiden.™*?

Om te komen tot het juiste inzicht moeten er concentrische verstaanscirkels getrokken
worden, te beginnen bij de tekst, dan de perikoop, daarna het hoofdstuk, het boek, het grotere
verband en uiteindelijk de hele Schrift. De vergelijking van de ene plaats in de Bijbel met de
andere wordt gezien als de meest zekere methode van interpretatie. De Schrift verklaart
duistere gedeelten door die gedeelten die licht bevatten.'"* De methode om een tekstgedeelte
in progressie te betrekken op het geheel van de Schrift, raakt ook de verhouding tussen Oude
en Nieuwe Testament. Het Nieuwe Testament wordt gezien als de uitlegger van het Oude
Testament. Muller schrijft hierover: ‘On the larger scale, the orthodox insist on encountering
“the nature and design” of the whole “book of God”. In this sense, they frequently identify
Christ as the scopus toward which all the Scriptures tend: Christ is the substance of the whole

of Scripture’.***

Achter de analogie van de Schrift staat de analogie van het geloof, de analogia fidei. VVolgens
de opvatting van Hieronymus Zanchius (1516-1590) moet de lezer kennis hebben van al de
belangrijke stukken van de geloofsleer zoals samengevat in de Decaloog, het Onze Vader en
de Twaalf Artikelen. De belijdenissen van Nicea en Athanasius zijn tevens van belang. Een
bredere implicatie van de analogie des geloofs is dat de Schrift zichzelf niet kan tegenspreken.
Analogia heeft te maken met de congruentia van het Oude en Nieuwe Testament. De Bijbel
moet secundum analogiam uitgelegd worden. Dit houdt in dat de beide testamenten elkaar
niet mogen tegenspreken. De uitdrukking secundum analogiam fidei betekent vervolgens dat
men zich in de uitleg van de Schrift moet houden aan de norm van het geloof. Johannes
Calvijn verstaat onder dit geloof de eerste beginselen van het geloof (prima religionis
axiomata).'*® De gereformeerde orthodoxie was overtuigd van de eenheid en coherentie van
de Bijbelse boodschap. Ze was tevens overtuigd van een intieme relatie tussen de diverse
vormen en niveaus in de theologie, van de basisexegese van de heilige bladzijde, tot de
uiteenzetting van de geloofsartikelen in de catechismus en tot meer ontwikkelde vormen van
theologie. De uitleg in overeenstemming met het geloof (de leer) is een belangrijke
grondregel. De belijdenis van de kerk wordt gezien als de leessleutel.**®

In de gereformeerde orthodoxie leggen exegeten verschillende accenten. Johannes Calvijn is
er diep van overtuigd dat de theologische leer niet over de Bijbeltekst mag heersen. Hij
verwerpt de klassieke methode van de loci zoals gebruikt door bijvoorbeeld Phillip
Melanchthon en geeft de voorkeur aan een methode van doorlopend commentaar. In het
voorwoord van de tweede editie van de Institutie verklaart hij dat hij met zijn exegetische
verhandelingen niet wil belanden in dogmatische discussies. Daarover handelt hij in zijn
Institutie. Calvijn legt zich erop toe om de gedachten van de Bijbelse auteur te begrijpen.
Toegang tot het denken van de Bijbelschrijver wordt verkregen door de tekst en de context,
waarbij de setting van de geschiedenis eveneens aandacht verdient.**’

11 W, & Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 36.

12 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 488.

3 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 493.

14 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 492.

U W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 79.

16 Vgl. Graafland over P. van Mastricht. C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere
Reformatie’ in: T. Brienen (red.), Theologische aspecten van de Nadere Reformatie, 66.

A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 192.

40

117



Petrus van Mastricht wijst in dit verband op het belang van de overlevering, die hij
noodzakelijk acht. Hij noemt de belijdenis niet, maar denkt er wel aan. Belangrijke
uitlegregels die hij noemt zijn de overeenstemming met het geloof en de samenhang en
‘naarstige vergelijking der plaatsen’.'®

John Owen noemt naast de absolute noodzaak van het aandachtig lezen en ook rustig
overwegen van de Schrift, drie soorten middelen die tot verder begrip kunnen leiden:
geestelijke, wetenschappelijke en kerkelijke. Bij de geestelijke middelen noemt hij onder
andere het gebed en de gewilligheid om indrukken van de goddelijke waarheden te ontvangen
en de levenswandel. De wetenschappelijke middelen bestaan uit kennis van de grondtaal,
kennis van de geschiedenis, geografie en chronologie, inzicht in de voortgang van de
openbaring van het Oude naar het Nieuwe Testament en het toepassen van de logica, namelijk
het verstaan van het gewicht en de onderlinge samenhang van Bijbelse uitspraken zodat de
lezer in staat is de scopus van een passage, wat eraan voorafgaat en wat erop volgt, te
overwegen. Het nut van de kerkelijke middelen is daarin gelegen dat we ons bij het pogen de
Schrift te verstaan gebruikmaken van het licht en de kennis van de generaties die ons zijn
voorgegaan. ™

In lijn met deze grove indeling, van tekst naar totale Bijbel en geloofsbelijdenissen, worden
diverse varianten van leesregelsets aanbevolen. Bucer verdeelt de taak van de commentator of
lezer in: metaphrasis (parafrase van de tekst), enarratio (commentaar gericht op de
theologische betekenis van het tekstgedeelte), interpretatio (taalkundige analyse van zaken in
de tekst) en observatio (uitleg bij vragen die naar aanleiding van de tekst naar boven komen).
Bullinger geeft in Decades als leesregel dat een uitleg niet tegen de Apostolische
Geloofsbelijdenis en belijdenissen van kerkvaders mag ingaan, alsook niet tegen de hoofdsom
van de wet. Voorts moet de lezer in aanmerking nemen in welke omstandigheid iets gezegd
wordt, wat ervoodr, wat erna, met wat voor een oorzaak, met welk doel en door welke persoon
iets wordt gezegd. Gelijksoortige gedeelten moeten met elkaar vergeleken worden. Moeilijke
en duistere passages moeten worden geinterpreteerd met behulp van eenvoudige en
duidelijke. Ondanks al deze regels blijft het van belang een gelovig hart te bezitten.*®

Bevindingen

De gereformeerd bevindelijke traditie in het algemeen en de gereformeerde orthodoxie in het
bijzonder schrijven aan de Schrift een aantal belangrijke eigenschappen toe. De Bijbel heeft
een onovertroffen gezag. Zij heeft auctoritas. De Bijbelse boeken worden gezien als ‘Heilige
en goddelijke Schrifturen’*®, als het door de Heilige Geest geinspireerde Woord van God,
waarin Hij tot mensen spreekt. Direct hiermee verbonden is de opvatting van de autopistie,
het zelfgetuigenis van de Schrift. De Schrift is van hoge afkomst. God de Heilige Geest geeft
door dit Woord en vanuit dit Woord getuigenis van dit Woord in de harten van Zijn
kinderen.'?? Niets staat er qua gezag boven dit Woord. Als instrument in de handen van de
Heilige Geest is dit Woord bij machte om mensen geheel te bekeren. In hoofdstuk 4 zullen we
hier dieper op ingaan. De kerk van de Reformatie heeft een tota Scriptura beleden. Dezelfde

18 p_van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 88.

19 vgl. P. de Vries, Het onfeilbare Woord. Kampen: De Groot Goudriaan 1991, 218-219.

120 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 456.

21 Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 4 in: J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche
Belijdenisgeschriften, 62-63.

Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 5 en 7 in: J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche
Belijdenisgeschriften, 64-67.

122

41



Geest, Die spreekt door de profeten van het Oude Testament, spreekt ook door de apostelen
van het Nieuwe Testament.

De Schrift is tevens noodzakelijk. Zij heeft necessitas. Zonder de Schrift is God niet
volkomen te kennen. De canon is het enige beschikbare middel om deel te krijgen aan de
zaligheid. De lezer heeft echter aan de letterlijke betekenis niet genoeg. Het is noodzakelijk
om de geestelijke inhoud ervan te leren verstaan en ‘ons geloof daarnaar te reguleren, daarop
te gronden en daarmede te bevestigen’.

De kennis die nodig is voor het heil is in de Schrift duidelijk te vinden. Met gebruikmaking
van eenvoudige middelen kan men komen tot een voldoende verstaan ervan. De Bijbel heeft
claritas of perspicuitas. De uitleg van het Woord van God is niet voorbehouden aan
theologen. Ondanks haar interne verscheidenheid is dit Woord van God een eenheid. Gods
Woord kan zichzelf niet tegenspreken.'?® Als iets tegenstrijdig lijkt of niet begrepen wordt,
moet 1dzcjI oorzaak daarvan gezocht worden in het door de zonde verduisterde verstand van de
lezer.

Ten laatste is de Schrift volkomen. Er hoeft niets bij. Alles wat nodig is tot de zaligheid is in
haar te vinden: sola Scriptura. De Bijbel heeft perfectio of sufficientia.

De sensus literalis is leidend voor de geestelijke betekenis. Er is diep respect voor de
geschreven (grond)tekst. Toch mag de aandacht voor de letter niet ten koste gaan van de
geestelijke betekenis. De verantwoorde uitleg wordt gevonden op het snijvlak van de
letterlijke, historische betekenis en de geestelijke betekenis. De precieze samenhang tussen
Woord en Geest is lastig te definiéren. Er is innerlijke verlichting door de Geest van God
noodzakelijk voor het zaligmakend verstaan van zulke dingen zoals ze in het Woord
geopenbaard worden, maar tegelijkertijd maakt het geschreven Woord mogelijk dat de
Heilige Geest getuigenis geeft in het hart.

De gereformeerde visie op de Schrift is samen te vatten in een aantal praktische leesregels. (1)
Het startpunt voor het verstaan van de tekst ligt in de historisch-grammaticale betekenis van
het Bijbelgedeelte bij de eenvoudige kenmerken van taal, stijl en genre. (2) Vervolgens
worden de cirkels breder getrokken. De lezer gaat van de perikoop naar het hoofdstuk, van het
hoofdstuk naar het Bijbelboek en vervolgens naar de bredere verbanden. De tekst wordt in
samenhang gebracht met andere plaatsen in de Bijbel. Schrift wordt met Schrift vergeleken.
Een verklaring van een tekst mag niet in tegenspraak zijn met andere plaatsen in Gods Woord.
Duistere gedeelten uit de Schrift worden beschenen met gedeelten waar licht over gevallen is.
(3) Daarna dient de uitleg van de betreffende tekst of perikoop in overeenstemming te zijn
met de algemene beginselen van het geloof, zoals deze in het belijden van de kerk zijn
samengevat.'®> Al is de Schrift de norm die boven alle normering verheven is (norma

2 vgl. J.H. van Doleweerd (red.), Gij zult Mijn getuigen zijn. Zending in bijbels perspectief. Houten: Den

Hertog 2006, 269-270.

In 1621 geeft de Leidse hoogleraar Joh. Polyander (1568-1646) een boek uit over schijnbare
tegenstrijdigheden. Daarin behandelt hij 122 keer twee Bijbelteksten die elkaar schijnbaar tegenspreken
door deze in het verband van de Schrift uit te leggen. J. Polyander, Overeenstemming, benevens eene korte
verklaring van onderscheidene plaatsen uit de H. Schrift, welke schijnbaar met elkander in tegenspraak
zijn, naar volgorde opgesteld door Johannes Polyander; uit het Fransch in onze taal overgebracht door
Franciscus Nutius; bij vernieuwing door den oorspronkelijken schrijver nagezien, verb. en met menige
Schriftuurplaats verm. Middelburg: F.P. d’Huy 1899.

Wij gebruiken het woord ‘belijden’ als een algemene aanduiding van dat waarvan de kerk overtuigd is. Het
belijden van de kerk is terug te vinden in belijdenisgeschriften.

42

124

125



normans), de belijdenis is leessleutel (norma normata). Een uitleg die in strijd is met de
belijdenis van de kerk moet worden verworpen. Uiteindelijk zoekt de lezer naar de geestelijke
kern. Niemand mag rusten totdat hij of zij gevoelt dat God in de tekst spreekt. De
belijdenissen kunnen als een dergelijk criterium fungeren, omdat ze worden geacht de meest
wezenlijke inhoud van de Schrift weer te geven. Omdat (quia) de belijdenisgeschriften
worden geacht de Schrift getrouw weer te geven, zijn ze gezaghebbend, al doen zij dat op
onvolmaakte wijze (quatenus).?®

Deze zorgvuldige, methodische benadering van de Bijbel leidt niet automatisch tot een
gewenst resultaat. Dat komt omdat de lezer afhankelijk is van geloof en geloof gewerkt moet
worden door de Heilige Geest.

2.3.2 De lezer

De Reformatie heeft krachtig stelling genomen tegen het idee dat de Bijbel alleen voor
geoefende of professionele lezers zou zijn. Zij is er voor eenvoudige en geoefende lezers
beiden. Calvijn merkt in het voorwoord van de Geneefse Bijbel op: ‘you who call yourselves
bishops and pastors of the poor people, see to it that the sheep of Jesus Christ are not deprived
of their proper pasture; and that is not prohibited and forbidden to any Christian freely, and in
his own language to read, handle, and hear this holy gospel’.**” Maar welke bekwaamheden
veronderstelt de gereformeerd bevindelijke traditie bij de willekeurige lezer van de Schrift?
En wat kan er gezegd worden over het adres van de Schrift? Vervolgens bespreken we de bij
de lezer veronderstelde leeshouding en de plaats van de context van de lezer in de
gereformeerde hermeneutiek. De paragraaf sluit af met een samenvatting van bevindingen.

De bekwaamheden van de lezer

De kern van de gereformeerd-theologische visie op de lezer is dat deze allerminst
vanzelfsprekend in de juiste verhouding tot dit Woord en de God van dit Woord staat. Men
kan langs de Schrift heen lezen en haar niet verstaan. Dat ligt niet aan de duisternis en
onverstaanbaarheid van de woorden, maar aan het ontbreken van de gezindheid tot waarachtig
luisteren en de ontvankelijkheid om zich te laten leiden en gezeggen. De sluier wordt alleen
dan weggenomen wanneer iemand zich tot de Heere bekeert, wanneer in Christus de diepe zin
van de woorden oplicht en wordt verstaan.*?® Wie de Schrift leest, moet geloven dat Zij het
Woord van God is. Dit geloof is geen natuurlijk bezit. Het is een gave van God. De
zondigheid en onbekwaamheid van de mens om te geloven mag echter geen verhindering zijn
om de Bijbel te lezen en deze uit te leggen, immers de Heilige Geest kan het Woord al
lezende uitleggen en de werkelijke bedoeling ervan te verstaan geven.

Mag een niet-gelovig lezer de Bijbel dan wel lezen? In de gereformeerd bevindelijke traditie
is ruimte gelaten voor de niet-gelovige lezer, die tot een ‘eenvoudig en theoretisch verlichtend
verstaan’ kan komen dat als middel kan dienen tot overtuiging van de waarheid van het
Evangelie en van het geloof in de andere leerstukken.'* Hierbij is de algemene hulp of
algemene genade van de Heilige Geest nodig, al is dit niet hetzelfde als de verlichting van de
Heilige Geest die in de wedergeboorte plaatsvindt. Maar, zo schrijft Theodorus van der Groe,

126 vgl. de quia en quatenus discussie in de GKN waarin de confrontatie tussen eigen belijdenis(identiteit) en

oecumene naar voren komt. M.E. Brinkman, ‘De gereformeerden en de oecumene’ in: W. Stoker, H.C. van
der Sar (red.), Theologie op de drempel van 2000. Kampen: Kok 1999.

J. Calvin, ‘Preface to the Geneva Bible’, Corpus Reformatorum, 1X, 72.

128 Joh. 8:47; 1 Kor. 2:14; 2 Kor. 3:14, 16; G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I. Dogmatische Studién, 144.
129 K. Dijk, Het profetische Woord, 734.

127

43



‘het is voor God niet te wonderlijk om hen hier en daar soms een woord of een zaak te doen
ontmoeten en een onwedergeboren mens stil te houden en die op hun hart te drukken’. ‘Nee,
God wil dat ieder die middelen zal gebruiken, die het meest gepast en nuttig voor zijn staat
zijn. Een dronkaard moet lezen wat er geschreven is over dronkenschap; een onkuise over
boze gruwel van de ontucht; een gierigaard over de gierigheid; een hovaardige over de zonde
van hovaardij, enzovoort. Zo moet de eenvoudige lezen hetgeen duidelijk en eenvoudig
geschreven is. Een bekommerde, die nog buiten het geloof leeft in een onwedergeboren staat,
moet het meest zulke boeken lezen die tot ontdekking van ’s mensen ellende geschreven zijn,
en van de weg om zich met Christus door een ongeveinsd geloof te verenigen, om alzo door
Gods Geest tot een bekeerde en wedergeboren staat gebracht te worden. Dit is de weg van een
directe en geschikte stichting, onder Gods zegen, naar ieders staat en toestand.”*** De Schrift
wil gelezen, onderzocht en overdacht worden met nauwgezetheid en volharding. ‘Dit moet
zelfs het werk van koningen zijn. Het is de plicht van geleerden. Het werk van geringen en
iedereen. De kamerling las op de wagen (Hand. 8:28) en die van Berea (Hand. 17:11)
onderzochten dagelijks de Schriften.”**! Tegelijkertijd moet hierbij opgemerkt worden dat het
christelijk geloof in de gereformeerde theologie niet wordt gezien als een geloof in een boek.
Het is de betekenis van de zaken in de Bijbel voorgesteld, innerlijk ondervonden en voor waar
gehouden, die geloofd worden.**?

Is de Bijbel al spoedig in gebruik bij ongeoefende lezers? Het Bijbellezen is volgens Van
Deursen in de zeventiende eeuw ingeburgerd bij de gewone man. Balthasar Lydius (1576-
1629) spreekt in de Dordtse synode van een voorraad van 60.000 exemplaren, die nog bij de
boekhandels opgeslagen liggen. Willem Baudartius (1565-1640), een van de statenvertalers,
meent nog in 1606 dat een geheel nieuwe en zelfstandig geredigeerde Bijbelvertaling te veel
onrust in de kerk zou brengen.'*® Fransiscus Gomarus (1563-1641) kritiseert een manuscript
omdat bij de Schriftplaatsen geen verklaringen in de kantlijn staan aangetekend, ‘wat wel
voor geleerden niet nodig is, maar voor eenvoudigen des te meer’.*** Wilhelmus a Brakel
prijst in zijn Redelijke Godsdienst de rijke Hollanders omdat zij in elke kamer van hun huis
een grote Statenbijbel hebben staan. ‘Als ze er ook maar wat meer in zouden lezen.”**®

De Westminster Confessie spreekt erover dat een ongeleerde met gepaste gebruikmaking van
de normale middelen tot een voldoende verstaan van de Bijbel kan komen.’®* De Schrift is
voldoende duidelijk om door ongeoefende lezers met enige vrucht en nut gelezen te kunnen
worden. Dat neemt niet weg dat er moeilijke gedeelten zijn die uitleg behoeven. Daarvoor
‘are God’s ministers to be listened to when they expound the word of God, and the men best
skilled in scripture are to be consulted’.*®’ Daarmee is er wel sprake van enige hiérarchie
onder de Bijbeluitleggers, al is het dat men ervan overtuigd is dat alle christenen de Geest in
die mate bezitten dat zij in het Woord die zaken die nodig zijn tot de zaligheid kunnen
onderscheiden. Daarvoor moet zij onbevangen gelezen worden, niet met een ‘hardened and
prejudicated opinion’.™*® Calvijn onderstreept dat God in de Schrift zo duidelijk spreekt dat de
eenvoudigsten Hem kunnen begrijpen. Daarvoor hoeft men waarlijk geen geleerde te zijn.

130
131

T. van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 13.

W. a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 60; vgl. ook G. Voetius, De praktijk der godzaligheid. Tekstuitgave
met inleiding, vertaling en commentaar door dr. C.A. de Niet, Deel Il, Utrecht: De Banier 1996, 248.

Vgl. Heidelbergse Catechismus Zondag 7 vraag en antwoord 21.

A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen. Franeker: Van Wijnen 1991 (2° dr.), 182.

A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen, 183.

135 W. a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 60.

136 \Westminster Confessie art. 1.7.

137 \W. Whitaker, A Disputation On Holy Scripture, 364.

1% R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. I, 459.

44

132
133
134



Integendeel, om onze gehoorzaamheid op de proef te stellen heeft God ons ‘koeherders tot
onderwijzers gegeven en handwerklieden en vissers’. God richt Zich bij het onderwijs in Zijn
Woord naar ons bevattingsvermogen.***

Met enige ambivalentie oordeelt de gereformeerd bevindelijke traditie over het vermogen van
de rede en het verstandelijk denken van de mens als middel om het Woord te verstaan.
Enerzijds wordt aan de rede als instrument van het logisch denken veel vertrouwen gegeven.
Aan de menselijke rede wordt een creatieve functie toegekend. Met behulp van het
instrumentarium van de retorica, met name de syllogismus, kan men het een heel eind brengen
in het vaststellen van de juistheid van de uit de Schrift gemaakte gevolgtrekkingen.'*°
Anderzijds is er de volle overtuiging dat dit instrumentarium tekortschiet. Hoewel de
uiterlijke betekenis door ieder natuurlijk mens bevat kan worden, kan de geestelijke inhoud
alleen worden verstaan door de bekeerde, die verlichte ogen des verstands heeft, namelijk
door de Geest, Die hem alle dingen leert.*" Als er verschil bestaat tussen wat de Schrift en
wat de rede (in de betekenis van denkvermogen, oordeel) leert, dan wordt aangenomen dat de
rede blind, duister en bedrieglijk is. De Schrift spreekt doorgaans de rede tegen.*** De rede is
bedorven en kan dus geen richtsnoer zijn, maar zij is wel het oog waarmee de mens ziet, ook
als hij de Schrift leest.**?

Wilhelmus a Brakel wijst erop dat men kan lezen ‘zonder studieuze onderzoekingen naar den
zin’. Hij noemt dit praktikaal lezen. ‘Als men zich met een nederige, hongerige en
gehoorzame gestalte der ziel voor de Heere stelt en als de stemme Gods horende langzaam en
bedachtzaam leest en onder het lezen den Heiligen Geest in onze harten laat werken; komt er
wat voor dat men in de eerste opslag niet verstaat, men slaat dat voor dien tijd over, en gaat
voort. Heeft iets bijzondere kracht op het hart, men blijft wat staan, men laat het hart daardoor
bewerken, men bidt, men dankt, men verblijdt zich, men verwondert zich, men wordt
verlevendigd tot gehoorzaamheid en dan gaat men voort in het lezen. Heeft men een
hoofdstuk gelezen, men denkt het eens na, indien men tijd heeft. Komt er een opmerkelijke
plaats voor, men stelt er een tekentje bij of men leert dezelve van buiten. Dus moeten
geleerden en ongeleerden het Woord lezen, en alzoo zal men den geestelijke zin hoe langer
hoe klaarder verstaan, en ’t Woord zal ons hoe langer hoe zoeter worden.’***

Wat hebben gereformeerde theologen ermee bedoeld dat gewone mensen de Bijbel kunnen
lezen? In ieder geval niet dat er geen uitleggers nodig zouden zijn. Een goede exegeet kent de
grondtalen maar dat kan van de gewone man of vrouw van de straat niet gezegd worden. De
Bijbel kan dan weliswaar door ieder willekeurig iemand met vrucht worden gebruikt omdat
het een instrument is in de handen van de Heilige Geest, Die door alle menselijke wetten heen
kan breken, maar hiermee is het gebruik van de Schrift niet vogelvrij. Bullinger wijst erop dat
voor het bestuderen van de Schrift kennis van de Hebreeuwse en Griekse taal van groot
belang is.'*> Zwingli schrijft hierover: ‘door voortdurend de teksten van de Schrift te lezen en
te vergelijken, vooral in de Hebreeuwse en Griekse taal, zul je tenslotte zover komen, dat je
zonder kurk kunt zwemmen’.**® Brakel is van mening dat de Schrift in allerlei talen moet
worden overgezet zodat iedereen het Woord in zijn eigen taal kan lezen en horen prediken,

139 J.A. Cramer, De Heilige Schrift bij Calvijn, 87.

140 vgl. W. & Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 46-48.

141 W. a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 24.

142 p, van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 23.
143 A, Rotterdam, Zions Roem en Sterkte. Kampen 1914, |, 184.

144 W. a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 63.

145 W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 105.

146 W. de Greef, ‘De Ware Uitleg’, 91.

45



zoals de apostelen deden. Hij dankt de Heere voor het hoog te waarderen geschenk van de
Statenbijbel. Toch ziet hij vertalingen niet als onfeilbaar. Ze moeten daarom aan de
grondtekst getoetst worden. De grondteksten ziet hij als rechtstreeks door God ingegeven. Als
een onkundige de overzettingen aan de grondtalen niet kan toetsen, zo kan hij ‘evenwel
verzekerd zijn van de waarheid van de zaken uit de overeenkomst des geloofs en samenhang
der zaken, waarbij het getuigenis des Heiligen Geestes, getuigende, dat de Geest in het Woord

sprekende, de waarheid is’.**’

In de gereformeerde orthodoxie speelt bij de uitleg van de Bijbel de catechese een belangrijke
rol. Calvijn schrijft zijn Institutie en daarna zijn Geneefse Catechismus, beide om het volk de
rechte leer voor te houden. De catechismus wordt gezien als een soort samenvatting van de
Bijbelse boodschap, maar ten slotte gaat het erom dat de catechisanten vertrouwd worden
gemaakt met de Bijbel.**® Om God in Zijn Woord te kunnen verstaan, is er catechese nodig.
William Perkins (1558-1602) benadrukt de noodzaak van enige basiskennis van de zaligheid
en van de fundamentele artikelen van het geloof ten behoeve van een goede interpretatie. Ook
oefening is van belang. Petrus van Mastricht onderstreept het belang van het opwekken van
een ‘love for the Word of God’ en de gewoonte van dagelijkse meditatie. Herhaaldelijk wijst
hij op het belang van het lezen, horen, uitleggen, overwegen en praktiseren van de
onderwijzingen uit de Schrift.**

Vooral op scholen, die langzamerhand opkomen in de stad en op het platteland, vindt het
Bijbellezen als vak plaats en worden in de zeventiende en achttiende eeuw de onderwijzers de
eerste catecheten van de jeugd.*® In de eerste eeuwen na de Reformatie wordt de toegang tot
de Bijbel gehinderd door analfabetisme, slechte toegankelijkheid van handschriften, het
ontbreken van vertalingen of door hoge prijzen van gedrukte Bijbels. Daadwerkelijk
Bijbellezen is voorlopig nog voorbehouden aan de schoolgaande jeugd. Het duurt dan ook tot
de achttiende eeuw voordat de Bijbel werkelijk wijdverbreid raakt en door velen zelfstandig
gelezen kan worden.***

Het adres van de Schrift

Het geopenbaarde Woord van God is voor alle mensen, immers de Schrift zelf vertelt dat God
wil dat alle mensen zalig worden en tot kennis van de waarheid komen.™? De openbaring van
Gods Woord is dus voor alle mensen. Daartoe moet de Schrift niet alleen gelezen worden,
maar ook worden uitgelegd.’® Wilhelmus & Brakel is er duidelijk in: het preken leert,
beweegt, bekeert en vertroost iedere gelovige, even gelijk het lezen doet en het lezen doet
hetzelfde wat het horen doet. Het Woord wordt op tweeérlei wijze ontvangen. Lezen en horen
zijn geen tegenstrijdige zaken. Het Woord moet door iedereen gelezen worden. Het is ‘een
verschrikkelijke kerkroof en een sluiten van de weg naar de hemel’ als de Bijbel uit handen

147\, a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 55.

18 vgl. W. Verboom, De catechese van de Reformatie en de Nadere Reformatie. Amsterdam: Buijten &
Schipperheijn 1986, 237-242, 326-328.

19 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 466.

150 vgl. G.D.J. Dingemans, In de leerschool van het geloof. Mathetiek en vakdidactiek voor catechese en

kerkelijk vormingswerk. Kampen: Kok 1995 (3°dr.), 172.

F.A. van Lieburg, ‘Het piétisme en de bijbel. Vroeger en nu’ in: Theologia Reformata, 45/2 (2002) 145-

158.

1921 Tim. 2:4.

153 Bullinger geciteerd door R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 464.

46

151



wordt genomen van de gewone mens. Een ieder mens, geleerd of ongeleerd, mag en moet het
Woord Gods lezen.™

Is de Bijbel niet het bezit van geleerden of theologen? Nee, de Bijbel is van het (kerk)volk.
De catecheten van de Nadere Reformatie hebben er sterk voor geijverd dat het volk de Bijbel
zou kennen.™ Niet de kerk of de overheid moet oordelen in de geschillen die er in de
gemeente kunnen ontstaan, maar dat moet gebeuren door gezamenlijke Schriftstudie.®® De
Bijbel moet ook door iedereen gelezen kunnen worden. Daarom is nodig dat ‘er een

allerzuiverste en allernetst verbeterde overzetting aan de kerke voorgestelt worde’ al

Voetius benadrukt dat het lezen een bevel van God is, nodig ter zaligheid en een middel om
ons tot geloof te brengen.'*® Hij wijdt aan het lezen van het goddelijke Woord in zijn Praktijk
der Godzaligheid een apart hoofdstuk. Hij beveelt bij de gewone of regelmatige lezing een
zekere orde en wijze van lezen aan. Hij onderscheidt twee vormen van lezen, namelijk in het
openbaar en in besloten kring, dat wil zeggen: persoonlijk of in gezinsverband. Hiermee wil
hij niet zeggen dat Bijbellezen een strikt individuele aangelegenheid is. Bij elke gelegenheid
die zich voordoet, of ook die we bewust zoeken, moeten we aan anderen vertellen wat we het
laatst gelezen hebben, tot wederzijdse stichting.**®

Voor wat betreft het brede adres van de Schrift worden in de gereformeerde orthodoxie in de
loop van de tijd wel verschillende accenten gelegd. Bij sommigen krijgt het Schriftverstaan
een dusdanig innerlijk karakter en het werk van de Heilige Geest zo’n afzonderlijke nadruk
dat de Schrift slechts gezien wordt als een dode letter die in de ziel tot leven moet worden
gebracht. De Bijbeltekst wordt dan zozeer verinnerlijkt en vergeestelijkt dat de filologische of
historische context niet relevant meer is. De Schrift is dan geen bron en toetssteen meer van
de geloofservaring. De juiste betekenis van een Bijbeltekst is dan uiteindelijk alleen voor de
uitverkoren kinderen van God verstaanbaar. De dode letter kan alleen bij een geestelijk mens
tot leven komen. Het Woord van God wordt dan een Bijbel naast het geklank van de Geest in
de ziel. De ware betekenis van het Woord wordt dan slechts incidenteel geopenbaard, soms
onder het lezen, maar meestal via het krijgen van teksten.'®

In de achttiende eeuw komen de vragen rondom de verstaanbaarheid van de Schrift enerzijds
en de aard van de verlichting door de Geest anderzijds sterker naar voren. Aan de ene kant
zijn er theologen in de gereformeerde orthodoxie die benadrukken dat een natuurlijk mens wel
de woorden van de waarheid maar niet de waarheid van de woorden kan verstaan.’®* De
nadruk ligt daarbij op de noodzaak van een goddelijke verlichting voor het verstaan van de
Schrift, los van de letter. De onderscheiding tussen Woord en Geest wordt dan ongemerkt een
scheiding tussen Woord en Geest. Maar aan de andere kant zijn er ook theologen die deze leer
van de innerlijke verlichting vinden strijden met de duidelijkheid en verstaanbaarheid van de

13\, a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 52.

15 W. Verboom, De catechese van de Reformatie en de Nadere Reformatie, 326.

1% Amesius, geciteerd in: C. Graafland, ‘Schriftleer en Schriftverstaan’, 32. Hierbij moet wel worden

opgemerkt dat Amesius een congregationalistische kerkopvatting had die niet door iedereen gedeeld werd.

P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 2,11.

158 G. Voetius, De praktijk der godzaligheid, 246.

%9 G. Voetius, De praktijk der godzaligheid, 246.

160 Vgl. AF. van Lieburg, ‘Het piétisme en de bijbel’.

161 J. van den Berg, ‘Letterkennis en geestelijke kennis: een theologenstrijd in de achttiende eeuw over de
verstaanbaarheid van de Schrift’ in: Nederlands Archief voor Kerkgeschiedenis. Vol. 60 (1980), 253, citaat
van Schortinghuis.

157

47



Schrift.*®* De hoofdstroom houdt het uiteindelijk bij de overtuiging dat innerlijke verlichting
door de Geest noodzakelijk is voor het rechte verstaan van de Schrift.

De vereiste leeshouding

Het is niet om het even hoe men met de Schrift omgaat. Een godvruchtige leeshouding is van
belang. Deze is te omschrijven met diverse kenmerken, waarbij vooral nadruk gelegd wordt
op de attitude van de lezer.

Biddend

Het gebed dient aan het lezen vooraf te gaan. Hieronymus Zanchius schrijft hierover: ‘The
first rule for reading and interpreting Scripture is that all such endeavors must be preceded by
the invocation of Christ Jesus, who regenerates our souls and leads us to the right
understanding of God’s Word’.**® Wie met een waar voordeel wil lezen, moet altijd tezamen
lezen en bidden. lemand moet met ernst overdenken hoe geheel onbekwaam hij of zij daartoe
is en hoe de Heere Zelf, om te lezen, inwendig ons verstand moet openen en ons hart met Zijn
Geest moet aanroeren. ‘Probeer de geestelijke blindheid van uw hart eerst in waarheid op te
merken en dat u Christus mist, Die het enige en waarachtige Licht der wereld is’.®*
Wilhelmus a Brakel schrijft dat telkens als men zich zet om te lezen, men zich voor het
aangezicht des Heeren moet stellen en zijn hart tot de Heere moet verheffen, biddende om de

Geest door Welke het Woord geschreven is.*®

Gelovig

Een mens die met zijn hart niet gelooft wat hij leest, die houdt het in alles voor leugen. God
moet Zelf door Zijn Woord en Geest een oprecht geloof in het hart werken. Als iemand dat
geloof niet bezit, dan mag het om niet van Christus worden begeerd.*®® Wilhelmus & Brakel
benadrukt dat niet alle mensen bekwaam zijn om de Schrift in haar geestelijke bedoeling te
verstaan. Een blinde ziet de zon niet, en een bijna blinde ziet alleen de schemering. Een
natuurlijk mens kan wel op een natuurlijke wijze de woorden van de Schrift, de zin en de
samenhang zien, maar de geestelijke zin ziet hij niet. Daarvoor is hij blind. Brakel houdt wel
de mogelijkheid open dat God sommigen bedeelt met ‘een algemene verlichting” waarmee zij
de heerlijkheid en beminnelijkheid van de goddelijke waarheden zien. Echter, de minste van
de begenadigde kent de bedoeling van Christus en ‘aandachtig het Woord lezende, zoo
verstaat hij alles, wat hem tot zaligheid noodig is, hij ziet de waarheid in het Woord, hij kent
ze en gelooft ze, omdat ze in het Woord staat’.*®

Eerbiedig

Wij hebben tegenover de Schrift te staan met grote eerbied, dat wil zeggen niet alleen met
gebed en geloof, maar ook met vrees, onderwerping en gehoorzaamheid. Het gaat om het
Woord van God en God is de opperste Waarheid, het eerste en hoogste Goed en de

162 In hoofdstuk 4 zullen we hier dieper op ingaan. Interessant in dit verband is de positie van Wilhelmus

Schortinghuis (1700-1750) die met zijn ‘Het innig christendom’ de nodige polemiek veroorzaakte rondom
het thema van de verhouding Woord en Geest en fel werd bestreden door de Leidse hoogleraar Johan van
den Honert (1695-1758). Zie hiervoor M.J.A. de Vrijer, Schortinghuis en zijn analogieén. Amsterdam: H.J.
Spruyt Uitgevers-Maatschappij 1942, 265 wv.

163 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 482.

164 Th, van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 53-54.

165 W. & Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 61.

186 Th, van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 68.

187 \. a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 38.

48



Volmaaktheid, de enige Wetgever, Die behoeden kan en verderven.*® God is van Zijn Woord
niet te scheiden. Willen we de Schrift verstaan, dan komt het op eerbied aan. Eerbied
openbaart zich in gehoorzaamheid en bereidwilligheid om zich te laten onderwijzen, in
obedientia en docilitas. ‘Want het is voor de mens met zijn wildebeestennatuur heel moeilijk
een lammetje te worden, dat zich door de herder laat leiden. Daar is er nauwelijks een op de
honderd die de trotsheid van de geest wil afleggen.’*®® Wij moeten dus beginnen met ons te
buigen voor het geschreven Woord. Wij zullen het getuigenis des Geestes niet vernemen, als
wij niet de weg van de gehoorzaamheid aan de letter gaan.

Aandachtig

Er wordt gewezen op de nodige aandacht en concentratie waarmee het lezen van de Schrift
gepaard moet gaan. Onder het lezen is nodig bedaardheid, aandacht, dat men niet haaste om
gedaan te krijgen en zijn taak af te doen. ’t Is beter om minder te lezen, indien de tijd
ontbreekt, opdat men opmerkende zij, schrijft Wilhelmus a Brakel. ‘Het gelezen gedeelte
moet als het ware herkauwd en in het verstand en het geheugen worden opgesloten, om te
voorkomen dat we als lezers net zo vergeetachtig zijn als de hoorders die Jacobus beschrijft’,
schrijft Gisbertius Voetius.!”® Geestelijk herkauwen van het voedsel van het goddelijke
Woord is als een heilige en geestelijke werkzaamheid van de ziel, waardoor het gehoorde of
gelezen Woord onder invloed van de Geest in hemelse aandacht bij zichzelf overdacht wordt
en dieper overpeinsd, als een vrucht van het Woord van God, door de Geest. Dat is iets anders
‘dan alleen dat haastige en snelle inslokken van het dierbare Woord des Heeren, door
onaandachtig horen en lezen, zonder ooit met enige heilige aandacht of ernstige
zielsoverdenking daarbij stil te staan’.*’* Theodorus van der Groe (1705-1784) vermaant de
vluchtige lezer: ‘Uw gedachten hebben daaromtrent altijd heen en weer gezworven, zoals een
zwerm vliegen en muggen ’s zomers in de lucht, zonder ooit een minuut met ernst daarbij stil
te staan. En daar is de reden dat u tot hiertoe, onder al uw horen en lezen, nog nooit de
goddelijke kracht van het Woord des Heeren in uw hart tot een doorbrekende bekering
gevoeld hebt. Wil deze uw droevige ellende voor de Heere toch eens beginnen te betreuren.
Laat hem beproeven of hij door de werking van de Heilige Geest wel zo kan stil staan in het
aandachtig beschouwen van de hoge en heilige majesteit Gods, dat hij daardoor waarlijk
gebracht wordt tot een innige schaamte en verfoeiing van zichzelf, wegens zijn zonden en
walgelijke zielsonreinheid’.}?

Onderzoekend

De eerder genoemde kenmerken duiden op een bescheiden en ootmoedige leeshouding. Dit
betekent echter allerminst dat niet studieus en onderzoekend met de Schrift mag worden
omgegaan. Men kan en mag de Schrift studerend lezen. ‘Een studieus of onderzoekend lezen
is als men naspeurt den samenhang met het voorgaande en volgende, de wijzen van spreken,
’t einde en oogmerk, den tekst te vergelijken met andere plaatsen, waar de zaak breder
verklaard wordt en met gelijkluidende teksten. Hiertoe is dienstig dat men de kanttekening
nazie. (...) Op deze wijze zoekt en vindt men de letterlijke zin. Doch men moet aan de letter
niet blijven hangen, gelijk vele letterknechten doen, maar men moet doordringen tot de pit, tot
de inwendige natuur van de zaak zelf. Hier is een natuurlijk mens blind, hoe geleerd, hoe
ervaren in het Woord, hoe bekwaam om de samenhang te verstaan en de letterlijke zin aan
anderen te tonen; maar een godzalige begint terstond de geestelijke zaken in hare eigene

168 G. Voetius, De praktijk der godzaligheid, 245.
169 J.A. Cramer, De Heilige Schrift bij Calvijn, 79.
170 G, Voetius, De praktijk der godzaligheid, 245.
11 Th, van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 79.
12 Th. van der Groe, Het lezen van de Heilige Schrift, 56.

49



klaarheid, natuur en kracht te zien en hij neemt daarin meerder toe, hoe meer hij zich bezig
houdt met de zaken te beschouwen en te overpeinzen’.!”® Voor deze lezers geldt het gebruik
van de middelen zoals de talen, logica, filosofie, historische kennis en commentaren.'™ Deze
leesvorm wordt door Wilhelmus & Brakel onderscheiden van het praktische lezen waarbij het
vooral gaat om het horen van de stem van God en het laten werken van de Heilige Geest in
het hart.'” Het gebruik van de kanttekeningen van de Statenvertaling wordt voor het
studerend of onderzoekend lezen regelmatig aanbevolen.

Tussen het onderzoekend en meditatief lezen bestaat een zekere spanning. Onderzoekend
lezen kan louter letterkennis worden. Wilhelmus Schortinghuis (1700-1750) noemt dat een
valse en onvruchtbare kennis. Daartegenover wordt dan de bevindelijke kennis geplaatst,
waardoor de waarheden van het Evangelie bevindelijk worden gekend, ‘gemoedelijk genoten’
en ‘waardig bewandeld’."® Door anderen wordt dit opgevat als een ondermijning van het
gezag van de Schrift, wat tot gevolg zou hebben dat de studie nagelaten zou worden. Het
aanprijzen van het inwendige Woord als het enige ware zou immers het uitwendige Woord
overbodig maken.

De culturele achtergronden van de lezer

De persoon van de lezer is niet onbelangrijk. In de gereformeerde orthodoxie is de uitleg van
de Schrift nooit opgevat als het zuiver toepassen van een techniek. Het al eerder behandelde
onderscheid tussen studerend of onderzoekend lezen en praktikaal of meditatief lezen is daar
een voorbeeld van. De uitleg van de Schrift behoeft een zekere divinatie van de kant van de
lezer. Niet alleen uitleg langs de weg van het algemene naar het bijzondere, maar ook uitleg
van de concrete situatie waarin de lezer of uitlegger zich bevindt richting de Schrift.'’”” Binnen
de eerder geschetste kaders pleit men voor een vrijheid van exegese. God is vrij in de
werkingen van Zijn Geest, Die Hij schenkt aan wie Hij wil, ofschoon deze vrijheid van
exegese confessioneel is ingekaderd.!”® Eenheid van exegese wordt echter nooit nagestreefd.
De één mag een tekst zus en de ander zo opvatten. Er zijn plaatsen die verschillend verstaan
worden, zolang er maar geéxegetiseerd is. Exegese blijft mensenwerk en krijgt nooit het
gezag dat de Schrift zelf heeft.

Hoewel de lezer als individu er mag zijn, wordt hem in de gereformeerd bevindelijke traditie
met zijn eigen achtergronden, behoeften en omstandigheden niet een expliciete rol gegeven.
Evenals de Schrift niet ondergeschikt gemaakt mag worden aan de confessionele traditie, zo
mag de Schrift ook niet onderworpen worden aan het wereldbeeld van de lezer en allerlei
actuele ontwikkelingen in denken en moraal. Bezien we de situatie in Genéve, in de tijd van
Calvijn, dan blijkt dat de kerk fungeert als een gemeenschap van Bijbellezers. Wel benadrukt
Calvijn dat de Bijbel er voor iedereen is. ledereen moet er zijn dagelijks werk van maken het
Woord van God te lezen en te luisteren naar Gods stem. Daarom moet de Bijbel ook
beschikbaar komen in de taal van de bevolking. Maar geleerde en ongeleerde lezers horen bij
elkaar. Calvijn gelooft dat alle gelovigen de Bijbel juist kunnen verstaan in haar

13 W. & Brakel, Redelijke Godsdienst, I. 2, 61.

174 v/gl. P. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 2, 72.

5. & Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.2, 61.

176 J.C. Kromsigt, Wilhelmus Schortinghuis, Een bladzijde uit de geschiedenis van het piétisme in de
Gereformeerde Kerk van Nederland, Groningen 1904, 143.

17 F.W. Grosheide, Hermeneutiek, 112.

18 \vgl. G.C. den Hertog en C. van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen, 23.

50



kernboodschap. Maar het lezen van de Bijbel blijft een taak van heel de kerk.'”® Het
wereldbeeld van de lezer gaat schuil achter of valt samen met het wereldbeeld van de
collectieve gemeenschap namelijk zoals dit door de kerk naar buiten toe onder woorden wordt
gebracht.

Bevindingen

In de gereformeerd bevindelijke traditie krijgt de gewone lezer een bescheiden plaats
toebedeeld. Het gelovige individu heeft vrije toegang tot de Schrift. Op dit punt zijn er
formeel geen beperkingen.

Beperkingen zijn er wel als het gaat over de bekwaamheid van de lezer om de feitelijke
bedoeling te verstaan, al wordt niet ontkend dat de niet-gelovige tot een zeker verstandelijk
verstaan van de Schrift kan komen en geeft men hoog op van de redelijke vermogens van de
mens. De gereformeerd bevindelijke traditie onderstreept echter de opvatting dat een mens de
bekwaamheid mist om vanuit zichzelf de eigenlijke geestelijke bedoeling van de Schrift te
verstaan. Daarvoor zijn wedergeboorte en geloof nodig en deze worden gewerkt door de
Heilige Geest. Het lezen van de Bijbel vraagt om een godvruchtige leeshouding.

De onbeperkte particuliere toegang enerzijds en de geestelijke onbekwaamheid om de juiste
zin ervan te verstaan anderzijds doen vragen naar uitleg. De enige echte uitlegger is de
Heilige Geest. Die verlicht de kerkelijke uitleggers. Bijbellezen is geen particuliere
aangelegenheid. Ook al bestaat er geen objectieve maatstaf waaraan het Schriftverstaan kan
worden getoetst, de uitlegging van de Schrift wordt beoefend in de geloofsgemeenschap die
de grenzen van de uitleg aangeeft. De uitleg is vrij, maar vindt wel plaats binnen de leesregels
van de geloofsgemeenschap.

In de gereformeerde Schriftuitleg is geen expliciete plaats ingeruimd voor de concrete situatie
en de leefomstandigheden van de lezers.*®® Aan de invioed van zowel de persoonlijke
levensgeschiedenis als het eigen wereldbeeld van de lezer op het verstaan van de tekst, wordt
geen enkel woord gewijd. Dat elke Bijbellezer vanuit bepaalde vooronderstellingen, met
eigen ervaringen en verwachtingen tot de heilige Schrift nadert, wordt niet expliciet
verdisconteerd in de hermeneutische praktijk van de gereformeerd bevindelijke traditie.'®
Blijkbaar ervaart de Bijbellezer in deze traditie als het gaat om ervaringen met de Schrift en
relevantie van de Schrift voor het concrete leven een grote mate van homogeniteit.

In de looptijd van de gereformeerde orthodoxie is er weinig expliciete aandacht geweest voor
de eigen rol van de lezer in het hermeneutisch proces. We merken hier al wel vast op dat door
de wetenschapsontwikkeling van de negentiende en twintigste eeuw ‘spanning’ is ontstaan
tussen de subjectieve inbreng van de Bijbellezer en de objectieve door de gereformeerde
orthodoxie geformuleerde leesregels. Het menselijk subject, zijn of haar ervaring en beleving,
is belangrijker geworden en zij speelt in de eenentwintigste eeuw in de westerse theologie een
actieve en constitutieve rol als het gaat om haar omgang met de Schrift. Daar hebben niet
alleen de stijgende alfabetisering en invoering van de leerplicht begin twintigste eeuw aan

9 M. Labberton, Ordinary Bible Reading. The Reformed Tradition and Reader-Oriented Criticism.

Cambridge: Faculty of Divinity 1990, 32.

Hiermee wil niet gezegd zijn dat men geen oog zou hebben voor verschillende leefomstandigheden. Echter,
het gaat in dit onderzoek om hermeneutiek c.g. het proces van uitleggen en toepassen van de Schrift.
Binnen dat kader is er sprake van een omissie.

181 vgl. B. Wentsel, De Openbaring, het Verbond en de Apriori’s, Dogmatiek deel 2. Kampen: Kok 1982, 552.

51

180



bijgedragen, maar ook de individualisering, namelijk de toenemende nadruk op een mens die
echt zichzelf kan zijn, die leeft in een open participatie met anderen en als uniek persoon
participeert in deze wereld.

2.3.3 De context

We handelen eerst over de functie van de oorspronkelijke context waarin de Schrift werd
ontvangen. Daarna besteden we aandacht aan de rol van de kerkelijke context voor het
verstaan van de Schrift. We sluiten af met enkele bevindingen.

De Schrift en de oorspronkelijke leesgemeenschap

De gereformeerd bevindelijke traditie belijdt de theopneustie van de Schrift.®*> De Schrift is
door de Bijbelauteurs ingeademd. God heeft niet alleen overdrachtelijk, door natuur en
geschiedenis, door feiten en gebeurtenissen tot de mens gesproken, maar is ook tot de mens
afgedaald en heeft in menselijke taal en woorden Zijn gedachten meegedeeld. De theopneustie
wordt gezien als een spreken van God tot de mensen van alle tijden en plaatsen, door mensen,
namelijk door de mond van profeten en apostelen, zodat hun woord Gods Woord is.*®®

De aandacht in de gereformeerd bevindelijke traditie is gericht op de eenvoudige natuurlijke
betekenis van de tekst. Dat houdt in dat de tekst verstaan wil worden in de concrete
historische context van de perikoop. De verbinding met het nu heeft te maken met de
opvatting dat de werkelijkheid van toen geen andere is dan die van nu. Het waren toen
mensen, schepselen van God en het zijn nu mensen en schepselen van God. Het Woord van
God raakte het leven in de tijd van de auteurs en eerste lezers van de Schrift en stond in het
verband van die tijd, maar verliest tegelijkertijd niet de betekenis in andere tijden.'** De
afstand tussen de context van de eerste lezers en de hedendaagse lezers in allerlei van elkaar
verschillende culturen kan groot zijn, maar er loopt altijd ook een rode draad van
universaliteit doorheen. Het Woord van God was toen en is nu ten volle op de tijd en op het
volle menselijke leven betrokken. Het is door menselijke bemiddeling het tot ons gesproken
Woord. Er is steeds sprake van een tijdbetrokken ‘Sitz im Leben’, een tijdbetrokken taal.*®
De gereformeerde traditie heeft echter nooit gestreefd naar een boventijdelijke
Schriftbeschouwing of een traditionele onveranderlijkheid. In de praktische vertolking van de
Schrift mag de lezer steeds opnieuw met de spanning geconfronteerd worden tussen de
verticaliteit en de horizontaliteit van de Schrift, tussen de universaliteit en de actualiteit."®® De
uitwerking hiervan in de ethiek wijst op een spanning tussen deze twee polen die onder de
aanhangers van de gereformeerd bevindelijke traditie regelmatig conflicten veroorzaakte over
wat ethisch wel of niet geoorloofd was.*®’

182 Zie hiervoor 1 Tim. 3:16.

18 H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 453.

184 Zie ook het onderscheid tussen historisch en normatief gezag in par. 2.3.1 over de eigenschappen van de
Tekst.

185 vgl. G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I1. Dogmatische Studién, 100-108.

18 vgl. G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I. Dogmatische Studién, 110-113.

187 Zie bijvoorbeeld hoe Guilielmus Amesius ethische vragen behandelt met een beroep op de Schrift en hoe
de gereformeerde traditie nu met deze vragen omgaat. W. Amezes, Vijf boeken van de consciéntie en haar
regt of gevallen. Vertaalt en met uytgedrukte schriftuurplaatsen vermeerdert door C. van Wallendal.
Amsterdam: W. Geesink 1896; J. Douma, Verantwoord handelen. Inleiding in de christelijke ethiek.
Kampen: Kok 1983 (3° dr.) en W.H. Velema, Oriéntatie in de christelijke ethiek. Zoetermeer:
Boekencentrum 1990.

52



Een van de kenmerkende trekken van de Reformatie en de daarop voortbordurende
gereformeerd bevindelijke traditie is het vertalen van de Bijbel in de volkstaal. De Bijbel
wordt gezien als oorspronkelijk gesproken woord dat vervolgens door een bijzondere zorg
van God op schrift gesteld is."®® De gereformeerd bevindelijke traditie is van mening dat de
Bijbel vertaalbaar is.'®® En deze vertaalbaarheid impliceert een waardering voor de culturele
achtergronden. Vertalen is namelijk niet een kwestie van coderen en decoderen. Een
Bijbelvertaling is een loopbrug over de kloof tussen de oude talen en moderne talen. Cultuur-
en wereldbeschouwing van de doelgroep spelen een belangrijke rol bij het goed of verkeerd
begrijpen van de vertaalde Bijbelgedeelten. Gezien de vertaalprincipes zoals gehanteerd door
de Statenvertalers blijkt dat de gereformeerde orthodoxie naast historische en culturele
getrouwheid ook duidelijkheid in de nieuwe taal nastreefde. Zij wilden dicht bij de
oorspronkelijke tekst blijven, maar tegelijkertijd ook duidelijk vertalen.'*

De kerk als geloofsgemeenschap

In volgorde gaat in de gereformeerd bevindelijke traditie de Schriftuitleg voor het belijden
van de kerk. De kerkelijke interpretatie van de Schrift gaat nooit voorop en is nooit
onfeilbaar. De Schrift zelf is voor de gereformeerde uitlegger gezaghebbend. Echter, de kerk
met haar belijden, zoals uitgedrukt in de gereformeerde belijdenisgeschriften, wordt van
belang geacht voor het interpreteren van de Schrift, ook al staat de autoriteit van de Schrift
boven de autoriteit van de kerk en ook al werd de canon vastgesteld toen de kerk reeds
bestond.'®! Deze gedachte is gegrond in het geloof en het belijden van een heilige algemene
christelijke kerk. Het is een oude gedachte. Ze stamt al uit de Apostolische Geloofsbelijdenis.
Daarin belijdt de kerk een kerk die één is in hetzelfde geloof, herkenbaar aan haar
pelgrimsgestalte, een kerk die er zal zijn voor alle tijden en plaatsen, en die gebouwd is op de
leer van apostelen en profeten.’? In de Heidelbergse Catechismus wordt bij de uitleg van het
artikel uit de Apostolische Geloofsbelijdenis ook nadruk gelegd op de ‘enigheid des waren
geloofs’.®® In de Nederlandse Geloofsbelijdenis wordt in lijn met de gedachten van de
reformatoren over de kerk de volgende definitic gegeven van deze ‘enige katholieke of
algemene kerk: een heilige vergadering van ware Christgelovigen, al hun zaligheid
verwachtende in Jezus Christus, gewassen zijnde door Zijn bloed, geheiligd en verzegeld door
de Heilige Geest’.'® Uit deze overtuiging concluderen we dat in de opvatting van de
gereformeerd bevindelijke traditie de interpretatie van het Evangelie in de actualiteit niet kan
plaatsvinden buiten de kerk van alle tijden en plaatsen en buiten deze geloofsinhoud om. ‘Uit
geheel het Woord moeten de dogmata bijeen verzameld en stelselmatig geordend worden en
dit is niet het werk van enkele godgeleerden, maar van de Kerk, door de Heilige Geest
geleid.”**® De gestalte waarin de dogma’s worden doorgegeven zijn de belijdenissen.’®® Wel
zag het protestantisme zich na de Reformatie al snel genoodzaakt tot een belangrijk

188
189
190

Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 3.

Vgl. ook Westminster Confessie 1.8.

D. Kroneman, ‘Bestaan er (specifiecke) gereformeerde vertaalprincipes?’ in: J.H. van Doleweerd (red.), In
onze eigen taal. Conferentiebundel zending en bijbelvertaalwerk. Woerden: ZGG 2011, 128-169.

R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 81.

H. Bavinck, De katholiciteit van Christendom en kerk, ingeleid door G. Puchinger. Kampen: Kok, 1968 (2°
dr.); H. Bavinck, Gereformeerde katholiciteit (1888-1918). Serie Klassiek licht. Barneveld: Nederlands
Dagblad, 2008.

Heidelbergse Catechismus Zondag 21 vraag en antwoord 54.

Nederlandse Geloofsbelijdenis art 27. Zie uitgebreider: A.D.R. Polman, Onze Nederlandse
Geloofsbelijdenis. Verklaard uit het verleden geconfronteerd met het heden, 4 delen. Franeker: Wever, z.j.,
deel 3, 229-278.

1% G.H. Kersten, De Gereformeerde Dogmatiek. Utrecht: De Banier, 1950. Deel I, 12.

19 v/gl. J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, 19.

53

191
192

193
194



onderscheid tussen fundamentele en niet-fundamentele geloofsartikelen. Reeds Calvijn
maakte dit onderscheid om niet elke afscheiding te wettigen.**’

Ook Johannes Calvijn wil allerminst de betekenis van de kerk loochenen. Hij verwijst naar
Augustinus en schrijft dat hij het Evangelie niet geloofd zou hebben, wanneer het gezag van
de kerk hem daartoe niet bewogen had. Niet omdat het van de kerk zou afhangen, maar omdat
gelovigen geen zekerheid zouden hebben van het Evangelie om daardoor gewonnen te
worden voor Christus indien het eenparig gevoelen van de kerk hen niet aandreef. Calvijn
noemt het gezag van de kerk de inleiding waardoor wij tot geloof in het Evangelie worden
voorbereid.*® De heilige Schrift is het uitgangspunt, maar omdat de Bijbel verschillend wordt
uitgelegd, is dat niet genoeg. De kerk is nodig. De context van de kerk en haar geschiedenis is
daarom voor de gereformeerde orthodoxie een niet weg te denken factor in de Bijbeluitleg. De
kerk, als schepping van het Woord, is om die reden zowel in de actualiteit als in de
geschiedenis, de natuurlijke ‘habitat’ van de Bijbel.®® De auteurs van de Westminster
Confessie ontkennen bijvoorbeeld niet dat iemand de Bijbel persoonlijk moet bestuderen,
maar ze benadrukken de privéstudie niet. ‘Rather, the picture is that of men hearing the Word
preached, and studying the Scripture in the fellowship of the church.” Robert Harris (1580-
1658), een van de schrijvers van het hoofdstuk over de Schrift, zegt hierover: ‘Therefore if
you would have this new spirit ... wait up on God in His own waies and means, till He please
to speak life unto your souls: For, “the words that I speak (saith our Savior) are spirit, and
they are life”.” En Harris voegt hieraan toe: ‘that men should especially apply themselves to
the communion of saints. This is the context in which men wait upon the Lord in the use of
the ordinary means which He has provided’.?®

De communicatie van het Evangelie wordt in de gereformeerd bevindelijke traditie nauw
verbonden met de hoorbare verkondiging van het Woord en het onderwijs erover in de
gemeente. In prediking en onderwijs wordt de Schrift voor de gemeente uitgelegd en
toegepast. In zondagse diensten en andere samenkomsten komt de christelijke gemeente als
hoor- en leesgemeenschap bijeen.?”* De Heidelbergse Catechismus belijdt dat het geloof door
de Heilige Geest gewerkt wordt ‘door de verkondiging van het heilig Evangelie’.zo2 In de
Westminster Confessie wordt beleden dat de ‘leer van berouw ten leven door elke dienaar van

het Evangelie moet worden gepredikt, evenals die van het geloof in Christus’.?%®

Van de opdracht tot prediking en onderwijs door de kerk is de stap naar de ambten snel
gemaakt. Enerzijds belijdt de gereformeerd bevindelijke traditie dat niemand beschikt over de
ware uitleg van de Schrift, privépersonen niet, maar ook de kerk niet, maar anderzijds wordt
de kerk geregeerd door de ambten van predikant, ouderling en diaken. Deze ambtsdragers,
met geestelijke gaven bedeeld, worden op onderscheiden wijze geroepen het Woord uit te

197 3. Calvijn, Institutie, IV.1, 12 en 13; IV.2, 1.

198 3. Calvijn, Institutie, 1.7.3, 5. H. van den Belt, Betrouwbaar getuigenis, 26-28. Ook Zacharias Ursinus haalt
in zijn Schatboek bij de behandeling van vraag en antwoord 54 van de Heidelbergse Catechismus deze
uitspraak aan. Zie: F. Hommius, Schatboek der verklaringen over den Nederlandschen Catechismus uyt de
Latynsche lessen van Dr. Zacharias Ursinus, opgemaakt van Ds. David Pareus, vertaalt met Tafelen,
verligt door Ds. Festus Hommius. Deel 1. Gorinchem: Nicolaas Goetzee 1736 (3° dr.), 540.

G. van den Brink, ‘Theologische interpretatie als antwoord op de hedendaagse crisis in de bijbeluitleg’ in:
J. Hoek (red.), Sola Scriptura, 147.

J.B. Rogers, Scripture in the Westminster Confession, 385.

Voor verdere uitwerking zie: K. Dijk, De dienst der prediking. Kok: Kampen 1955 en T. Hoekstra, Het
Woord Gods in de prediking. Kok: Kampen 1932.

Heidelbergse Catechismus Zondag 25 vraag en antwoord 65.

Westminster Confessie XV.1.

199

200
201

202
203

54



leggen.®®* Als we het over de leesgemeenschap van de Schrift hebben, nemen in de
gereformeerd bevindelijke traditie de ambtsdragers dus een invloedrijke positie in en hebben
zij ook een toezichthoudende en beoordelende rol.?®> Matthew Henry (1662-1714) benadrukt
in zijn inleiding op zijn omvangrijke Bijbelcommentaar dat ‘it is the duty of all Christians
diligently to search the Scriptures, and it is the office of ministers to guide and assist them

therein’.?%

Toch heeft ondanks het gezaghebbend spreken van de ambtsdragers in de kerk de ambtelijke
uitleg van de Schrift nooit een allesomvattend tijdoverstijgend karakter. Er wordt in de
belijdenisgeschriften niet teruggevallen op de kerk, maar op de Schrift. Als mensenwerk is
uitleg gebrekkig en aan persoon, plaats en omstandigheden gebonden. Het belijden van de
eenheid van geloof, geldig voor alle tijd en plaats, staat naast de opvatting dat niet één
bepaalde uitleg of toepassing, op een bepaald ogenblik de ware is, maar de uitleg die in de
loop van de geschiedenis onder gelovigen door de Heilige Geest is bekrachtigd. Calvijn merkt
naar aanleiding van de vraag hoe iemand goede en valse profeten kan onderscheiden op dat
alle leerbegrippen naar het Woord van God onderzocht moeten worden en dat alzo de
regelmaat van het geloof een beslissend gezag heeft in de beoordeling.?’” De kerk komt niet
klaar met de uitlegging van de Schrift. Er is in de gereformeerd bevindelijke traditie nooit een
volledig set uitlegregels aangereikt dat, mits goed toegepast, zou kunnen waarborgen dat de
Schrift volledig wordt verstaan.?®®

Maken theologen in de gereformeerde orthodoxie en traditie gebruik van andere bronnen dan
uit de eigen traditie? In de kanttekeningen bij de Statenvertaling wordt dikwijls verwezen naar
bronnen. Een enkele keer komen we de naam tegen van Tertullianus (ca. 160-ca. 230)%%,
Hiéronymus van Stridon (ca. 347-420)*°, Eusebius van Caesarea (ca. 263-ca. 339)*** en
Plinius de Oudere (ca. 23-79).% Uit een onderzoek naar de betekenis van de rabbijnse traditie
voor het boek Job blijkt echter overduidelijk dat de vertalers een verscheidenheid aan
commentaren raadpleegden.?® Joodse rabbijnen worden herhaaldelijk geciteerd, maar ook
heidense en christelijke historici.** De naam van de joodse historicus Flavius Jozefus komen
we herhaaldelijk tegen.”™® We komen in de kanttekeningen veel annotaties tegen over
verschillende opvattingen over een tekst, waaruit de lezer desnoods een keuze kan doen. Ook
in het in de gereformeerd bevindelijke traditie veel geraadpleegde en aanbevolen
Bijbelcommentaar van Matthew Henry (1662-1714) wordt meer dan eens verwezen naar

204 Zie voor een overzicht van de ontwikkelingen van de ambtsleer in de periode van de gereformeerde

orthodoxie: C. Graafland, Gedachten over het ambt. ‘Och, of al het volk deze Heeren profeten waren...! .
Zoetermeer: Boekencentrum 1999, 86-112. A.D.R. Polman, Onze Nederlandse Geloofsbelijdenis.
Verklaard uit het verleden geconfronteerd met het heden, 4 delen. Franeker: Wever, z.j.

Vgl. Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 30.

Matthew Henry’s, Commentary on the Whole Bible. Unabridged. Geraadpleegd op:
www.ccel.org/ccel/henry/mhc.i.html.

J. Calvijn, De Evangelién van Mattheus, Markus en Lukas, opnieuw uit het Latijn vertaald onder toezicht
van A. Brummelkamp, 1° deel. Kampen: Zalsman 1895 (2° dr.), 395; commentaar bij Matth. 7:16.

F.W. Grosheide, Hermeneutiek ten dienst van de bestudeering van het Nieuwe Testament, Amsterdam:
Bottenburg 1929, 111.

Uit zijn Apologeticum; Jud. 1:12.

29 Uit de Catalogus Series Ecclesiae. Hoogl. 1:14, Nah. 1:1, Hebr. 7:1, Openb. 1:9.

211 Uit zijn Historia Ecclesiastica; Eze. 38:2, Hand. 8:9, Hand. 28:31, 2 Tim. 3:8, Openb. 1:9, 2:6.

22 Uit zijn Naturalis Historia. Joz. 19:47, Job 28:2, Hoogl. 6:4, Jes. 13:19, Klaagl. 4:3, Eze. 27:6, 11.

23 Zie ook C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, Haarlem: Nederlands
Bijbelgenootschap 1993, 279-282.

J. van der Haar, ‘De kanttekeningen van de Statenvertaling’ in: P. Beekhuis e.a., ‘Niets kan haar glans
verdoven’. 350 jaar Bijbel in Statenvertaling. Dordrecht: Gereformeerde Bijbelstichting 1987, 61-73.

25 Zie bijvoorbeeld het commentaar bij Est. 2:8, Zach. 11:6, Matth. 3:7, Hand. 23 en 24.

55

205
206

207

208

209

214



kerkvaders en theologen uit de Vroege Kerk. Meerdere keren komen we namen tegen zoals
die van Origenes (ca. 185-254)%°, Cyprianus (?-258)*"', Eusebius van Caesarea®*®, Gregorius
van Nazianze (329-389)?'° en Gregorius van Nyssa (ca. 335-ca. 394).%° Ook de remonstrant
Hugo de Groot (1583-1645) wordt regelmatig geciteerd.??* Uit deze gegevens blijkt dat men
waardering had voor andere uitlegtradities en andere commentaren wilde betrekken bij de
eigen uitleg.

Bevindingen

De essentie van de Schrift is in de gereformeerd bevindelijke traditie het christelijk geloof en
de daarmee samenhangende klassieke leerstukken zoals uitgedrukt in de gereformeerde belij-
denissen. Zowel de natuurlijke situatie van ieder schepsel als de noodzakelijke verlossing
vertonen universele trekken. Deze kernboodschap overstijgt niet alleen de concrete context
van de eerste lezers van de Bijbelboeken maar ook die van ieder mens.

Tegelijkertijd blijft overeind dat de achtergrond van taal en cultuur waarin het Woord in de
oorspronkelijke setting van de eerste lezers geklonken heeft, volledig tijdbetrokken was en dat
het Woord wanneer het vandaag tot iemand komt eveneens begrepen moet kunnen worden in
de eigen taal en cultuur. De Bijbel is een boek waarin God in mensentaal Zijn universele wil
openbaart. Tussen het toen en nu zit de kloof van taal en cultuur die naar de mening van de
gereformeerde orthodoxie overbrugd dient te worden door vertaling en uitleg.

De kerk, vertegenwoordigd in de ambten, ziet toe op de juiste uitlegging van de Schrift en zij
neemt zelf ook actief deel aan het uitleggen ervan door prediking en onderwijs. Uitleggen van
de Schrift wordt niet losgemaakt van de ontvangstgeschiedenis ervan, die op haar beurt een
kader schept in de vorm van belijdenisgeschriften. In de gereformeerd bevindelijke traditie
krijgen uitleggers van de Schrift uit andere theologische tradities een plaats, ondergeschikt
aan die van de eigen theologische traditie.

2.4 Evaluatie
2.4.1 Hermeneutische parameters

Ons baserend op de opvattingen over Tekst, lezer en context in de gereformeerd bevindelijke
traditie vatten we deze samen in zes willekeurige normatieve hermeneutische parameters.

(1) De heilige Tekst neemt tegenover de uitlegger een zelfstandige, onafhankelijke plaats in.
Zij heeft bovendien onovertroffen gezag waardoor zij groot respect verdient. De gebruiker
van de Bijbel betreedt heilige grond. Innerlijke verlichting door de Heilige Geest is
voorwaarde voor een juist verstaan.

(2) De ware uitleg houdt verband met de hoofdsom van het christelijk geloof. In de
gereformeerde hermeneutiek is het belijden van de kerk van de Reformatie een samenvatting

216 Zie het commentaar bij Mark. 16:14-18; Joh. 19:16-18; Matth. 24:4-31.

217 Zie het commentaar bij Joh. 11:17-32; Joh. 19:16-18; Hand. 24:1-9; 1 Joh. 5:6-9.
218 Zie het commentaar bij Dan. 4:34-37; Joh. 8:1-11.

219 Zie de inleiding op het boek Job.

220 Zie het commentaar bij Joh. 2:1-11.

221 vijftien keer in het Oude Testament. En achttien keer in het Nieuwe Testament.

56



van de geloofsleer en daarmee is zij ook een toetssteen om de betrouwbaarheid van de uitleg
te beproeven.

(3) De uitleg van de Schrift vindt plaats in de bedding van de kerk. Het lezen van de Schrift is
zowel een individueel — ieder mens heeft toegang tot de Schrift — als een collectief gebeuren.
Het vaststellen van de betekenis is een proces van dialoog met anderen in de kerk, nu en
vroeger. Ongeoefende en geoefende lezers vormen binnen de kerk samen een
leesgemeenschap. Individu en collectief zijn op elkaar aangewezen.

(4) Het juiste gebruik van leesregels en de kennis van de Schrift en haar achtergronden zijn
weliswaar van invloed op het waarheidsgehalte van de uitleg, maar de hermeneutische
methode alleen is niet toereikend. Het interpreteren van de Schrift is geen zuiver mystieke
ervaring noch enkel een methodisch ontsleutelen van de letterlijke tekst. Het uitleggen van de
Schrift vindt plaats op het kruispunt van de methodisch exegetische aanpak en de individuele
toepassing. Uitleggen houdt verband met het ontvangen van het Woord. En bij ontvangst
hoort toe-eigening, een toepassing waarbij men de tekst persoonlijk eigent.

(5) Het uitleggen van de Schrift vraagt om instructie. De vaardigheid in het toepassen van de
leesregels en de kennis over de Bijbel, de achtergronden en de interpretatiegeschiedenis wordt
verkregen in de kerk.

(6) Om te komen tot een goede interpretatie moet de Bijbel beschikbaar zijn in een
betekenisgetrouwe overzetting van de grondtekst in de eigen taal. De oorspronkelijke tekst
heeft groot gezag. Een vertaling moet daarom dicht bij de structuur en betekenis van de
grondtekst blijven.

2.4.2 Drie spanningsvelden

Gerelateerd aan de voorgaande analyse dringen zich drie spanningsvelden aan ons op. Het
eerste is dat de inhoud van de gereformeerde belijdenis fungeert als begrenzing van de uitleg.
Het is alsof het ‘product’ uitleg bij voorbaat ingesnoerd wordt door de belijdenis, al staat zij
nooit boven de Schrift. Het tweede is de hermeneutische methode die procesmatig van
karakter is en daarmee juist interpretatieruimte creéert, maar tegelijkertijd gebonden is aan de
bediening van de Heilige Geest. De derde is die van de discrepantie tussen professionele lezer
en gewone lezer. De ambtsdrager heeft een hoger ‘leesgezag’ dan het gemeentelid.

De gereformeerde belijdenis

Het belijden van de kerk van de Reformatie is in de gereformeerde hermeneutiek het punt
waar de lichtstralen bij elkaar komen, alsook het middel om de echtheid van de uitleg te
beproeven. Dit belijden bestaat niet uit een alles omvattend geschrift, maar uit een
verzameling van documenten. Tot dit belijden worden niet alleen de oecumenische
belijdenissen gerekend, maar ook de ‘Drie Formulieren van Enigheid’??? en de Westminster
Confessie, ook al is deze ruim een eeuw later ontstaan dan de Nederlandse
belijdenisgeschriften.

Wat is de functie van het belijden? De belijdenisgeschriften staan niet boven het Woord, maar
eronder.??® Er wordt in de gereformeerde theologie geen goddelijk gezag aan toegekend. Het
belijden wil de Schrift naspreken en is hulpmiddel in het zoeken naar ‘de enigheid des

222
223

De Nederlandse Geloofbelijdenis, de Heidelbergse Catechismus en de Dordtse Leerregels.
Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 7.

57



geloofs’.??* Het gaat in de gereformeerde hermeneutiek niet in de eerste plaats om het
uitwendig hanteren van deze geschriften, maar om de binnenkant, namelijk het
onvoorwaardelijk zich onderwerpen aan de heilige Schrift, en wel de gehele Schrift, zoals de
samenstellers gewild hebben de Schrift na te spreken.?”®> De lezer blijft niet eenzaam met de
tekst zitten. In de kerk vindt de nieuwe lezer een gemeenschap van oude en nieuwe
meelezers.?°

Het gezichtspunt dat het dogma regel is voor de exegese, ontwikkelt zich binnen de
Reformatie volgens kerkhistoricus Augustijn al aan het cinde van de jaren ’30 van de
zestiende eeuw.??” Hier stuiten we op een schijnbare tegenstrijdigheid. Op grond van de
analogia fidei is de belijdenis in zekere zin een leessleutel. Maar als leessleutel, heeft de
belijdenis altijd de neiging meer te worden dan door de Bijbel genormeerde norm (norma
normata). Ze wordt een norma normans voor het lezen. Die tendens kan een bedreiging van
de autopistie worden. In een verantwoorde gereformeerde hermeneutiek wordt de belijdenis
aan de ene kant opgevat als een door de Bijbel genormeerde samenvatting van de geloofsleer,
een summa Scripturae, die zelf een norma normata is en als zodanig ook als leessleutel kan
fungeren. Aan de andere kant is de belijdenis ook een context-bepaald antwoord op de Schrift,
en daarmee ondergeschikt aan de Schrift. Enerzijds representeert de belijdenis de inhoud van
de Schrift, anderzijds beweegt zij zich in gehoorzaamheid aan de heilige Schrift bij de tekst
van de heilige Schrift vandaan.?*®

De belijdenisgeschriften zijn niet uitputtend. De uitleg van de Schrift omvat meer dan de
hoofdzaken die in de belijdenissen omschreven zijn. De inhoud van de belijdenisgeschriften
van de Reformatie is niet op alle punten universeel geldend voor alle christenen.
Gereformeerde theologen ontzeggen bijvoorbeeld iemand die de leer van de kinderdoop
verwerpt, niet de zaligheid. Al zijn de gereformeerde belijdenisgeschriften van de kerk in de
gereformeerde hermeneutiek zowel brandpunt als toetssteen, de rijkdom van de Schrift wordt

224
225

Vgl. Heidelbergse Catechismus Zondag 21 vraag en antwoord 54.

Vgl. W. Harinck, ‘Zending en belijdenis’ in: J.H. van Doleweerd (red.), Gij zult Mijn getuigen zijn, 148-
161.

226 ygl. A.J. McKelway, ‘The Spirit and the Letter’, 216.

227 C. Augustijn, Kerk en belijdenis. Kok: Kampen, 1969, 39. Vgl. ook M.E. Brinkman, ‘Bavinck en de
katholiciteit van de kerk’ in: G. Harinck en G. Neven (red.), Ontmoetingen met Herman Bavinck.
Barneveld: De Vuurbaak 2006, 312.

In dit verband is de relatie tussen de systematische theologie en de hermeneutiek van belang. In de
hermeneutiek gaat het om de leesregels (methode) en de reflectie daarop; in de systematische theologie gaat
het om de resultaten van het leesproces (de geloofsleer). Er is sprake van een wisselwerking. De resultaten
van het leesproces spelen dikwijls een belangrijke rol als input voor het verdere leesproces, en kunnen als
zodanig ook leessleutel worden. De hermeneutiek dient er onzes inziens echter voor te waken dat hier geen
ontsporingen of eenzijdigheden optreden.

Om voeling te krijgen met de Schriftuitleg in de prediking in de gereformeerde orthodoxie onderzochten
we in het kader van dit onderzoek een aantal preken over de gelijkenis van de verloren zoon uit Lukas 15.
De preken of leerredenen waren afkomstig van Samuel Rutherford (1600-1661), Koenrad Mell (1666-
1733), Johannes Barueth (1709-1782) en Hermann Friedrich Kohlbriigge (1803-1875). Van alle preken kan
gezegd worden dat de aandacht voor de letterlijke, historische tekst startpunt is. De algemene lijn van uitleg
is het geestelijk duiden van de details uit de tekst. We constateren een grote mate van intertextualiteit. De
uitleg van de vier predikers spoort op theologische hoofdlijnen met elkaar. De regel van de analogie des
geloofs is de belangrijkste hermeneutische uitlegregel. De analyse van deze preken geeft allerminst het
beeld van een ‘hermeneutisch midden’ tussen enerzijds grote aanspraken uit de traditie en anderzijds een
onbegrensde interpretatieruimte van de lezer. De geloofstraditie van de predikers is dominant aanwezig.
Voor de mens als subject en individu is in het hermeneutisch kader geen rol weggelegd. Een beschrijving
van het onderzoek is op aanvraag bij de auteur te verkrijgen.

228

58



er niet per se door beteugeld. De exegese is vrij. Daarmee is tevens de mogelijkheid van
toevoeging en correctie op de belijdenis gegeven.

De gereformeerd hermeneutische methode

Het interpreteren van de Schrift is geen zuiver mystieke ervaring noch enkel een methodisch
ontsleutelen van de letterlijke tekst. De ware uitleg bevat elementen van beide. De
gereformeerde hermeneutiek claimt niet één methode. Het uitleggen van de Schrift, hoewel
aan bepaalde regels gebonden, leidt ook niet tot een eenduidig op alle plaatsen en in alle
tijden geldend resultaat. De hermeneutische regels dienen slechts als instrumenten om de
uitlegger op zijn weg te begeleiden. We zien hier een rol weggelegd voor de autopistie van de
Schrift.

De aanduidingen ‘letterlijk’ en ‘geestelijk’ spelen een belangrijke rol. Echter, de verbinding
tussen letterlijk en geestelijk is niet methodisch tot stand te brengen. Dit houdt verband met de
belijdenis dat de Schrift uiteindelijk slechts kan worden begrepen door de verlichting van de
Heilige Geest. Bij het uitleggen van de teksten is het leggen van de verbinding van de
letterlijke, historische betekenis met de geestelijke betekenis een op ingeving en intuitie
gebaseerd proces waarbij de lezer mits de uitleg niet in tegenspraak is met het belijden van de
kerk, tot eigen interpretaties mag komen.?*

De ambtsdrager en het gewone gemeentelid

Het was het credo van de Reformatie dat de kerk niet mag heersen over de Schrift. Hier tekent
zich een dilemma af. Geheel gelijkwaardig zijn professionele ambtelijke lezers enerzijds en
andere lezers van de Schrift anderzijds namelijk niet. Ambtsdragers hebben gids te zijn bij het
uitleggen van de Bijbel. De kerk is naar opvatting van de gereformeerd bevindelijke traditie
niet alleen een lees- maar ook een leergemeenschap.”® Eenvoudige lezers moeten met hun
persoonlijke uitleg van de Schrift in het spoor van het belijden van de kerk worden geleid.

Van verschillende zijden is er reeds op gewezen dat dit spanningsveld zich scherper aftekent
naarmate de kerk verder van de Reformatie komt af te staan.”®* De lezing van de Schrift door
de kerk krijgt gaandeweg een confessioneler karakter en de indruk ontstaat dat er gaandeweg
meer hiérarchie in de uitleg komt, dan oorspronkelijk bedoeld. De vraag is of er voor het
Bijbellezen door de eenvoudige hongerige ziel in de leesgemeenschap van de kerk voldoende
aandacht was. De huisgodsdienstoefening of huiselijke eredienst lijkt in deze structuur de
vrije toegang van de gewone lezer enigszins te waarborgen. Huisgezinnen werden immers
geacht als kleine kerken te zijn.?*

Een ingrijpende verandering van instituut naar subject vindt plaats in de negentiende en
twintigste eeuw. Dan komen de menswetenschappen en de antropologie centraal te staan en
moet in toenemende mate de aandacht worden verdeeld tussen de geloofsleer en de mens en
zijn context. Kerkelijke structuren en leerstellige inhouden die nog het klimaat van de
zeventiende en achttiende eeuw konden domineren, worden daarna in toenemende mate
ingenomen door een ruime belangstelling voor het individu en zijn ervaringen.

229
230

W. de Greef, Calvijn en zijn uitleg van de Psalmen, 313.

Zie hierover W. Verboom, ‘De kerk als leergemeenschap’ in: W. van ’t Spijker e.a. (red.), De kerk.
Kampen: De Groot Goudriaan 1990, 404-422.

21 Zie 0.a. K. Dijk, De dienst der prediking, 60, 61.

2 Zie 0.a. L.F. Groenendijk. De nadere reformatie van het gezin. De visie van Petrus Wittewrongel op de
christelijke huishouding (diss.). Dordrecht 1984.

59



2.5 Conclusie

De uitleg van de Schrift is in de gereformeerd bevindelijke traditie niet vastgelegd. Een
gereformeerde hermeneutiek bindt zich weliswaar aan de hierboven genoemde parameters,
maar zij snoert de uitleg niet bij voorbaat in. Zou zij dat wel hebben gedaan, dan zou een
opvatting over het zelfgetuigend vermogen van de Schrift (autopistie) hiermee in tegenspraak
geweest zijn. Voor de Tekst en de zelfstandige plaats daarvan in het proces van uitleg, wordt
een grote plaats ingeruimd. Maar de context van de kerkelijke leeswijzer, ingekleurd door het
gereformeerde belijden, lijkt een dominante stem te hebben in de uitleg. De band met de kerk
en haar belijdenissen is stevig. De leesruimte van de (gewone) lezer lijkt hieraan volledig
onderworpen.

Houden we het speelveld — vooruitlopend op de volgende hoofdstukken — al voorzichtig tegen
het licht van de eenentwintigste eeuw met een grote verscheidenheid aan volken en
leesculturen, dan ontdekken we enkele sterke en zwakke punten. Het eerste sterke punt is dat
zij in principe open staat voor nieuwe interpretaties van de Schrift. Nieuwe gezichtspunten
zijn geoorloofd. Dit is een stimulans om de Bijbel te onderzoeken. Het tweede is, dat er geen
voorwaarden vooraf gesteld worden om met vrucht gebruik te kunnen maken van de Schrift.
Geen enkele bevolkingsgroep is bij voorbaat kansloos om met vrucht de Schrift te lezen en uit
te leggen. De uitleg komt immers tot stand in een ontmoeting tussen Tekst, lezer en Heilige
Geest. Grondige kennis kan tot een beter Schriftverstaan leiden, maar is niet absoluut
noodzakelijk. Het derde sterke punt is de op het proces gerichte methode van exegese om te
komen tot een verantwoorde uitleg. Daarmee is de hermeneutische methode niet
inhoudgestuurd en blijft er in de uitleg de mogelijkheid open van verrassing. Het vierde is dat
de historische en actuele leesgemeenschap die kerk heet, een onmisbare plaats heeft in het
proces van uitleggen. Daarmee is een vorm van natuurlijke correctie gegeven en kan misbruik
in de uitleg en toepassing van de Schrift worden voorkomen. Het vijfde sterke punt is dat er
een centrum van Schriftuitleg wordt gegeven wat men onder woorden brengt met ‘de
hoofdsom van het christelijk geloof’. Hiermee kan de eenheid van de christelijke kerk worden
behouden, zonder dat daarmee de ruimte voor aanvullingen en toevoegingen wordt genegeerd.

Houden we de beschrijving tegen het licht van de eenentwintigste eeuw, dan worden ook de
zwakten zichtbaar. De eerste zwakte is dat de complexiteit van het begrip kerk onvoldoende
kan worden verdisconteerd in haar opvattingen. De wereldkerk is te omvattend om haar
volledig te kunnen omarmen en te betrekken bij het interpreteren van de Schrift.>** Ditzelfde
kan ook gezegd worden voor de complexiteit van culturen. Cultuurverschillen kunnen het
verstaanskader zodanig beinvloeden dat herkennen en overeenstemmen in de Schriftuitleg een
moeilijk te communiceren iets wordt. Een tweede zwakte is dat de lezers en hun culturele
achtergronden en de waardering voor de invloeden die van daaruit doorvloeien in het proces
van uitleg onuitgesproken zijn gebleven. Daarmee kan het lijken alsof lezers geen invloed
(mogen) hebben op de interpretatie van de Schrift. Van de gereformeerde theologen uit de tijd
van de orthodoxie en daarna moet gezegd worden dat zij geen belangstelling hadden voor de
complexiteit van het leesproces.

23 Het gereformeerde kerkbegrip gaat uit van een zichtbare kerk, openbaar in belijdenis en wandel, en een

onzichtbare kerk, gevormd door de inwendige vorm namelijk die van het geloof die door niemand gezien
wordt. De onzichtbare kerk valt in deze wereld uiteen in een zeer verdeelde zichtbare kerk.

60



Hoofdstuk 3 De Schrift in de gereformeerde zending van de zestiende tot en
met de eenentwintigste eeuw

3.1 Inleiding

In het vorige hoofdstuk is het speelveld van de gereformeerde hermeneutiek beschreven met
het oog op de variabelen Tekst, lezer en context. In de historische analyse in dit hoofdstuk
willen we nagaan in hoeverre de Bijbel in de zendingsgeschiedenis de plaats heeft gekregen
die zij volgens de opvatting van de gereformeerd bevindelijke traditie had moeten innemen. In
dit hoofdstuk lezen we het thema van de plaats van de Schrift terug in de gereformeerde
zendingsgeschiedenis. We willen in het oog krijgen hoe dit heeft gefunctioneerd en hoe dit nu
het geval is. In hoofdstuk 1 stelden we dat als het gaat om de rol van de Bijbel er sprake is van
een vacuum in de gereformeerde missiologie en dat het gebrek aan reflectie een kwetsbare
plek van haar is.

Voor ons onderzoek zijn twee hoofdvragen van belang. De eerste is welke rol de Bijbel en het
gereformeerd hermeneutische kader hebben gespeeld in de aanpak van gereformeerde zending
vanaf haar oorsprong in de zestiende eeuw. Kwam het Woord aan het woord? Vond er
instructie plaats over de omgang met het Woord aan bestaande en nieuwe lezers? Hoe stond
het met de beschikbaarheid van betrouwbare en duidelijke overzettingen van de Bijbel? Onze
aandacht richt zich op de rol van de Schrift tussen lezer en kerkelijke context in. Op welke
wijze lezen wij het sola Scriptura terug in de zendingsgeschiedenis?

De tweede hoofdvraag is welke plaats de Schrift inneemt in het brede palet van
zendingsinitiatieven in de twintigste en eenentwintigste eeuw. Gereformeerde zending speelt
zich niet af in het isolement. Zij beweegt onwillekeurig mee met andere zendingsbewegingen
en -ontwikkelingen.

Om de eerste hoofdvraag te beantwoorden, volgen we de globale ontwikkeling van
gereformeerde zending van de zeventiende tot en met de twintigste eeuw. We baseren ons
daarbij vooral op overzichtswerken.! Vervolgens diepen we enkele representatieve illustraties
verder uit. De eerste thematische diepteboring is die van het taalmonument de Statenvertaling
en de vertaalprincipes die eraan ten grondslag liggen. We spiegelen de feiten over deze
vertaling aan die van de gang van zaken rondom de eerste missionaire Bijbelvertaling in het
Maleis, in het toenmalig Oost-Indié. De tweede is die van het Seminarium Indicum van
Antonius Walaeus dat in het tijdbestek van ongeveer tien jaar een aantal zendingspredikanten
heeft opgeleid. Wat was de doelstelling en het karakter van deze zendingsopleiding? De derde
diepteboring richt zich op de betekenis van de Bijbel in het zendingswerk van de puriteinse
zendingspredikant John Eliot in Nieuw Engeland. De vierde en laatste diepteboring doen we
bij Johan Herman Bavinck (1895-1964), een gereformeerd missioloog die de visie op zending
uit de gereformeerde orthodoxie verbindt met de twintigste eeuw. Bavincks denken is
geworteld in de zendingsbeginselen zoals die vastgesteld werden op de synode van
Middelburg (1896), waar in aansluiting op Voetius de bekering van mensen, de planting van
de kerk en de glorie van God centraal stonden.? Elke paragraaf wordt afgesloten met een
evaluatie.

! In het zendingshistorisch onderzoek zijn primaire bronnen vanwege de belemmeringen van afstand en taal

vaak moeilijk te raadplegen. Daarom moeten we het in ons onderzoek vooral hebben van overzichtswerken
waarin primaire bronnen worden ontsloten.

P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis. Het leven en de missionaire theologie van Johan H. Bavinck.
Zoetermeer: Boekencentrum 1999, 287.



Om de tweede hoofdvraag te beantwoorden onderzoeken we de achtergronden en standpunten
over zending en de Schrift van zowel de eerste wereldzendingsconferentie te Edingburgh in
1910 als de herdenking ervan in 2010 en de ontwikkelingen daartussen. Daarmee proberen we
in beeld te krijgen tegen de achtergrond van welke opvattingen en vragen de gereformeerde
zending in de eenentwintigste eeuw functioneert.

Het hoofdstuk sluit af met een terugblik en een conclusie.

3.2 De Schrift en zending in de gereformeerd bevindelijke traditie (algemeen)

Om zicht te krijgen op de globale ontwikkelingsgang van de Schrift in zending staan we
achtereenvolgend stil bij (1) het ontstaan ervan in de zestiende en zeventiende eeuw, (2) de
positie van de ongeoefende lezer in de begintijd, (3) de relatie tussen zending en de VOC en
WIC, (4) de geschiedenis van het onderwijs, (5) de opkomst van de genootschappen in de
achttiende eeuw en (6) de ontwikkelingen tot en met de twintigste eeuw.

3.2.1 Zending en de gereformeerde orthodoxie in de zestiende en zeventiende eeuw

Het protestantisme breidt zich in de zestiende eeuw krachtig uit over West-Europa. De eerste
en grote aanzet is: de kerk naar het Woord terug te brengen, en het Woord weer op de kansels
in de kerk te leggen. Het grootste deel van het protestantisme zoals dat in ‘Latin Europe’
overleeft, is ‘gereformeerd’. De kerken van de Reformatie komen vooral voor in een gordel
die van Roemenié en het Oosten van Hongarije, door Zwitserland heen, langs de Rijnvallei tot
Nederland loopt en over de Noordzee heen in Schotland en lerland eindigt.® Maar de opdracht
van de verkondiging van het Evangelie aan alle volken krijgt niet de aandacht die een
eenentwintigste-eeuwse gereformeerde protestant zou verwachten. De reformatoren
ontplooien uiteindelijk niet veel zendingsactiviteiten in de strikte zin van het woord: uitgaan
tot alle volken. In hun geschriften besteden ze geen aandacht aan de roeping van de kerk tot
het uitzenden van zendelingen. Echter, de Reformatie heeft wel oog voor de fundering en
bewaring van de kerk in Europa. Diverse redenen zijn aan te voeren voor het niet ter hand
nemen van het uitzenden van mensen ten behoeve van de verkondiging van het Woord. Men
is algemeen van opvatting dat de zendingsopdracht zich beperkt tot de eigenlijke apostelen uit
het Nieuwe Testament. Christus heeft alleen aan hen het charisma van het Woord gegeven, en
daarmee ook alleen aan hen het mandatum.* Schijnbaar laat de veelomvattende taak van de
Reformatie weinig gelegenheid over om zending te bedrijven. Tot 1648 lijdt de kerk onder de
vervolging en moeten de protestanten vechten voor hun leven.’ De kerken van de Reformatie
missen verder een kweekvijver voor zendingswerkers zoals de kloosters van voorheen. In de
begintijd ontbreekt het bovendien aan contacten met niet-christelijke landen. Spanje en
Portugal domineren de zeeroutes en combineren een zeker religieus imperialisme met een
politiek imperialisme van hun vorsten. Paus Alexander VI heeft de wereld verdeeld in twee
gebieden en die geschonken aan Spanje en Portugal om de volken daar te onderwerpen en
onder het gezag van de kerk te brengen. Pas tegen het eind van de zestiende eeuw Krijgen
protestantse landen enigermate toegang tot de koloniale gebieden en in de zeventiende eeuw

3 K.S. Latourette, A History of Christianity. Vol. 1l Reformation to the Present. Revised Edition. San

Francisco: Harper Collins 1975, 745.

B. Oosterom, Johannes Hoornbeeck als zendingstheoloog en oecumenicus. Bijdrage tot het onderzoek naar
de zendingsgedachten in de Nadere Reformatie. Kampen, scriptie, z.j. 30.; J. Sizoo, 1V, 3-4.

> S. Neill, A History of Christian Missions. London: Penguin Books 1990, 188.

62

4



worden Engeland en Nederland voor het eerst belangrijke zeevarende naties.® Andere
continenten liggen in de zestiende eeuw nog vrijwel geheel buiten het gezichtsveld. In het
Westen kan men zich van die verre werelden aan de andere zijde van de oceanen nog
nauwelijks een voorstelling maken.

De protestantse zending in de zin van het uitzenden van zendingswerkers om het Evangelie te
verkondigen, zien we pas in de zeventiende eeuw — en dan nog mondjesmaat — na de
consolidering van de Reformatie op gang komen. Toch zijn in de Reformatie de kiemen voor
de latere protestantse zending wel aanwezig.” Er wordt een belangrijke basis gelegd. De
Bijbel komt in het middelpunt te staan. De rechtvaardiging door het geloof wordt het startpunt
van de theologie. De positie van de kerk verandert. In de Reformatie is zij niet langer
exclusief uitdeler van het heil aan haar leden. Er komt aandacht voor het ‘ambt aller
gelovigen’ wat betekent dat naast de ambtelijke bediening ook anderen in de dienst van God
betekenis ontvangen.

Johannes Calvijn (1509-1564) is de enige reformator die in 1555 een groep van achttien
Franse hugenoten-kolonisten, onder leiding van Nicolas Durand, beter bekend als
Villegaignon, naar Brazilié zendt. Zijn hoop is daar een christelijke Franse kolonie te stichten,
die in de toekomst de vervolgde hugenoten een nieuw bestaan zou kunnen bieden. Het doel is
tevens te evangeliseren onder de indianen. Er gaat opzettelijk een aantal jongens mee omdat
zij makkelijker de inheemse taal kunnen leren dan de oudere predikanten. Helaas loopt deze
onderneming op niets uit. Een van hen, Jean de Lery (1534-1611), brengt de motivatie om
naar Brazili€ te gaan onder woorden met: ‘zodat het Evangelie niet alleen verkondigd wordt
in het gehele koninkrijk, maar ook in de gehele wereld’. Hij verwoordt zijn erkentelijkheid
aan Calvijn en de Geneefse kerk.®2 Als het in zending gaat om de proclamatie van het
koningschap van Christus op alle terreinen van het leven en de oproep aan alle mensen zich
tot God en Christus te bekeren, dan zijn het niet alleen Nicolas Durand, Jean de Lery en
anderen die naar Brazilié worden uitgezonden, maar dan leidt Calvijn honderden
‘zendelingen’ op aan de Theologische Hogeschool in Genéve.’

Ondertussen verschaffen de Jezuieten en de in 1622 opgerichte, krachtige rooms-katholieke
zendingsbeweging Congregatio de Propaganda Fide veel materiaal tot doordenking en
profilering van de protestantse zendingsopdracht. In de zestiende eeuw zijn Spanje en
Portugal de grote koloniale mogendheden. Daardoor hebben de roomse missionarissen
toegang tot heidense gebieden. Evenals de stichting van de orde der Jezuieten (1534) door
Ignatius van Loyola is de Congregatio de Propaganda Fide een uitdaging voor het innerlijk
verdeelde protestantisme om tot goed georganiseerd zendingswerk te komen. In 1622 wordt
dan na lang aandringen bij de bewindhebbers van de Oost-Indische Compagnie de
gereformeerde zendingsopleiding het Seminarium Indicum te Leiden opgericht.

Als in de zeventiende eeuw protestantse westerse landen koloniale mogendheden worden,
gaat het beeld veranderen. Er komt een stroming op die de nadruk legt op de pietas, de
innerlijke vroomheid, op bekering en persoonlijke geloofservaring en op een waarachtig

® S Neill, A History of Christian Missions, 188.

! Vgl. L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, Een onderzoek naar de motieven en activiteiten in de
Nederlanden tot verbreiding van de gereformeerde religie gedurende de eerste helft van de zeventiende
eeuw. Groen: Leiden 1992, 90 wv.

J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg. Een geschiedenis van bijbelvertalen en van de invloed van
bijbelvertalingen op de samenleving. Haarlem: Nederlands Bijbelgenootschap 1996, 172.

H. Bergema, ‘De betekenis van Calvijn voor de Zending en de Missiologie’ in: Vox Theologica.
Interacademiaal Theologisch Tijdschrift, 29° jrg. (1958-°59) 44-54.

63



christelijk leven. De gereformeerde orthodoxie ontwikkelt zich verder. Theologie en praktijk
verbinden zich. We zien bij theologen als Gisbertus Voetius (1589-1676), Johannes
Hoornbeeck (1617-1666), Willem Teellinck (1579-1629), Jodocus van Lodenstein (1620-
1677) en Gotfried Udemans (1581-1649) theologische aandacht ontstaan voor zending. De
aandacht voor zending blijft eerst fragmentarisch en vooral praktisch van aard.* De
belangrijkste bronnen voor die tijd zijn zeemansvademecums, pamfletten en voorredes van
verschillende andere stichtelijke geschriften. Een academische uitwerking van de
zendingsopvattingen vindt pas plaats in de periode 1640-1675, onder andere bij Gisbertus
Voetius en Johannes Hoornbeeck.

Het in 1669 postuum uitgegeven werk van Hoornbeeck: De conversione Indorum et
Gentilium krijgt een goede ontvangst. VVolgens Hoornbeeck maakt de opdracht van Christus,
om zich te wijden aan de bekering van de heidenen, deel uit van het ambt van predikant. Dat
nu de wereld zonder moeite bereikt kan worden om er te wonen en te onderwijzen, moet de
kerk wel uitlokken. Gisbertus Voetius komt dan als eerste met een soort comprehensieve
zendingstheologie, die inspeelt op de actuele ontwikkelingen zoals het ontstaan van de Unie
van Utrecht en de oprichting van de Verenigde Oost-Indische Compagnie (VOC), de West
Indische Compagnie en de orde van de Jezuieten."* In het oeuvre van Voetius vinden wij de
nodige reacties op de explosieve groei van de rooms-katholieke missie. ‘De orde der Jezuieten
heeft alle andere missionarissen openlijk de loef afgestoken... Wij van onze kant zullen ons
moeten benaarstigen om mensen uit te sturen naar Japan (al hebben wij daar nog geen
zendingspost) en naar de verschillende delen van Oost-Indié.”** Algemeen is de gedachte dat
de protestantse, gereformeerde-kerkelijke zendingstheologie feitelijk in de tweede helft van de
zeventiende eeuw bij VVoetius is begonnen.™® Als afgevaardigde naar de Nationale Synode van
Dordrecht (1618/19) heeft hij kennis genomen van de problematiek van de doopbediening aan
kinderen van ‘heidenen’ in Oost-Indié. Hij heeft toen niet alleen aan de discussie daarover
deelgenomen, maar ook de tekst van het advies van de Zuid-Hollandse deputaten opgesteld.
Dit qua omvang geringe, maar qua inhoud belangrijke werkstuk kan als zijn eerste
zendingsgeschrift aangemerkt worden.* Als hoogleraar te Utrecht heeft hij vanaf 1635
regelmatig over de zending geschreven. Hij heeft dit gedaan als systematisch en als praktisch
theoloog, namelijk als specialist in het kerkrecht.

Voetius heeft een veel breder idee bij zending dan men er tegenwoordig bij heeft. Hij noemt
alles zending wat op de een of andere wijze met zenden te maken heeft: ‘Missie is alles wat
geschiedde tot het uitgaan tot de heidenwereld en bevordering en bevestiging en voortplanting

10 A.Th. Boone, ‘Tot verbreydinge van het rijcke onses Heeren Jesu Christi. Een inleiding tot de zendings-

gedachten binnen het gereformeerd piétisme in Nederland’ in: De Nadere Reformatie xvii (1993) 2. Vgl. J.
Boneschansker, Het Nederlandsch zendeling genootschap in zijn eerste periode een studie over opwekking
in de Bataafse en Franse tijd. Leeuwarden: Gerben Dykstra 1987, 14.

We moeten hierbij niet denken aan een theorie over zending. Zijn zendingsleer was meer een vrucht dan
een voorwerp van zijn nadenken en zijn zendingsleer ontleent haar grondstellingen voornamelijk aan het
kerkrecht. H.A. van Andel, De zendingsleer van Gisbertus Voetius. Kampen: Kok 1912, 18-37.

G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum. Tractaat over de planting en de planters van kerken, vertaald
door D. Pol. Groningen: Bouwman & Venema 1910, 58.

J.A.B. Jongeneel, ‘Voetius’ zendingstheologie, de eerste comprehensieve protestantse zendingstheologie’
in: J. van Oort (e.a. red.), De onbekende Voetius. Voordrachten wetenschappelijk symposium. Utrecht 3
maart 1989. Kok: Kampen 1989, 120. Zo ook M. Galm, Das Erwachen des Missionsgedankens im
Protestantismus der Niederlande. St. Ottilien 1915, 63.

H.H. Kuyper, De Post-Acta of Nahandelingen van de Nationale Synode van Dordrecht. Amsterdam,
Pretoria 1899, 302.

11

12

13

14

64



der Reformatie; gelijk ook de uitzending naar Indié en andere Oosterse landen, tot opbouw

der reeds gevestigde kerken en planting van nieuwe kerken’."

Voetius ziet in de Schrift een orde in de zendingsdoelstelling, namelijk (1) de bekering van de
volkeren, (2) de planting van kerken en (3) de verheerlijking en openbaarwording van
goddelijke genade. Hij ziet hierin een opeenvolging: de bekering is in zekere zin te verstaan
als de voorbereiding op de kerkplanting, en de bekering en de kerkplanting samen, die elk op
eigen wijze bijdragen tot de vergadering en het behoud van de uitverkorenen, zijn
ondergeschikt aan het hoogste doel van de zending: de verheerlijking en openbaarwording
van Gods genade.

In een andere koloniale mogendheid, Engeland, ontwaakt in de zeventiende eeuw eveneens
het zendingsbesef. Dit hangt samen met het feit dat verschillende volksgroepen uit religieuze
of sociaal-economische motieven uitwijken naar Amerika. De ontdekking van Amerika en het
begin van de Europese kolonisatie voedt de interesse in nieuw ontdekte volken. De Engelse
gereformeerde theoloog Richard Baxter (1615-1691) is bewogen met de vele onbekeerden in
de wereld en steunt de presbyteriaan John Eliot (1604-1690), die zending bedrijft onder de
Algonquin-indianen in Noord-Amerika en de Bijbel voor hen probeert te vertalen. David
Brainerd (1718-1747) treedt in de voetsporen van John Eliot en bedrijft zending in
Massachusetts. De puritein Richard Sibbes (1577-1635) benadrukt in zijn opvatting over
zending dat zending van God uitgaat: ‘missio Dei’.*® De bekering van de heidenen noemt hij
‘de tweede lente van het Evangelie’. De eerste lente duidt dan op de apostolische tijd. Sibbes
gelooft en predikt dat de evangelieboodschap een verre reis moet maken, totdat zij over
geheel de wereld verspreid is.*’

Desondanks komt het in de zeventiende eeuw in de zeven provincies van Nederland niet tot
zendingsbloei, al denkt de kerk wel na over zending. Zending zetelt vooral in de theologie van
de kerk en niet in de praktijk ervan. Dat begint al op de Nationale Synode van 1618/19 in
Dordrecht. Daar dienen de provinciale synodes van Holland en Zeeland een gravamen in ‘van
de voortbreydinghe des Evangeliums in Oost-Indien, ende andere plaetsen die van d’onse
pleghen bezocht te worden’.*® Opmerkelijk is dan dat men in de acta niet het besluit opneemt
dat naar aanleiding van dat gravamen wordt genomen. Wel wordt vermeld, hoe dat besluit
wordt uitgevoerd. De door de Nationale Synode van 1618/1619 opgestelde Dordtse
Leerregels spreken enkele malen van de evangelieprediking aan alle volken in relatie tot Gods
verkiezing.” De opmerking van de Groningse godgeleerden hierover is opvallend, namelijk
dat een derde deel van de wereld het Evangelie nog niet heeft gehoord. De synode spreekt
zich niet rechtstreeks uit over een (blijvend) zendingsbevel voor kerkleden of voor de kerk.
Wel blijkt zij in haar uitspraak de gedachte van een onvoltooide (uit)zending van

> G. Voetius, Tractaat, 75.

6 De term missio Dei komt oorspronkelijk uit de rooms-katholieke traditie en heeft betrekking op zending als
een gebeuren in God Zelf tussen Vader, Zoon en Heilige Geest (missio ad intra) en zending als een
gebeuren tussen God Drie-enig en Zijn schepping, met name Zijn schepselen (missio ad extra). De term is
op de zendingsconferentie te Willingen in 1954 op protestantse bodem nieuw leven ingeblazen. Vgl. J.A.B.
Jongeneel, Missiologie. Il Missionaire theologie, 60.

J.H. van Doleweerd en A.A. Brugge, ‘Zending in de geschiedenis’ in: J.H. van Doleweerd (red.), Gij zult
Mijn getuigen zijn. Zending in bijbels perspectief. Houten: Den Hertog 2006, 85.

J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 174.

Vgl. Dordtse Leerregels 1.3 en I1.5. Overigens behoorde het artikel 11.5 oorspronkelijk niet tot het eerste
concept dat Bogerman op tafel legde. Waarschijnlijk is het artikel onder invioed van Engelse
afgevaardigden, o.a. van de afgevaardigde uit Engeland Dr. John Davenant, in de tekst gekomen. Zie A.
Milton, The British Delegation and the Synod of Dort (1618-1619). Church of England Record Society —
13. Woodbridge UK: The Boydell Press 2005, 218.

65

17

18
19



evangeliepredikers voor de volken en een onvoltooide roeping van mensen en volken tot
geloof en bekering door de evangelieprediking te verwoorden.?® In directe zin spreekt zij uit
dat de uitzending van evangeliepredikers Gods zaak is. Zij benadrukt de menselijke
verantwoordelijkheid om alert te zijn op de vraag of en wanneer de gelegenheid tot
verkondiging van het Evangelie zich voordoet en om die gelegenheid te baat te nemen.**

Wat de vroeg zeventiende-eeuwse gereformeerde motieven voor zending betreft, blijkt uit het
uitgebreide historische onderzoek van Joosse dat het bij zending in de zestiende en
zeventiende eeuw vooral gaat om anderen van koninkrijk te doen veranderen. Volken staan
onder de macht van het rijk van satan. Daarom moeten zij geroepen worden tot het rijk of de
genadeheerschappij van God, of van Christus Jezus. Komen zij tot aanvaarding van de
christelijke religie, dan wordt daardoor het Godsrijk uitgebreid en zullen er onder de volken
kerken worden geplant. Zending is de vervulling van de Bijbelse opdracht tot universele
verbreiding van het rijk van Christus Jezus door middel van de kerkelijke en persoonlijke
evangelieverkondiging in (verbale) prediking of onderricht en in een wervend sociaal
levensgedrag. Op grond van de oudtestamentische volkerenprofetieén en gegevens uit de
evangelién wordt deze opdracht gefundeerd in de roeping van God tot de volken en een
roeping tot geloof in Jezus, de Messias. Het roepen van God wordt dan in het bijzonder
afgeleid uit de tweede bede van het Onze Vader: Uw koninkrijk kome. De bekering van de
volken is een aanvaarden van de christelijke religie en een bevrijding van afgoderij. Wat de
zendingsmethode betreft, geldt als richtlijn voor de evangelieprediking dat er geen dwang
mag worden toegepast. De overgang tot het christelijke geloof kan slechts door verandering
van geloofsovertuiging plaatsvinden. Door sociaal gedrag behoort er geen verbittering maar
verbetering in de betrekkingen met andere volken te worden nagestreefd. De bekering zelf
moet gezien worden als een geestelijke overgang, zodat de verandering, verbetering van
sociale verhoudingen slechts als een voorbereidende fase voor het eigenlijke proces van
bekering werd opgevat. Paulus’ optreden geldt als voorbeeld, zodat gereformeerde theologen
zijn onderricht en levensgedrag nagevolgd willen zien. De universele evangelieprediking richt
zich op de uitbreiding van het Godsrijk of de vermeerdering van de christelijke kerk. Het
hoogste doel is de verheerlijking van Gods Naam onder alle volken.?

De verkondiging — we moeten hier hoofdzakelijk denken aan de prediking van het Woord
door een predikant — is het belangrijkste middel.”® Grote waarde hecht men aan grondig
onderwijs. In de zeventiende eeuw draagt de prediking een sterk onderwijzend en leerstellig
karakter, vooral ingebed in de ambtelijke bediening vanuit de kerk.2* Men is van mening dat
het kerkvolk zijn geloof nog moet leren verstaan. Dat betekent doceren, repeteren en
samenvatten.?> Als absoluut basiscriterium voor de bekering tot de christelijke religie geldt in
deze periode de kennis van de Tien Geboden, het Onze Vader en de Apostolische
Geloofsbelijdenis zoals deze in de hoofdstukken van de christelijke religie in de Heidelbergse

20
21
22
23
24

Dordtse Leerregels 1.3.

L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’,183.

L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 211.

G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum, 65.

Kommers schrijft in zijn dissertatie over de prediking in de Orthodoxie, het Piétisme en de Nadere
Reformatie dat het bij uitstek ging over de legitieme consolidering van het werk van de hervormers. Hij is
van mening dat de erfenis van de Reformatie op formule werd gezet en gecodificeerd, waarbij dogmatische
polemiek, Bijbels ondersteund en begrijpelijk gemaakt, een grote plaats innam. J. Kommers, Ontwaakt gij
die slaapt! Het reformatorisch getuigenis van Gottfried Daniel Krumacher, Hermann Friedrich
Kohlbrigge en Paul Geyser tijdens de Erweckung in het Wuppertal van de negentiende eeuw. Heerenveen:
Groen 2005, 232.

A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen, 62-65.

66

25



Catechismus worden uitgelegd.?® Voetius geeft het advies dat wanneer de ‘missionaris’ bij
sommigen waarneemt ‘kennis der waarheden des geloofs en der goede werken tamelijk ver
gevorderd zijn en met den zondigen wandel van het heidendom voor goed gebroken hebben,
zoo brenge hij die in den rang der geschikten, om voorbereid te worden tot het doen van
belijdenis des geloofs en het ontvangen van den Doop’.?” Ginsel beschrijft in zijn dissertatie
Gereformeerde Kerk op Formosa (het huidige Taiwan) onder de Oost-Indische Compagnie
1627-1662 uitgebreid hoe tientallen predikanten hun krachten hebben gewijd aan het
oprichten en in stand houden van scholen en het behartigen van onderwijsbelangen. Men
hoopte de inheemse bevolking tot kennis van Gods Woord te brengen. Alle nadruk ligt dan op
onderwijs uit de catechetische vragenboekjes, preken en gebeden die in de inheemse taal
vertaald zijn. Er wordt in de uitgebreide beschrijving van Ginsel met geen woord gerept over
een vertaling van de Bijbel.”®

De vrede van Mdanster in 1648 brengt Nederland een grotere mate van vrijheid en
onafhankelijkheid. Vanaf 1675 zien we dat de belangstelling voor zending onder het gerefor-
meerde volksdeel in Nederland eerder afneemt dan toeneemt. De zending komt wel tot bloei
onder de puriteinen in Nieuw Engeland (John Eliot 1604-1690 en David Brainerd 1718-1747)
en onder de Duitse piétisten die hun wortels hebben in de Lutherse orthodoxie, zoals Nikolaus
Ludwig graaf van Zinzendorf (1700-1760),% al worden de hernhutters in Oost-Indié in
toenemende mate geweerd en de synode van Dordrecht besluit in 1742 geen hernhutters meer
toe te laten tot Oost-Indié.

3.2.2 De Bijbel en de ongeoefende lezer in de gereformeerd bevindelijke traditie

Lezen zoals dat in de vijftiende en zestiende eeuw gebeurt, is niet geheel, maar toch
hoofdzakelijk een orale en gemeenschappelijke bezigheid, zoals op veel plaatsen in de wereld
nog steeds aan de orde van de dag is. In een bepaalde setting komen geoefende en
ongeoefende Bijbelgebruikers elkaar tegen en zij spreken met elkaar over het verstaan van de
Schrift. De boekdrukkunst zorgt voor een toenemend potentieel aan materiaal, maar het lezen
als zodanig lijkt eerst nog vooral een elitebezigheid of maximaal een lezen in gemeenschap,
met elkaar.®® Het lezen in de betekenis van het volgen van een horizontaal gedrukte zin met
letters komt in ontwikkeling en aan het einde van de zeventiende eeuw zijn boeken en
literatuur meer ingeburgerd.

De Reformatie is hiervoor een grote stimulans. Echter, als in de zeventiende en achttiende
eeuw de gereformeerde orthodoxie zich ontwikkelt in reactie op zowel mystieke stromingen
als tegen de invloeden van de Renaissance constateert Labberton dat ‘scholasticism tipped the
scales towards the written Word in such a way that Calvin’s assumption of God’s unified
Rhetoric (consisting of the unity of Word and Spirit, comprehended through the unity of
Scripture within the unity of Church) was imbalanced and threatened from within the
Reformed tradition itself. The Word became text’.** Het horen en luisteren naar de Schrift uit

% LJ. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 568; met een verwijzing naar Sebastiaen Danckaerts

(1593-1634), Justus Heurnius (1587-1647?) en Helmich Helmichius (1551-1608).

G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum, 65.

W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa of de lotgevallen eener handelskerk onder de Oost-
Indische Compagnie 1627-1662. Leiden: P.J. Mulder & Zoon 1931, 84-112.

A.Th. Boone, ‘Tot verbreydinge van het rijcke onses Heeren Jesu Christi. Een inleiding tot de zendings-
gedachten binnen het gereformeerd piétisme in Nederland’ in: De Nadere Reformatie xvii (1993), 2.

%0 M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 36.

M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 52. Zie ook A.C. Thiselton, New horizons in hermeneutics, 532.

67

27
28

29



de zestiende eceuw is meer en meer een ‘historisch lezen en luisteren’ geworden en veel
minder een ‘geloofsluisteren’.

Deze ontwikkeling lijkt vervolgens te worden gecompenseerd door piétistische en puriteinse
groeperingen die het persoonlijke en spirituele accent in het omgaan met de Schrift weer
benadrukken. De evangelicale opwekkingsbewegingen midden achttiende en midden
negentiende eeuw werken deze aandacht voor de Schrift verder uit. En al werd deze beweging
vooral gekenmerkt door een sterke emotionaliteit, onder haar zijn ook gezaghebbende
gereformeerde theologen zoals Jonathan Edwards. Uiteindelijk komt zo terzijde van de kerk
de lekenzending tot bloei: het zenden van predikers, ‘those who were convinced of the belief
that God still “speaks” in Jesus Christ through Scripture to ordinary people of whatever
culture, language or circumstances’ en Bijbels.*

3.2.3 Zending en de VOC en WIC

In de periode van de tachtigjarige oorlog (1568-1648) hebben de in de Unie van Utrecht
verenigde Nederlanden zich niet alleen te land gevormd tot een zelfstandige republiek, maar
ook ter zee ontwikkeld tot een handeldrijvende natie. In 1602 wordt de Verenigde Oost-
Indische Compagnie (VOC) en in 1621 de West-Indische Compagnie (WIC) opgericht.
Hoewel diverse onderzoekers recent geprobeerd hebben de zendingsinspanningen positief te
belichten, is de algemene teneur toch die van kritiek. De realiteit is eerder die van de
‘warengodsdienst’ dan de ‘ware godsdienst’, al is er ook veel goeds gedaan.®® In 1622 heeft
de VOC weliswaar te Leiden bij de theoloog Antonius Walaeus (1573-1639) aan huis het
zogenaamde Seminarium Indicum opgericht, maar in 1632 heeft zij dit weer gesloten. Verder
heeft zij zich niet geschaamd om in 1644 en in 1648 de nodige plakkaten uit te vaardigen die
het aan Hollanders verbood om tijdens hun verblijf in Japan christelijke lectuur uit te reiken,
godsdienstoefeningen te houden, de zondag te vieren, in het openbaar te bidden en dergelijke.
Ook in de geschriften van Gisbertus Voetius komen wij de VOC regelmatig tegen. Over haar
werkzaamheden heeft hij zich meer dan eens kritisch uitgelaten. Zo heeft hij zich erover
beklaagd, dat zij predikanten in hun ambtswerk hinderde. Echter, de VOC wordt opgericht
met de exclusieve bedoeling niet als zendingsinstrument maar slechts als handelsorgaan op te
treden. Wel beijveren de hervormde kerk in Nederland en haar kerkelijke vergaderingen zich
om bekwame predikanten naar Oost-Indié uit te zenden, met de uitgesproken bedoeling om
zowel het VOC-personeel te dienen als de inheemse bevolking in Oost- en West-Indié tot de
gereformeerde religie te brengen.®*

De heren bewindhebbers en anderen worden gestimuleerd ‘opdat ook bekwame middelen
gevonden mogen worden tot bevordering van dit goed en zeer christelijke werk’. % De
belangen van de Indische kerk en haar uitbreiding worden vanaf het begin behartigd door de
bewindhebbers van de Oost- en West-Indische Compagnie. Zij betalen en de kerk selecteert
de werkers en ordent hen of vaardigt hen af. Deze belangenverstrengeling zorgt regelmatig
voor botsingen.

%2 M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 58.

% J.A.B. Jongeneel, ‘Voetius’ zendingstheologie’, 119.

% LJ. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 224; zie ook J.A. van der Chijs, Geschiedenis der
Stichting van de Vereenigde O. I. Compagnie en der maatregelen van de Nederlandsche regering
betreffende de vaart op Oost-Indie, welke aan deze stichting voorafgingen. Leiden: P. Engels 1857 (2°
vermeerderde dr.), 71.

De synode van Rotterdam, 1621. J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending.
Deel 2.

35

68



Langzamerhand groeit er blijkens de notulen van de classes en synoden organisatorisch
gezien een bepaalde taakverdeling tussen de kerk en de Compagnie en bewindhebbers zoals
de Heren XVII met betrekking tot de behartiging van de uitzending van ziekentroosters en
predikanten. Maar het indienen van verzoeken om ziekentroosters en predikanten naar Indié
uit te zenden maakt de kerk niet tot initiatiefnemers van de gereformeerde zending.®
Friesland, Gelderland en Overijssel bemoeien zich slechts twee keer met de kerk in Oost-
Indié: namelijk bij de strijd over het aandeel in het bestuur van de Oost-Indische Kerken,
waarop alle provincies aanspraak maken en bij een kwestie over de sacramentsscheiding in de
achttiende eeuw. Overijssel spant de kroon door over de oprichting van het Nederlandse
Zendelinggenootschap in zijn vergadering van 1798 te verklaren dat ‘de Synode ofschoon van
ganscher harte den verdiende lof gevenden aan het christelijk oogmerk van dit genootschap,
echter begrijpt dat de belangen van het Hervormd Kerkgenootschap in het VVaderland in deze
dagen al te zeer alle werkzaamheid afvorderen, dan dat zij haar aandacht zoude kunnen

. . .. . . 37
vestigen op de heidenen; weshalve zij de zaak vooralsnog in advies houden’.

Het octrooi van de VOC kent geen artikelen over zaken als pastorale zorg voor haar
personeel, kerkstichting of zending. De VOC is een staatkundige creatie, de overzeese arm
van de Republiek en die Republiek bezit een calvinistische identiteit.®® Aan boord van alle
compagnieschepen spreekt men elke dag publiek een ochtend- en avondgebed uit, en leest
men ’s zondags een preek. Bewindhebbers zenden vanaf 1602 ook ziekentroosters mee,
voorzien van benodigde literatuur: Bijbels, prekenbundels, catechisatie-leerboekjes en
stichtelijke literatuur. Uitzending van predikanten, in nauwe samenwerking met de kerk, volgt
weldra. Adriaen Jacobsz. Hulsebos is volgens Voetius de eerste zendingspredikant in Jakarte
of Oost-Indié. Na examinatie, bevestiging en ondertekening van de belijdenis van de kerk
vertrekt hij in 1615.%° Kerkplanting overzee vindt spoedig plaats, een groeiend aantal
gemeenten geeft werk aan ziekentroosters, onderwijzers en predikanten. Maar ook in
Nederland is genoeg te doen. De publieke hervormde kerk beschikt tegen het eind van de
zeventiende eeuw over ongeveer 1500 predikantsplaatsen op ongeveer twee miljoen inwoners.
Bovendien zijn veel deelnemers aan de handel in Indié geen protestanten. De gereformeerden
of hervormden vormen onder de compagniedienaren zelfs een minderheid.*

Met West-Indié (Brazilié) houdt de kerk in Nederland zich in veel mindere mate bezig. De
meeste aandacht gaat uit naar Oost-Indié. De opzet en aanpak in West-Indié zijn dezelfde als
in Oost-Indié. Een interessante gebeurtenis is dat op de Noordhollandse synode van 30
oktober 1640 een boekje ter tafel komt van de classis uit Brazilié: Een eenvoudige en korte
onderwijzinge uyt Godes Woord, in de Braziliaensche, Nederduytsche en de Portugeesche
talen; ook waren daarin formulieren van Doop en Avondmaal opgenomen. Men vraagt aan de
synode het boekje in Nederland te laten drukken en het dan naar Brazilié te sturen tot dienst
van Indianen en andere natién. Maar de classis Amsterdam oordeelt dat het toch wel
‘periculeus’ is om van de oude en gewone formulieren af te wijken en voelt ook bezwaren
tegen sommige stellingen, die de predikanten-auteurs hebben opgesteld. Het boekje is in
Brazilié door de predikanten Vincentius Soler en David van Doreslaer geschreven en namens

36
37

L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 280.

J.A. Grothe in zijn voorwoord in: J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche
Zending. Deel 2. Aanteekeningen uit de verschillende synodale en classicale acta. Utrecht: C. van Bentum
1885, VI.

G.J. Schutte, ‘De kerk onder de compagnie’ in: G.J. Schutte (red.), Het Indische Sion. De Gereformeerde
kerk onder de Verenigde Oost-Indische Compagnie. Hilversum: Verloren 2002, 48.

L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 251; met een verwijzing naar het kerkenraadsarchief in het
Gemeente Archief Amsterdam, protocol 16 en 23 april 1615.

G.J. Schutte, ‘De kerk onder de compagnie’, 48.

38
39

40

69



de classis daar door twee andere predikanten nagezien.** Op de synode van Rotterdam wordt
hier in 1641 van gezegd dat de classis in Brazilié niets mag laten drukken zonder de
toestemming van de synode. Eerst moeten de Heren XIX en daarna de Bewindhebbers erover
oordelen. De druk moet worden onderbroken. Echter, in art. 9 van de synode van Gorcum in
1642 lezen we dat ze de druk niet hebben kunnen beletten.*?

Zending bestaat hoofdzakelijk uit het (laten) beleggen door de overheid van
godsdienstoefeningen ter plaatse, liefst in samenwerking met een kerkenraad. Er is een
structureel tekort aan predikanten. VVoor de Indische gemeenten heeft de Compagnie in haar
looptijd van ongeveer tweehonderd jaar 650 predikanten in dienst. Gemiddeld zendt zij
gedurende twee eeuwen ieder jaar drie of vier predikanten mee. Toch zijn er steeds vacatures.
Het sterftecijfer is hoog. Op de synode van Dordrecht in 1742 wordt gemeld dat Batavia
binnen elf maanden vijf predikanten door de dood heeft verloren. Tegenover ‘185.000
christenen’ is er dan geen enkele predikant.”® De opgave van het aantal christenen is hoog,
maar over de betrokkenheid van de plaatselijke bevolking die door de doop, naar rooms-
katholieke traditie in de kerk wordt ingelijfd, wordt niet geroemd.** Ook Voetius meldt dat
een ‘betrouwbaar Dienaar des Woords’ bij hem klaagde dat er waren toegelaten tot de doop
‘die nog leefden naar hun oude zeden en als heidenen wandelden onder de Christen-naam’.*
Zendingshistoricus Neill vermeldt dat predikanten een bonus ontvangen voor elke dopeling en
dat christenen speciale privileges krijgen. Hij vermeldt dat aan het eind van de zeventiende
eeuw in Nederland gesproken wordt over 100.000 christenen in Java en 40.000 in Ambon.

Naast de predikanten zijn er gedurende deze twee eeuwen ongeveer 2000 ziekentroosters in
dienst. Zij zijn goedkoper en ook makkelijker te vinden. Veel mensen die een roeping voelen
voor een kerkelijke en pastorale loopbaan, kunnen niet voldoen aan de eisen voor het
predikantschap, in het bijzonder die van de lange en academische studie. De eisen voor het
ziekentroosterschap liggen lager: de kandidaat moet kunnen lezen en schrijven, enige kennis
van de Bijbel en de gereformeerde leer bezitten. Het is de taak van de ziekentroosters de
zieken op zee uit Gods Woord te onderrichten, met dat Woord te vermanen en hen te
versterken en te vertroosten. Zij zijn er voor heel het scheepsvolk. Op vastgestelde tijden en
bij geschikte gelegenheden moeten ze psalmen voorzingen, enkele Bijbelhoofdstukken en
delen uit andere geloofslectuur voorlezen. Ze moeten elke goede gelegenheid aangrijpen om
de zeevarenden die geen kennis aan de Bijbel hebben, ijverig te onderwijzen.*® Voor
zeevarenden die kunnen lezen, laat de arminiaanse Hugo de Groot (1583-1645) zijn boekje
over de ware godsdienst De Veritate Religionis Christianae (1627) op rijm verschijnen.*’
Predikanten en ziekentroosters kunnen bovendien gebruikmaken van Philippe de Plessis’
vertaalde ‘Onderricht en verdediging over de ware religie’. Verder gebruikt men leerboeken
voor Bijbels onderricht, zoals de catechismusverklaring van Festus Hommius (1576-1642).
Ziekentroosters zijn bij hun voorlezing van preken gebonden aan de gepubliceerde door de

41 Vgl. Chr. Fahner, ‘De vrome omgang onzer natie. De Nadere Reformatie, Zending en de W.I.C.” in: De
Nadere Reformatie xvii (1993), 19.

2 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, 12, 14.

*J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I1.

# K.S. Latourette, A History of Christianity. Vol. Il Reformation to the Present, 935.

*  G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum, 65.

% H.E. Niemeijer, ‘De kerk onderweg: aan boord en in de verstrooiing’ in: G.J. Schutte (Red.), Het Indische
Sion, 102.

7S, Neill, A History of Christian Missions, 190. K.S. Latourette, A History of Christianity. Vol. 11, 191.

70



kerk goedgekeurde teksten.*® Bijbels zijn op de schepen schaars. Van psalmboekjes is er in de
regel een grote voorraad.*

Op veel plaatsen is de schoolmeester voorganger. Hij onderwijst de kinderen het Onze Vader,
de Apostolische Geloofsbelijdenis, het Kort Begrip en de Heidelbergse Catechismus en leert
hen enkele gebeden opzeggen en de psalmen zingen.*® In de kerk worden ze ingeschakeld bij
het voorlezen van een hoofdstuk uit het Nieuwe Testament, het opzeggen van de Tien
Geboden en de Twaalf Artikelen. In de zeventiende eeuw is men er al wel van overtuigd dat
het nodig is om in de landstaal in Oost-Indié, in het Maleis te kunnen beschikken over ‘korte
en klare catechetische vraagboekjes’ en het op rijm zetten van de catechismus. Echter, het
zelfstandig lezen van de Bijbel ligt dan nog ver weg.”* Op de synode van Utrecht wordt in
1690 gerept over John Eliot die in Nieuw Engeland de Bijbel in de taal van de indianen heeft
vertaald. Uit het verslag spreekt een zekere verbazing dat er zelfs een indiaan is genaamd
Daniél, en dat er zelfstandige kerken zijn ontstaan die ‘met grote ijver en vrucht worden
bediend door kerkenraden gevormd uit indianen, die het Woord van God verkondigen in hun
taal’.>® Dat is blijkbaar toch een unicum. Op de synode van Breda in 1686 wordt een brief
behandeld uit Batavia van 20 november 1684 waarin men schrijft over het voornemen van de
Heren XVII om het gedrukte Portugese Nieuwe Testament te laten vernietigen. In een brief
gedateerd 5 februari 1685 rapporteert men vanuit Batavia dat de druk is nagekeken, ‘dat er
wel fouten in waren geslopen en op 3 a 4 plaatsen enige woorden waren overgeslagen, en er
ook wel eenige andere spreekwijzen voorkwamen maar geen fouten die tegen de zin des
Heilige Geestes streden’.>® Op Formosa komt men niet verder dan een ‘Formulier des
Christendoms’ in het Formosaans en Nederlands, in twee kolommen naast elkaar gedrukt en
de evangelién van Mattheiis en Johannes in het Formosaans.>*

Al in 1621 wordt op de Synode te Rotterdam gesproken over het idee in Indié een seminarie
op te richten om de kinderen van de heidenen onder opzicht van de eigen predikanten te
oefenen in de christelijke religie om daarna ‘die haren lantslieden te predicken en uyt den
selven den Heere Christo een gemeente te versamelen’. Toch komt men niet tot een
predikantenopleiding ter plaatse. Soms overweegt men om studenten naar Nederland te
sturen. Uit alles blijkt dat de kerken zich moeten houden aan de wijze van doen in de
gereformeerde kerken in Nederland.>® Voetius beveelt in De Plantatione Ecclesiarum de raad
van een predikant aan die achttien jaar in Oost-Indié gewerkt heeft. Deze stelt voor om de
Nederlandse taal in te voeren en in iedere stad en op ieder dorp scholen te openen waar
Nederlandse onderwijzers les zouden geven in het lezen en begrijpen van Nederlandse boeken
en dan voornamelijk van de catechismus en de hoofdgeschiedenissen van het Oude en
Nieuwe Testament.”® Het idee om het Nederlands als omgangstaal door middel van het
onderwijs in te voeren, doet ook op Formosa (1627-1662) opgeld. De gedachte vat post dat

*  H.E. Niemeijer, ‘De kerk onderweg: aan boord en in de verstrooiing’ in: G.J. Schutte (ed.), Het Indische

Sion, 105.

A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen, 16. VVan Deursen verwijst onder andere naar C. Sepp, Uit het
predikantenleven van vroeger tijden. Leiden: Brill 1890.

G.J. Schutte, ‘De kerk onder de compagnie’ in: G.J. Schutte (red.), Het Indische Sion, 55.

1 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, 111.

52 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, 117.

3 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, 24.

% W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 105.

> J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 1, 6.

% G. Voetius, De Plantatione Ecclesiarum, 66.

49

50

71



wanneer de Formosanen Nederlands spreken, zij pas de echte genegenheid tot de Hollanders
gaan voelen. Het Nederlands neemt een voornaam onderdeel van het onderwijs in.>’

Gouverneur Verburch, die als Raad van Indié vier jaar in Batavia woont, schrijft in 1654 dat
de jeugd op Formosa leert als papegaaien iets na te zeggen, maar niets van de diepere
betekenis kan verstaan. Onder al de duizenden leerlingen is er volgens hem niet een die de
hoofdstukken van de gereformeerde leer dusdanig verstaat dat deze als lidmaat kan worden
aangenomen.”®

Tekort aan personeel is in de zestiende eeuw al een bekend verschijnsel maar in de
zeventiende eeuw is het een steeds terugkerend item op de kerkelijke vergaderingen.> De
synode van Hoorn in 1737 bezint zich uitgebreid hierop. Zij oordelen dat het niet de lange en
moeilijke reis kan zijn, want dat was voorheen ook zo. Zij constateren verder dat er weinig
studenten zijn en dat daarom allerlei mensen zich melden ‘waaraan iets hapert’. Voorts
bemerken zij dat ‘bij de woeste volken verachting komt voor de christelijke religie’ en dat
schrikt af. Verder is het leven in Indié duur. Predikanten moeten zich inspannen om andere
talen te leren en worden daar niet genoeg voor beloond. Ze worden door officieren en
gouverneurs soms slecht behandeld. De oplossing: verhogen van het tractement, een goede
behandeling geven, professoren aan de theologische faculteit verzoeken uit te zien naar
geschikte personen en hen te motiveren, het uitreiken van beurzen.®

In 1781 wordt een commissie benoemd inzake het boek van professor Hofstede Oost Indische
kerkzaken waarin hij niet alleen een overzicht van de toestand van de kerk in Indié geeft, maar
vooral een pleidooi voert om meer predikanten naar de overzeese gewesten te sturen en om
geen andere kerken toe te laten naast de gereformeerde kerken. Zijn aanpak behelst het
oprichten van een seminarie ter plaatse. De commissie concludeert in een uitvoerig rapport
dat Hofstede er een bewijs van geleverd heeft om ook in Indié de rechtzinnige leer en de
goede orde te bewaren en dat hij de uitbreiding van het koninkrijk van Jezus heeft bevorderd.
Het werk van de zending bevindt zich weliswaar in beroerde omstandigheden. De commissie
is eenparig van oordeel dat het beste middel om in Indié de heilrijke gevolgen van het
‘Evangelie des Vredes’ te doen ondervinden, de oprichting is van een seminarie, maar niet
een seminarie in Indi€, want dan zou de kerk langs die weg onttrokken worden en ‘haar
onbevlekte rechtzinnigheid onzeker blijven’. Een vaderlands seminarie, dat zou het beste zijn.
De studenten moeten dan van Indié naar Nederland komen.®* Het initiatief wordt niet omgezet
in daden.

Na de opheffing van de compagnie, gaat de zending over in handen van het in 1797
opgerichte Nederlandse zendelinggenootschap.

3.2.4 De geschiedenis van het onderwijs
Het onderwijs is in de zestiende en zeventiende eeuw een aangelegenheid van de lokale

(gereformeerde) overheid, vaak onder toezicht van de kerk en bereikt slechts een klein deel
van de bevolking. De kwaliteit van de scholen gaat in de zestiende eeuw vergeleken met de

% W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 103-104.

%% W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 105-106.

%9 Zie bijvoorbeeld het rapport van de synode van Utrecht 1670; J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis
der Oude Hollandsche Zending. I, 109.

% J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 1, 150-153.

8 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 1, 205-215.

72



middeleeuwen eerst achteruit als gevolg van de oorlogen. De hoeveelheid boeken groeit. De
boekenproductie van de vijftiende eeuw bestaat uit 40.000 boeken die voor 1501 gedrukt zijn
(incunabelen). Het aantal titels stijgt in de zestiende eeuw tot 520.000, in de zeventiende eeuw
tot 1,25 miljoen en in de achttiende eeuw tot 2 miljoen.®® De groei in de welvaart leidt tot
verbetering van het onderwijs. De Nederlandse boeken voor kooplieden zijn in de zestiende
eeuw de beste van hun tijd. De Reformatie stelt als eis dat elk kind voldoende moet kunnen
lezen. Op de Dordtse synode in 1618-1619 wordt besloten tot de oprichting van armenscholen
die kosteloos onderwijs zouden verzorgen.®® Bij de volksscholen op het platteland draait het
onderwijs vooral om zingen, lezen, schrijven en het behandelen van de catechismus. In de
steden komt daar al snel rekenen en een vreemde taal bij. Leerplicht is er niet.

In de zeventiende eeuw worden veel Bijbels gedrukt. Nog in het jaar van de uitgave van de
Statenbijbel in 1637, publiceren twee drukkers in Amsterdam en Gouda clandestiene oplagen.
Kennelijk zien ze daar geld in.** Nemen we de diverse Bijbeluitgaven, waarvan de
afzonderlijke nieuwe testamenten en de volledige Bijbels in kleiner formaat de grote
meerderheid uitmaken samen, dan vertegenwoordigen deze een oplage van enige
honderdduizenden exemplaren.®® De schatting is dat ongeveer tien procent van de bevolking
uit de tijd waarin de Statenvertaling wordt gepubliceerd, kan lezen. De vertaling geeft de
eerste stoot tot een alfabetiseringsgolf. Velen willen de Bijbel zelf kunnen lezen. De
veronderstelling lijkt gewettigd dat reeds in 1657 in ieder gereformeerd gezin in de Republiek
waar men kan lezen, een of meer Bijbeluitgaven te vinden zijn.®® De Statenbijbel is voor de
ontwikkeling van de leescultuur van groot belang. Toch kunnen veel mensen niet lezen en
schrijven. Van de Amsterdamse bruidegoms slaagt in het jaar 1630 43 procent er niet in om
een handtekening te zetten, voor de bruiden is dit zelfs 86 procent.®’ De afstand tussen de
voorgangers en het volk is groot. Alleen in de conventikels slagen de voorgangers, meestal
mensen met weinig formele scholing en grote, soms eenzijdige Bijbelkennis, erin dicht bij de
mensen en hun problemen te staan. Tegelijkertijd beschouwen zij de meerderheid van hun
gehoor als zondaars, die buiten het heil staan, en scheppen daardoor toch weer een zekere
mate van afstand.?® In veel kerken laat men voor het begin van de eigenlijke dienst een paar
hoofdstukken uit de Bijbel voorlezen tot onderricht van hen die niet kunnen lezen of geen
Bijbel bezitten.*® Van kerk- en schoolboek wordt de Bijbel langzamerhand een boek voor
thuis. Vaders die kunnen lezen, lezen de Bijbel hardop voor in de huiselijke
godsdienstoefening. Het geldt als loffelijke gewoonte om de Bijbel eenmaal per jaar geheel
door te lezen. In zijn Exercitia pietatis beveelt Gisbertus Voetius deze methode van harte

aan.’

Eind van de achttiende eeuw krijgt het onderwijs een nieuwe impuls. Door de invloeden van
de Verlichting (achttiende en negentiende eeuw) bereikt lectuur steeds meer de gewone man.
De Franse Revolutie wordt gepredikt in honderden pamfletten, die van hand tot hand gaan. In

62 N.F. Noordam, Inleiding in de historische pedagogiek. Derde volledig herziene en uitgebreide druk.

Groningen: Wolters-Noordhoff 1976, 68-75.
88 H. Kajaan, De pro-acta der Dordtsche synode in 1618. Rotterdam 1914, 182, 184, 207.
® " J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 157.
% C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, Haarlem: Nederlands
Bijbelgenootschap 1993, 300.
C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, 300.
C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, 300.
J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 158.
A.Th. van Deursen, Bavianen en Slijkgeuzen, 172. Van Deursen verwijst naar de notulen van de kerkenraad
van Dordrecht, Purmerend, Naaldwijk, Schoonhoven, Uitgeest en Haarlem.
" G. Voetius, De Praktijk der Godzaligheid, 245-248.

73

66
67
68
69



Engeland worden in de achttiende eeuw al tweehonderd kranten en tijdschriften gepubliceerd.
In Nederland is de Rotterdamsche Courant een kwaliteitskrant. Toch kan ook dan nog lang
niet iedereen lezen en schrijven. Een onderzoek uit begin 1800 toont aan, dat in Gouda slechts
een kwart van de bruiden en de helft van hun mannen hun huwelijksakte kunnen
ondertekenen. De anderen moeten als analfabeet volstaan met het zetten van een kruisje. De
percentages van de mensen die kunnen lezen lijken dus wat pover, maar ze zijn wel al veel
hoger dan in de zeventiende eeuw. De Verlichting versterkt de behoefte aan educatie, al is
onderwijs nog steeds een noodzakelijke luxe.”* Hoewel men in de zeventiende eeuw hier en
daar een poging doet om de leerplicht in te voeren en een onderwijzersopleiding te creéren,
duurt het nog ruim een eeuw voordat in 1797 de Maatschappij tot Nut van het Algemeen de
eerste kweekscholen opricht, onder meer in Groningen, Amsterdam en Haarlem.

In de achttiende eeuw speelt de Bijbel een tweevoudige rol. Enerzijds is het een snobistisch
eliteboek. Rijke kopers eisen uitgaven in leer gebonden met gouden, zilveren of op zijn minst
koperen krampen en filigraan sloten, voorzien van etsen en gravures. Deze Bijbels gaan soms
de waarde van een eenvoudige woning te boven. Ze krijgen een ereplaats op een lezenaar in
de woonkamer, maar worden zelden geopend.”® Anderzijds is de Bijbel in een goedkopere
uitgave nodig voor de armere volkscalvinisten die in conventikels bijeenkomen. Zo beginnen
in de achttiende eeuw Bijbels te verschijnen zonder de apocriefe boeken en de vele
kanttekeningen. Door de Napoleontische bezetting en door het verbreken van handels-
contacten met de kolonién verarmt ons land. Na de bevrijding van het Franse juk zijn veel
armen nog te arm om zelfs de goedkopere Bijbels te kunnen aanschaffen. Op hen gaan de
Bijbelgenootschappen zich in het bijzonder richten.”

In de negentiende eeuw komt er een tweede alfabetiseringsgolf, aan de ene kant gestimuleerd
door organisaties die uit de Verlichting voortkomen, zoals de Maatschappij tot Nut van het
Algemeen en aan de andere kant door kerken en christelijke instellingen, zoals het in 1797
opgerichte Nederlandse Zendelinggenootschap, dat in eigen land armenscholen opricht en
zich inzet voor volwassenonderwijs. Daardoor verwerft de Bijbel er een heel nieuw
lezerspubliek bij.

In de zending moet het de twintigste eeuw worden voordat de Bijbel wordt ontdekt als
zelfstandig sprekend Woord van God. Zendingswerkers voelen vaak de behoefte om de Bijbel
te vertalen en beginnen er soms ook aan, maar andere taken zoals het bestuur van de
zendingsorganisatie, of de leiding op het zendingsterrein nemen hen in beslag. Bijbelvertalen
heeft voor een lange periode een lage prioriteit in het zendingswerk, in weerwil van het feit
dat de zending de boodschap van dat Boek wil uitdragen. Het oordeel van Georg M. Cowan,
jarenlang voorzitter van de Wycliffe Bijbelvertalers, over de instelling van zendingen (ook
geloofszendingen) ten aanzien van Bijbelvertaalwerk in de negentiende en twintigste eeuw is
vernietigend: ‘Het verbazingwekkendste is dat de zendingsliteratuur in het algemeen en
tekstboeken over missiologie in het bijzonder geen woord wijden aan de behoefte aan
Bijbelvertalingen. Van zendelingen werd verwacht dat ze de bevolking in aanraking brachten
met de Bijbel, maar de vraag of er wel een Bijbel in hun taal was, werd zelden gesteld.
Bijbelvertalen, indien dat onderwerp al ter sprake kwam, kreeg geen enkele aandacht, als het
ging om de kwalificaties waaraan kandidaten moesten voldoen die voor uitzending in
aanmerking kwamen; het speelde geen rol in hun trainingen. Het kwam niet aan de orde, als
een taakverdeling werd opgesteld voor werkers in een bepaald zendingsgebied. Zendingen

™t J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 190-191.

> Zie ook 2.3.2.
J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 191.

74



bezaten niet de structuren om zich aan het vertalen van de Bijbel te wijden. Een echt
gemotiveerde zendingswerker kon toestemming vragen om zich te wijden aan het vertalen
van de Bijbel voor het volk dat hij diende, maar van hem werd dan verwacht dat hij dat werk
deed naast al zijn andere taken. Heel veel zendingswerkers kwamen pas aan het einde van hun
zendingscarriére toe aan het vertalen van de bijbel, of als ze gepensioneerd werden’.”* Pas na
de verworven onafhankelijkheid van de kerk en los van de overheid komt het
Bijbelvertaalwerk in de meeste landen in een stroomversnelling.

3.2.5 Zending: de opkomst van de genootschappen in de achttiende eeuw

Eind achttiende eeuw vindt er een zendingsbreuk plaats met de hervormde kerk. In 1770
sticht een aantal predikanten en gemeenteleden in het westen van het land het Genootschap
De Propaganda Fide onder de zinspreuk ‘Dei gloriae et hominum saluti’. Zij spreken uit dat
zij voor het verkondigen van het Evangelie in de landen van de VOC en WIC geen heil
verwachten van het uitzenden van predikanten. Men wil goede missionarissen uitzenden. Een
van de leden, waarschijnlijk Guillielmus Titsingh uit Amsterdam, heeft daartoe een ontwerp
gemaakt en dit ter beoordeling aan zijn medeleden toegestuurd. In dit ontwerp wordt
voorgesteld een fonds van vierhonderdduizend Nederlandse gulden te vormen om uit de rente
van dit kapitaal, geschat op twaalfduizend gulden, zes zendelingen te kunnen onderhouden en
vier kandidaat-zendelingen te laten studeren. Naast de normale theologische opleiding moet
vooral aandacht worden besteed aan het aanleren van de taal, die de inlandse bevolking
spreekt. Het fonds moet worden beheerd door een aantal directeuren, gekozen uit personen,
die minstens duizend gulden hebben gegeven, terwijl de rekrutering, opleiding en uitzending
van de zendelingen in handen komt van een tweede directie van vijf vooraanstaande
godgeleerden uit Leiden, Amsterdam, Rotterdam, Middelburg en Utrecht. Over dit ontwerp
van Titsingh wordt door de leden van De Propaganda Fide uitvoerig gecorrespondeerd. Men
vindt de intentie van het ontwerp aanbevelenswaardig, maar ziet nog veel moeilijkheden om
het plan te realiseren. Men wil nadere bezinning en besluit daartoe een prijsvraag uit te
schrijven om langs die weg ook ideeén van anderen over een nieuwe opzet van het
zendingswerk te vernemen. Door bemiddeling van Christianus Carolus Henricus van der Aa,
Luthers predikant te Haarlem, en Jan Frederik Parvé, schout in dezelfde stad, en beiden zowel
lid van De Propaganda Fide als van de Hollandsche Maatschappij van Wetenschappen te
Haarlem neemt het laatstgenoemde genootschap de uitschrijving en de beoordeling op zich,
terwijl de leden van De Propaganda Fide voor de eremedailles zullen zorgen.” De vraag is:
‘Welke zijn de beste middelen om de ware en zuivere leer van het Evangelie onder de
bewoners der kolonién van de staat meer te bevestigen en in die landstreken voort te
planten?’’® In een toelichting wordt opgemerkt dat de Nederlanders, die toch de zegeningen
van de christelijke godsdienst kenden, zich zo weinig moeite hadden getroost om deze
godsdienst te verbreiden, ondanks de ruime mogelijkheden hiertoe door middel van hun
scheepvaart tot in de verste landen. Er komen in totaal vijftien antwoorden binnen. Een
commissie bestaande uit de hoogleraren Herman Venema te Franeker en Ewald Hollebeek te
Leiden en de Edamse Hervormde predikant Joannes Florentius Martinet, alle drie lid van de
Hollandsche Maatschappij, beoordeelt de inzendingen.”” Zij wijzen in 1775 als eerste
prijswinnaar Petrus Hofstede (1717-1803) aan. Hij wordt met goud bekroond. Hofstede wil
naast de gewone predikanten in Indié ook zendingspredikanten, onder toezicht van een

™ G.M. Cowan, The Word that Kindles. New York: Christian Herald Books 1979, 41.

> J. Boneschansker, Het Nederlandsch zendeling genootschap, 17.

® C.A.L. van Troostenburg de Bruyn, De hervormde kerk in Nederlandsch Oost-Indié onder de Oost-
Indische Compagnie (1602-1795). Arnhem: H.A. Tjeenk Willink 1884, 393.

J. Boneschansker, Het Nederlandsch zendeling genootschap, 18.

75

77



missiecollege. De tweede met zilver bekroonde inzender is koopman Cornelis van
Vollenhoven (1753-1835). Hij wijst op de slechte organisatie van het zendingswerk en vooral
ook op de onverschilligheid en zedeloosheid van de Europeanen als grootste hindernis voor
de verbreiding van het Evangelie. Ook de derde inzender, theologisch hoogleraar Jacobus
Nuys van Klinkenberg (1744-1814), heeft veel kritiek op de slechte organisatie van het
zendingswerk en de zedeloze houding van de Europanen overzee. Ook hij wil predikanten en
onderwijzers opleiden aan een apart opleidingsinstituut in Nederland.”

Petrus Hofstede voert een pleidooi voor een goede opleiding van predikanten en
schoolmeesters. Als te weinig kandidaten zich aanmelden, dan zou men toekomstige
zendelingen kunnen rekruteren uit de arme, kinderrijke gezinnen of uit de weeshuizen.
Eenmaal op het zendingsveld aangekomen moeten de zendelingen de zuivere leer van het
Evangelie verkondigen. Daarvoor moet de Bijbel in de taal van de mensen worden vertaald.
Eerst de Boeken van Mozes, de Psalmen en de Spreuken en daarna de vier evangelién en het
boek Handelingen. Vervolgens kan men overgaan tot het uitgeven van een Kort Begrip met
de belangrijkste geloofswaarheden en een beschrijving van de verschillende godsdiensten,
waarbij vergelijkenderwijs het christendom de beste godsdienst zal blijken te zijn. Als derde
uitgave ten dienste van de zending stelt Hofstede voor een tweede Kort Begrip met de Twaalf
Artikelen, de Tien Geboden en andere christelijke geboden. Eventueel kan men hieraan
toevoegen een vragenboekje voor het onderwijs, waarin tevens opgenomen is het Onze Vader,
enige Psalmen en Bijbelliederen. In zijn antwoord maakt Hofstede een duidelijk onderscheid
tussen zendingspredikanten, die bij hem de titel ‘Landpredikanten’ krijgen, en de gewone
predikanten van de gevestigde Indische Kerk door de VOC aangetrokken voor de verzorging
van de bestaande gemeenten. Een tweede onderscheid maakt Hofstede door naast de
landpredikanten de zendingsonderwijzers een eigen taak te geven en hun de naam
‘leermeesters’ te geven. Voor de verkondiging vindt hij kennis van de inheemse talen een
absolute voorwaarde. De opleiding wil Hofstede doen plaatsvinden aan een op te richten
seminarium te Zierikzee of te Leiden. VVoor het taalonderwijs kan men docenten krijgen door
een zestien- tot twintigtal jongemannen uit de (wees)huizen te rekruteren, deze naar Indié te
sturen om de talen te leren en hen daarop te laten terugkeren als docenten op het
seminarium.”

Na een uitvoerige analyse van het tot dan toe verrichte roomse en protestantse zendingswerk
waarbij Van Nuys Klinkenberg als belangrijkste oorzaken van de geringe resultaten de
oppervlakkige aanpak, de slechte organisatie, de ergerlijke levenshouding van de christenen
overzee en de te beperkte opleiding van de zendelingen noemt, geeft hij aan, hoe de
verschillende bevolkingsgroepen in de overzeese gebieden benaderd dienen te worden:
vermaning van de christelijke Europeanen tot verbetering van hun zedelijk leven, nadere
vorming van de bekeerde heidenen om hun oude bijgeloof geheel weg te nemen, wegneming
bij de door de Rooms-Katholieke Kerk bekeerden van hun heidense en roomse bijgeloof en de
bekering van de ‘blinde’ heidenen zonder enige materiéle bijbedoeling.

Wat zijn de overeenkomsten tussen deze drie winnaars van de prijsvraag? Men kan, zij het
met accentverschillen, een aantal parallelle gedachten onderscheiden: zending is verkondiging
van de eenvoudige Bijbelse grondwaarheden aan de inheemsen door daartoe speciaal
opgeleide predikanten en schoolmeesters. De opleiding van deze zendingsarbeiders dient aan

" PN. Holtrop, ‘Van kerkstaat naar particulier initiatief. De Indische kerk en het Nederlandse
Zendelinggenootschap’ in: G.J. Schutte (Red.), Het Indische Sion, 233.

J.G. de Bruyn, Inventarisatie van de Prijsvragen, uitgeschreven door de Hollandsche Maatschappij van
Wetenschappen 1753-1917. Groningen 1977, 19.

76

79



een seminarium of zendelingenschool plaats te vinden en er moet een nieuwe
organisatiestructuur voor de zending komen.

Dan gebeurt het onvermijdelijke: op 1797 wordt het eerste zendelinggenootschap in
Nederland opgericht door twintig predikanten en gemeenteleden uit Rotterdam en andere
steden. Onder hen bevindt zich J.F. van der Kemp (1747-1811) die geinspireerd is door de
London Missionary Society dat vanaf 1795 bestaat.** Men wil het koninkrijk van Christus
uitbreiden door de verkondiging van het Evangelie. Vrede door het bloed van het kruis is de
zinspreuk en het beginsel. Kerken van verschillend belijden treden toe. De grondregel luidt:
‘het ware en werkdadige Christendom zoals het in de boeken van het Oude en Nieuwe
Verbond vervat is en in de twaalf artikelen der algemeene christelijke geloofsbelijdenis
uitgedrukt wordt, zonder bijvoeging van menselijke leerbegrippen, eenvoudig en oprecht in
de harten der menschen in te planten’. Het zendingswerk wordt niet op de Drie Formulieren
van Enigheid gebaseerd, maar op ‘het ware en werkdadige Christendom’. De oprichters zijn
niet alleen bewogen met het heil van heidenen overzee, maar ook bezorgd over het
godsdienstige leven in eigen land. Het Genootschap richt zich tot 1824 ook op de
ontwikkeling van het godsdienstig leven van armen en ongeletterden in de steden door middel
van lectuur- en Bijbelverspreiding en volwassencatechese.®

De synode Schoonhoven van 1801 bespreekt het Nederlandse Zendelinggenootschap (NZG).
Men vindt dat het Genootschap nooit tot nadeel van de gezuiverde hervormde godsdienst zal
mogen strekken. Zendelingen moeten strikt geéxamineerd worden en in de godgeleerdheid
onderzocht, en behoorlijk geordend zijn, dat wil zeggen: in het ambt bevestigd. De classis
Breda waarschuwt dat geen particulier genootschap van hervormden zich het recht mag
aanmatigen iemand hetzij predikant, proponent, catechiseermeester, krankbezoeker, of
zendeling tot enige openbare dienst in de kerk te ordenen of af te zenden. De directeuren van
het genootschap worden opgewekt met de synode in gesprek te gaan.®? Het genootschap
bericht aan de synode Schiedam in 1801 dat zij zich niet kan onderwerpen aan besluiten van
enige bijzondere synode, maar wil wel haar bestuurders en medewerkers bij handtekening
zich laten verbinden niets te zullen ondernemen, hetwelk tegen de orde van de kerk en de staat
zou aanlopen.® Uit de diverse kerkelijke notulen spreekt een zekere ambivalentie. Sommigen
zijn met de oprichting ingenomen. Overijssel prijst het voornemen van de oprichters.®*
Aarzeling is er ook op de synode van Utrecht vanwege de weglating van de naam
gereformeerd ‘waardoor een wijde deur geopend wordt voor allen die zich christen

noemen’.®

3.2.6 De ontwikkeling van zending tot en met de twintigste eeuw

In de achttiende en negentiende eeuw breidt de wereld zich uit door kolonialisme en
emigratie. Angelsaksische opwekkingsbewegingen uit de achttiende eeuw en predikers als
John Wesley (1703-1791), George Whitefield (1714-1770) en Jonathan Edwards (1703-1758)
hebben grote invloed. Jonathan Edwards kan hierbij gelden als de exponent van de
gereformeerd bevindelijke traditie. Deze calvinistische prediker en bezield zendingswerker

8 C.A.L. van Troostenburg de Bruyn, De hervormde kerk in Nederlandsch Oost-Indi&, 393-394.

8. H. Reenders, Alternatieve zending. Ottho Gerhard Heldring (1804-1876) en de verbreiding van het
christendom in Nederlands-Indié. Kampen: Kok 1991, 24-25.

8 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, 95-96.

8 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, 97.

8 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, 124.

8 J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, 125.

77



legt veel nadruk op het motief van de liefde en op het koninkrijk van God als doel van de
zending.® Hij gelooft dat alfabetisering de sleutel is om effectief zending te bedrijven en dat
de indianen waaronder hij in Nieuw-Engeland werkt, in staat moeten worden gesteld de Bijbel
te lezen en te begrijpen. Hij vindt dat zij daarom in de gelegenheid gesteld moeten worden
Engels te leren. Indiaanse talen zijn in zijn opvatting te barbaars om de morele, heilige en
abstracte zaken onder woorden te brengen.®’

Eind achttiende eeuw ontstaan veel (interkerkelijke) zendingsgenootschappen. De Rooms-
Katholieke Kerk breidt haar missionaire activiteit sterk uit. In de negentiende eeuw verspreidt
het rooms-katholicisme, hoewel het aanhang verliest in Europa en Latijns-Amerika, zich in
rap tempo over Azié, Afrika, de eilanden van de Pacific, Australié, Canada en de Verenigde
Staten. Twee personen zijn van grote invioed geweest op de ontwikkeling van een
protestantse visie op zending: William Carey (1761-1834) en Hudson Taylor (1832-1905).
Het sleutelwoord voor zending wordt ‘voluntarism’. In plaats van te wachten op het signaal
van de kerk nemen nu veel individuele christenen onder invloed van het piétisme en het
methodisme het initiatief tot het bedrijven van zending. Baptist Carey houdt op dinsdag 29
mei 1792 op een predikantenconferentie in Nottingham in Friar’s Lane met afgevaardigden
uit vierentwintig kerken uit de omgeving een veelzeggende preek over Jesaja 54:2 en 3:
‘Maak de plaats uwer tenten wijd, en dat men de gordijnen uwer woningen uitbreide,
verhinder het niet; maak uw koorden lang, en steek uw pinnen vast in. Want gij zult uitbreken
ter rechter- en ter linkerhand; en uw zaad zal de heidenen erven, en zij zullen de verwoeste
steden doen bewonen.’ Hij vat het geheel samen in de sindsdien beroemd geworden woorden:
“Verwacht grote dingen van God, onderneem grote dingen voor God’.*

De gereformeerd bevindelijke traditie verwerft geen duidelijk waarneembare stem in de
mondiale zendingsbewegingen van de achttiende en negentiende eeuw. Daarvoor is zij na
talloze afsplitsingen te zeer verdeeld. Missioloog Verkuyl heeft het over fragmenten van
missiologische bezinning in de tijd van de pioniers in de achttiende en negentiende eeuw.®
De gereformeerd-theologische bezinning op zending krijgt in Nederland pas weer een vervolg
op de synode van de Gereformeerde Kerken in Nederland te Middelburg in 1896. Daar
overtuigt Abram Kuyper de afgevaardigden ervan dat zij achter de zendingsbeweging van de
achttiende eeuw onder invloed van het piétisme en methodisme weer terug moeten keren naar
de calvinistische zendingsbeginselen. In navolging van Gisbertus Voetius herformuleert de
synode de hoofdrol van zending en legt opnieuw nadruk op het theocentrische en
ecclesiocentrische karakter van zending. Zending is niet een zaak van bewogen
zendingsvrienden, maar veeleer Gods eigen zaak, missio Dei. Daarom moet de kerk gezien
worden als zendende instantie. De uitvoerende instantie is de dienaar des Woords.”
Uiteindelijk is het dan Johan H. Bavinck (1895-1964) die getypeerd wordt als de eerste
gereformeerde missioloog van formaat.”™ Inmiddels leven we dan ruim twee eeuwen na
Gisbertus Voetius, Johannes Hoornbeeck en de puritein John Eliot.

8 J. Verkuyl, Inleiding in de nieuwere zendingswetenschap. Kampen: Kok 1975, 42.

8 G.M. Marsden, Jonathan Edwards. A Life. Virginia: Yale University 2003, 389; Edwards to Sir William

Pepperell, November 28, 1751.

W. van der Zwaag, William Carey. Pionier van de wereldzending. Kampen: De Groot Goudriaan 2007, 85-

88.

J. Verkuyl, Inleiding in de nieuwere zendingswetenschap, 40-43.

% Acta Synode van Middelburg 1896, art. 116.

%8 pJ. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 15. Na Bavinck zijn er nog enkele nieuwe inleidingen tot de
zendingswetenschappen verschenen waarin de grondslagen van gereformeerde zending worden aangestipt
en in akkoord worden gebracht met de actualiteit, maar andere gezichtspunten ten aanzien van de plaats en
rol van de Schrift in zending heeft dit niet opgeleverd. Zie voor literatuur hoofdstuk 1, voetnoot 9.

78

88

89



3.2.7 Evaluatie

De Reformatie heeft de Bijbel uit de periferie van de kerk gehaald. De volkstaal wordt de
kerktaal. De Bijbel wordt overgezet in volkstalen. Maar toch zijn het vooral de kerk als
instituut en de organisatie ervan die de wind vangen. Zending in de gereformeerd bevindelijke
traditie is dan ook kerkplanting. De gereformeerde zending sluit in haar benadering al dan niet
bewust aan bij de benadering in de rooms-katholieke traditie: uitbreiding van lidmaatschap,
door onderwijs in geloofsleer en het doen belijden van de (ware) religie van de kerk. De
Bijbel, autopistos, van of in zichzelf overtuigend, krijgt in de zending niet de plaats die zij
gezien de gereformeerde opvatting over de Schrift zou verdienen.*® Zij lijkt niet per se nodig.
De geloofsleer en onderwijs van de kerk daaruit hebben het primaat. Het gaat bovendien
vooral om een verbale evangelieverkondiging en niet om het introduceren van een
persoonlijke omgang met de Schrift. Er wordt waarde gehecht aan grondig onderwijs, maar
dan wel op een manier zoals deze past in het eigen theologische denkraam. Zending is
voornamelijk overdracht van de gereformeerde geloofsleer.

In de periode van de zestiende tot en met de twintigste eeuw heeft het Bijbellezen in de
gereformeerd bevindelijke traditie veranderingen ondergaan. De meest in het oog lopende
ontwikkeling is wel dat de Schrift, de lezers en de kerk in het begin van de looptijd van de
gereformeerde orthodoxie, zoals bij Calvijn en in de ontstaanstijd van de Statenvertaling, nog
in nauwe samenhang met elkaar lijken te functioneren. In de loop van de tijd wordt dit anders.
De gewone man en vrouw komen in de gereformeerd bevindelijke traditie paradoxaal genoeg
verder van de persoonlijke toegang tot de Schrift af te staan.

Kerkuitbreiding (zending) en handelsbelangen zijn nauw met elkaar verweven. Zelfs zodanig
dat de ontwikkeling uitloopt op een anticlimax: de voortzetting van zending door
genootschappen. Een theologische doordenking van zending wordt gehinderd door de nauwe
verbintenis tussen kerk en staat en de tegenstrijdige belangen van deze. Ogenschijnlijk biedt
deze samenwerking grote voordelen. De VOC beschermt haar werkers en betaalt alle kosten
en houdt anderen tegen. De keerzijde is dat de kerk afhankelijk wordt van een
handelsorganisatie die geen behoefte heeft aan de uitbreiding van het christendom, tenzij haar
politieke en economische belangen erdoor gediend worden. Protestantisering en consolidering
van aanwezige christenen en zendingsactiviteiten lopen onontwarbaar door elkaar heen.** De
prijs die men betaalt, is dat zending buiten de kerk komt te staan.

De totstandkoming van de Statenvertaling is een uniek moment in de geschiedenis van de
gereformeerd bevindelijke traditie. Maar er komt paradoxaal genoeg geen leesbeweging op
gang rondom de Statenvertaling, al wordt het bezit en gebruik wel gestimuleerd en krijgt het
onderwijs vanuit de kerk impulsen. De Verlichting is nodig voor een werkelijke doorbraak in
het onderwijs. Uiteindelijk moet geconcludeerd worden dat de gereformeerde Schriftopvatting
als ontwerp vooral blijft liggen op de tekentafel van de theologen. Zij is hooguit incidenteel,
bijvoorbeeld in de conventikels, doorvertaald naar de praktijk van de kerk.

% Ik denk dat Joosse te positief oordeelt over de plaats van de Bijbel als hij schrijft dat er vaardigheden in het

lezen en schrijven werden bijgebracht en dat dit werd gerelateerd aan het lezen van de Bijbel. Vgl. Joosse,
‘Scoone dingen sijn Swaere dinge’, 566.

% vgl. H. Reenders, Alternatieve zending, 23-25.

79



3.3 De Schrift en zending in de gereformeerd bevindelijke traditie (thematisch)

Na dit brede overzicht doen we nu een aantal diepteboringen: Statenvertaling en Maleise
vertaling, het Seminarium Indicum van Antonius Walaeus, de puriteinse zending bij John
Eliot, Johan Herman Bavinck en de Schrift en zending in de twintigste en eenentwintigste
eeuw: Edinburgh 1910 en 2010.

3.3.1 Statenvertaling en Maleise vertaling

Hoewel de hervormde kerk in Nederland zwaar accent legt op de leer van de orthodoxie
waarin het sola Scriptura en het onderwijs in de gemeente een belangrijke plaats innemen, en
de prediking, catechese en geloofsonderricht als de beste middelen voor geloofsoverdracht in
de zending ziet,** investeert de kerk in de zestiende en begin zeventiende eeuw nog weinig in
missionaire Bijbelvertalingen en het vertalen van (eenvoudige) dogmatische literatuur. Pas in
de loop van de zeventiende en achttiende eeuw gaat zij zich bemoeien met de vertaling van
documenten.

De Statenvertaling, haar principes en karakter

De meest bekende en meest invloedrijke vertaling van de Bijbel in het Nederlands is de
vertaling die in opdracht van de Staten-Generaal, de hoogste autoriteit in de jonge republiek,
tot stand is gekomen. Beslissingen daarover neemt de synode van Dordrecht (1618-1619).% In
de achtste zitting spreekt de vergadering uit dat een nieuwe overzetting ‘op zijn spoedigst, en
op de bekwaamste en kortste wijze, begonnen mocht worden’. Het betreft een nieuwe
overzetting en niet een herziening van een oude versie, al moet om ergernis te voorkomen
geprobeerd worden oude overzettingen te behouden.®® De vertalers zijn van opvatting dat de
oorspronkelijke Hebreeuwse, Aramese en Griekse teksten geschreven zijn in de taal van de
Heilige Geest en dat het de primaire taak van de overzetter is zich nauwgezet rekenschap te
geven van de grondtekst en deze zo getrouw mogelijk over te brengen in de landstaal. Waar
het Woord de Geest ‘zo heeft geabsorbeerd, is een vrije vertaling onduldbaar omdat deze
vorm van weergeven een aantasting van de hoge majesteit van God lijkt’.*" Het gaat om een
vertaling uit de ‘fonteinen of oorspronkelijke talen der Heilige Schrift’.®® De vertalers
Wilhelmus Baudartius en Johannes Bogerman zouden het schrijven in hun ‘Cort Verhael’ als
voorrede bedoeld, maar door de Staten-Generaal geweigerd: ‘Wij zijn gebleven ‘by de
oorspronkelicke woorden Gods, die in den Hebreuschen ende Chaldeuschen text staen, soo
nae ende nauwe. ..als *t ons enichsins is mogelick geweest’.*°

Een belangrijke vertaalregel die de synode geeft is ‘dat zij altijd bij den oorspronkelijken tekst
zorgvuldiglijk blijven, en de manier van spreken der oorspronkelijke talen zoo veel de
duidelijkheid en eigenschap der Nederlandsche spraken kan toelaten, behouden. Maar, indien
ergens een Hebreeuwse of Grieksche wijze van spreken voorviel, die harder ware, dan dat ze
wel in den tekst gehouden zal kunnen worden, dat zij deze aan den kant naarstiglijk

% L.J. Joosse m.m.v. A.Th. Boone, ‘Kerk en zendingsbevel’ in: G.J. Schutte (red.), Het Indische Sion, 17.

% Zieo.a. L.de Vries, ‘Paratext and Skopos of Bible translations’ in: W.F. Smelik, A.A. den Hollander, U.B.
Schmidt (eds.), Paratext and Megatext as Channels of Jewish and Christian traditions, pp. 176-193. Leiden,
Boston: Brill Publishers. Jewish and Christian Perspectives Series 2003.

Acta of Handelingen der Nationale Synode te Dordrecht in de jaren 1618 en 1619, De achtste zitting, art.
20.

C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel en zijn voorgangers, Haarlem 1993, 271.

Acta of Handelingen der Nationale Synode te Dordrecht in de jaren 1618 en 1619, De achtste zitting, 20.

% C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 271.

80

96

97
98



aanteekenen’.'® De opvatting hierachter is die van de perspicuitas van de Schrift. De Vries
verwijst hierbij naar de uitdrukking klaarheid der waarheid, een uitdrukking die ‘should be
understood in the context of the importance attached in Reformed Theology to the
unmediated, direct access of every believer, guided by the Holy Spirit and applying the
hermeneutics of Schrift met Schrift vergelijken (comparing Scripture with Scripture), to the
knowledge of salvation in the Holy Scriptures, without mediation by clergy or tradition (sola
Scriptura). Lay theology was essential in this context and the translation of Scriptures should

be as clear as possible to serve the community of lay theologians’.*™

De vertalers zijn zich ervan bewust dat het voorrang geven aan het oorspronkelijke taaleigen
van de Bijbel de verstaanbaarheid negatief kan beinvloeden. De Brune, secretaris van de
Staten van Zeeland, een calvinist met een goede kennis van de Hebreeuwse tekst, merkt in
1644 op dat ‘de Nieuwe Over-zetters den Hebreeuwsen text zoo gantsch nauw end' nae
hebben uytghedruckt, dat zy oock veeltijdts de ordre end' stellinghe der woorden hebben
naeghevolght...waerdeur de zin niet zoo klaer end' onbekommert wert uytghedruckt’.*%

Om dit probleem op te lossen mogen de vertalers gebruikmaken van een combinatie van tekst
en paratekst. Als een letterlijke vertaling onverstaanbaar overkomt, mag men vrijer vertalen
mits de letterlijke vertaling in de kanttekening wordt opgenomen. Ook andersom is
toegestaan: een letterlijke vertaling in de hoofdtekst en een verklaring daarbuiten. Een derde
mogelijkheid is het opnemen van toevoegingen in de hoofdtekst maar zodanig dat het de lezer
duidelijk is dat de oorspronkelijke tekst het zo niet vermeldt.'®® De kanttekeningen zijn
feitelijk onmisbaar. De Vries merkt hierover op: ‘It is clear that the nota marginalia were
crucial to balance the perspicuitas and the word-by-word inspiration and that text and paratext
together ensured that this translation could perform the religious functions the Reformed
leaders and communities in the Netherlands demanded’.*®* Ook hieruit blijkt de opvatting dat
alleen een juist inzicht in de zin van de oorspronkelijke woorden de bedoeling van de Heilige
Geest kan ontsluieren en de nodige waarborg kan bieden voor een werkelijk getrouwe
overzetting.'%

De kanttekeningen dienen een belangrijk doel. Voor de eenvoudige lezers moet het mogelijk
zijn het Woord van God en de woorden van mensen, de vertalers in dit geval, te
onderscheiden. Schriftstudie is niet iets voor geestelijke leiders alleen, maar evenzeer voor
eenvoudige gelovigen. Het geloofsbeginsel eist dat men zowel het schijnbaar bijkomstige als
de meest ingewikkelde gedachtengang in het verband van het grote geheel leert verstaan.
Daarom verschaffen de vertalers een leidraad in de vorm van algemeen bevattelijke
kanttekeningen. In 1636 laten Baudartius en Bogerman zich er als volgt over uit: ‘Nadat wy
den Text nae ons uyterste vermogen religieuslick gestelt hadden, so hebben wy inden cant
daer by gevoecht eenige Notas (doch so weynige ende so cort als de sake eenichsins heeft
connen lijden) om den sin eeniger woorden ofte manieren van spreken (die sus anders qualick
te verstaen, ende den onervarenen duyster souden zijn) te verlichten ende verclaren, voegende
daerby de vergelijckinge met andere schriftuerplaetsen, hetwelcke wy geoordeelt hebben voor
den verstandigen Leser seer dienstelick ende volgens aengenaem te sullen zijn, latende
nochtans den Christelicken verstandigen Leser vrij in het aennemen van derselve

100
101

Acta of Handelingen der Nationale Synode te Dordrecht in de jaren 1618 en 1619, De achtste zitting, 20.
L. de Vries, ‘Paratext and Skopos of Bible translations’.

102 C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 308.

103 C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 273, 274.

104 | de Vries, ‘Paratext and Skopos of Bible translations’.

105 C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 278.

81



Annotatien’.'® Volgens De Bruin en Broeyer hebben de Statenvertalers nooit uit het oog
verloren dat het een volksbijbel moest worden.*”’

Op 17 september 1637 wordt het eerste gedrukte exemplaar aangeboden aan ‘hare
Hoogmogende Heren’ van de Staten-Generaal, ‘cierlyck’ in paars fluweel gebonden en
verguld op snee. Op 11 mei 1624 zei deze Staten-Generaal officieel haar medewerking toe. In
het jaar 1626 begon men met het feitelijke vertaalwerk. Ruim elf jaar duurde het voordat de
vertaling voor het publiek beschikbaar kwam.

De Maleise Bijbelvertaling

De Nederlandse predikanten in Oost-Indié beginnen zich in de zeventiende eeuw op de kennis
van het Maleis toe te leggen en met behulp van de inheemse bevolking schoolboeken en
belijdenisgeschriften, leerredenen en kerkelijke liederen te vertalen. Ook begint men met het
samenstellen van woordenboeken. Een variant van het zogenaamde hoog-Maleis, dat sterk
kan verschillen van het plaatselijk gesproken Maleis, is in gebruik als een soort verkeerstaal
tussen de handelaren en inheemse bevolking. Ook de kerktaal is Hoog-Maleis.*®® Menig
predikant en ambtenaar in Oost-Indié draagt aan zijn Indisch huispersoneel het Evangelie
over. Ook in Nederland is het de gewoonte dat het huispersoneel na de maaltijd binnen wordt
geroepen om de Schriftlezing aan te horen. Maar omdat het huispersoneel vaak geen
Nederlands verstaat, groeit er een behoefte aan Bijbelvertalingen in het Maleis. In 1629 wordt
het evangelie van Mattheus in het Maleis vertaald en gepubliceerd door J.J. Palensteyn in
Enkhuizen. Het is het eerste evangelie dat door een blanke speciaal voor de bevolking in de
Oost wordt gemaakt, een missionaire vertaling van een Bijbelgedeelte, die al vervaardigd
werd in 1612.2%° Daarna verschijnen Marcus in 1638 en Lucas en Johannes in 1646. Ze
worden in 1651 gezamenlijk uitgegeven met het boek Handelingen der Apostelen. Een jaar
later verschijnt in Amsterdam ook het boek Psalmen in het Maleis. Al deze vertalingen
worden gemaakt door Albert C. Ruyl, Jan van Hasel en predikant Justus Heurnius en
gepubliceerd op last van de Verenigde Oost-indische Compagnie. De vertaling van het
evangelie van Matthels is de oudste bekende vertaling van een Bijbelboek in een niet-
Europese taal, die voor zendingsdoeleinden tot stand is gebracht.** In 1668 wordt dan het
Nieuwe Testament gepubliceerd, vertaald door de Nederlandse predikant Daniel Brouwerius.
Over de kwaliteit is men echter niet tevreden.*!!

In 1691, ruim een halve eeuw nadat de Statenvertaling verscheen, wordt door de kerkenraad
van Batavia aan Melchior Leydecker opgedragen de Bijbel in het Maleis te vertalen, een
opdracht die door de plaatselijke overheid wordt bekrachtigd. Leydecker wordt in 1678 als
predikant aangesteld te Batavia en begint aan de vervaardiging van een Maleis-Nederlands
woordenboek. Hij verklaart zich in 1691 bereid de Bijbel in het Hoog-Maleis te vertalen en
bedingt dat ieder boek nauwkeurig door een commissie zal worden gereviseerd. Met grote
nauwgezetheid zet hij zich aan deze arbeid. Veel boeken vertaalt hij meerdere malen. Als hij
tien jaar later op 16 maart 1701 overlijdt, is hij met dit werk tot Efeze 6:6 gevorderd. Na zijn
dood maakt predikant Petrus van der Vorm (1664-1731) deze vertaling nog in datzelfde jaar

106 C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 279.

107 C.C. de Bruin en F.G.M. Broeyer, De Statenbijbel, 279.

108 5. Coolsma, De Zendingseeuw voor Nederlandsch Oost-Indié. Utrecht: C.H.E. Breijer 1901, 45.

109 5. Coolsma, De Zendingseeuw, 46.

10 C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, ‘De geschiedenis van de Maleische bijbelvertaling in
Nederlandsch-Indi€’ in: Tijdschrift van het Koninklijk Instituut voor de Taal-, land- en Volkenkunde van
Nederlandsch-Indié, jrg. 1941, Vol. 100. ’s-Gravenhage: Nijhoff.

Jan. J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 173.

82

111



af. Dan moet er revisie plaatsvinden. Vervolgens bevelen de bewindhebbers dat het
manuscript zorgvuldig in een kast in de consistorie moet worden opgeborgen en dat de
kerkenraad de sleutel bij haar in bewaring moet geven. Het manuscript ligt daar ruim twintig
jaar, tot in 1723 met de revisie van deze vertaling, op aandringen van de classis Amsterdam,
een begin wordt gemaakt.**? Inmiddels is ook de vertaling van predikant Francois Valentijn
Klaar, die zijn versie van het Maleis, het zogenaamde Laag-Maleis, voor kerkelijk gebruik
veel bruikbaarder, doelmatiger en verstaanbaarder acht dan die van Leydecker, die het Maleis
alleen uit de Maleise klassieke geschriften kent en nooit gewerkt heeft in de Maleise landen
en ook geen kennis zou hebben aan de Maleise kerktaal. Valentijn heeft zijn standpunt
uitgebreid uiteengezet in een boekje door hem in 1698 in Nederland uitgegeven, waarvan de
titel voor zichzelf spreekt: ‘Deure der Waarheid voor ’t ooge der Christenwereld geopend,
waardoor klaar te zien is, wat tale voor alle Maleytsche Christenen in Oost-Indien van
gebruik, en alleen van dienst zij; of een klaar en net bewijs, dat dewijl alleen de gemeene
Maleytsche taal bij hen verstaanbaar en de Hooge bij hen t’eenemaal onverstaanbaar is,
derhalven soo er een oversetting des Bijbels in een van beyde Talen sal moeten gedrukt
worden, soo als die bij het Christendom aldaar van dienst sijn sou, onwedersprekelijk de
Oversetting in die Lage Tale, nu reeds verveerdigd, behoord geprefereerd, en den druk van
dien ter hand genomen te werden. Alles vertoond bij een volslagen apologie en antwoord op
een Extract van sekere Missive, die van den Eerw. Kerkenraad van Batavia, aan de
Christelijke Synodus van N. Holland, den 15 November 1697 geschreven, en dit jaar voor de
selve gekomen is, waarbij dan gemelde waarheid, van haar Eerw. Wedersproken, maar
onwedersprekelijk staande gehouden, en middag klaar getoond werd door Francois Valentijn,

weleer Bedienaar des Goddelijken Woords in Amboina’.**®

In Indié haast de kerkenraad van Batavia zich over deze zaak uitvoerig aan de synode van
Noord-Holland te schrijven, van welke brief bovengenoemd geschrift van Valentijn de
weerlegging is.*** Ook de Heren XVII ontvangen van de Indische regering een brief, waarin
erop aangedrongen wordt de vertaling van Valentijn niet te drukken, omdat men in Indié met
een vertaling bezig is en men van deze vertaling niets afweet. Valentijn keert terug naar Indié
en vraagt om het oordeel van de kerkenraad te Batavia. Van der Vorm zit in de
beoordelingscommissie. Het rapport van de commissie komt erop neer dat de vertaling van
Valentijn getrouw de Nederlandsche Statenvertaling volgt alleen zonder raadpleging van de
grondtekst. Dat houdt in dat daardoor ook de fouten van de Statenvertaling zijn overgenomen.
Bovendien vinden ze dat ‘de door Valentijn gebruikte taal te zeer doorgaans uit de kwade
orthografie, meermalen uit de oneigen etymologie en hier en daar uit de wanschikkelijke
syntaxis is en dat een groot gebrek aan eenheid aan den dag treedt, daar enkele boeken anders

.. 11
en beter vertaald zijn, dan andere’. >

De revisie van Leydecker wordt uiteindelijk grondig ter hand genomen. In 1723 komen de
reviseurs bij elkaar. De commissie bestaat uit twee predikanten van Batavia, Petrus van der
Vorm en Arnoldus Brands, een predikant van Ambon, Cornelius Ninabar, en George Henrik
Werndy, predikant te Makasar, die in 1738 tot buitengewoon hoogleraar Oosterse talen werd

12 C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, De protestantsche kerk in Nederlandsch-Indié haar

ontwikkeling van 1620-1939. ’s-Gravenhage: Martinus Nijhoff 1947, 253-254.

C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, De protestantsche kerk in Nederlandsch-Indié haar
ontwikkeling van 1620-1939, 254.

J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11, Synode van Utrecht 1699 en
1700.

C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, De protestantsche kerk in Nederlandsch-Indié haar
ontwikkeling van 1620-1939, 258.

113
114

115

83



benoemd aan het Gymnasium te Lingen in Westfalen.™® De commissie vergadert in de regel
drie of vier keer per week tussen de acht en elf uren, in de consistorie van de kerk in Batavia.
Eerst wordt de grondtekst gelezen, in het Hebreeuws of Grieks met de Latijnse overzettingen.
Ook raadpleegt de commissie bij moeilijkheden de Chaldeeuwse, Syrische en Arabische
overzettingen. De Septuagint en andere reeds vertaalde Bijbels worden gebruikt. De revisoren
trachten, met de woorden van hun secretaris Werndly ‘niet alleen te komen tot het recht
verstand van den zin der Schrift, maar bevlijtigde zich ook dien in zuiver Maleisch over te
zetten’.*'” Zij checken de vertaling bij de plaatselijke bevolking, al laten zij zich niet leiden
door het oordeel van deze informanten. ‘De zin van Gods Woordt” weegt hun zwaar.* Op de
synode ’s-Gravenhage 1727 wordt in een brief uit Batavia aan de classes van Delft en
Schieland van 17 december 1725 de wens uitgesproken dat spoedig aan hun verzoek om de
Maleise Bijbel met Latijnse letter kan worden voldaan.'*® De commissie besteedt ook nog
enige tijd aan de afwerking van de Maleise vertaling van de Heidelbergse Catechismus, de
Nederlandse Geloofsbelijdenis, het Kort Begrip en de formulieren die in de kerken in
Nederland in gebruik zijn. In 1729 komt het tot een afronding. De synode van Dordrecht in
1731 verblijdt zich in de aanwezigheid van Werndly uit Batavia over het feit dat de
bewindhebbers hebben toegezegd de onkosten voor de Bijbelvertaling te zullen dragen en ‘dat
door die overzetting in de taal van heidenen het de kerkenraad van Batavia heeft mogen
gelukken zo’n grote deur open te zetten voor hun ingang in Jezus’ Koninkrijk’. De eerste druk
verschijnt in 1731-1733, waar melding van wordt gemaakt op de synode van Utrecht in
1734.** Coolsma meldt dat bij de christenen aldaar deze vertaling in even hoog aanzien staat
als de Statenvertaling in Nederland.'**

Bevindingen

De Statenvertaling is qua vertaalprincipes een exemplarisch voorbeeld van een uitwerking van
de gereformeerde Schriftopvatting. In groot respect voor het origineel dat gezien wordt als
geschreven in de taal van de Heilige Geest, proberen de vertalers een brug te slaan tussen
getrouwheid aan het origineel en verstaanbaarheid voor de leek. Met de Statenvertaling wordt
de loopplank uitgelegd naar de ‘ordinary readers’ uit die tijd. Echter, de overwegingen die tot
het initiatief van de Statenvertaling leiden, vertaalt de kerk niet door naar een vergelijkbare
situatie in Oost-Indié. Het proces van vertalen van een Bijbel in het Maleis wordt ernstig
gehinderd door tegenstrijdige belangen en opvattingen, al lijken de vertaalprincipes overeen te
komen. De visie op taal en talen is ethnocentrisch: andere talen worden niet op dezelfde
golflengte geplaatst als de eigen taal. Men blijft hangen in de spagaat van betrouwbaarheid en
verstaanbaarheid. Het overdragen van de geloofsleer aan nieuwe gelovigen lijkt bovendien
van groter belang geacht te worden dan hen te leren omgaan met de Schrift.

De missiologen Jongeneel en Fahner zijn beiden nog van mening dat de oprichting van
Bijbelgenootschappen voor Bijbelvertaling en Bijbelverspreiding in de negentiende eeuw het

116
117

S. Coolsma, De Zendingseeuw, 48.

Vgl. ook C.W.Th. van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, ‘De geschiedenis van de Maleische
bijbelvertaling in Nederlandsch-Indié’.

S. Coolsma, De Zendingseeuw, 49.

J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 11,33.

C.A.L. van Troostenburg de Bruyn, De hervormde kerk in Nederlandsch Oost-Indié onder de Oost-
Indische Compagnie (1602-1795), 406-408; C.W.Th. Baron van Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam,
De protestantsche kerk in Nederlandsch-Indié haar ontwikkeling van 1620-1939, 258; J.A. Grothe, Archief
voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 1l.

S. Coolsma, De Zendingseeuw, 49.

118
119
120

121

84



logisch gevolg zijn van het sola Scriptura van de Reformatie. Gezien de hier vermelde
gegevens lijkt ons dit een optimistische inschatting.*??

3.3.2 Het Seminarium Indicum van Antonius Walaeus

De bewindvoerders van de VOC besluiten in 1603 om te zien naar twee bekwame predikanten
om het Woord van God in Indi€¢ te verkondigen en ‘tegen de superstitién der Mooren en
Atheisten uit de Heilige Schrift te waarschuwen’.’?® In 1605 oppert de classis Delft en
Schieland naar aanleiding van opgedane ervaringen in Oost-Indié om de studie van vier
studenten te gaan verzorgen en bekostigen, tenminste als zij die zouden vinden. Men zoekt
naar mannen die naast ‘vroomheid des gemoeds’ vooral beschikken over ‘gaven des Heiligen
Geestes en kennis van de Schrift’. Ook vinden ze het belangrijk dat de studenten bekend zijn
met de Maleise taal en de heidense en mohammedaanse gewoonten. Maar het komt allemaal
nog niet echt van de grond. De eerste student is de beruchte Henricus Slatius, die later wegens
remonstrantisme wordt afgezet en zijn leven op het schavot verliest wegens participatie in een
samenzwering tegen het leven van Prins Maurits.

Inmiddels groeit aan het begin van de zeventiende eeuw het zendingsbesef. Een student in de
godgeleerdheid, de zendingspredikant in opleiding Justus Heurnius, schrijft in 1618 een
brochure over de noodzaak van de verbreiding van het Evangelie onder de Indiérs. ‘God heeft
de schatten van Indié voor ons geopend om langs die weg het Rijk van Christus uit te
breiden.” Hij voert een krachtig pleidooi voor christelijke ingetogenheid onder de soldaten en
zeelui, het oprichten van christelijke scholen voor de Indische jeugd en initiatieven om te
komen tot de vertaling van de Bijbel. In dezelfde geest schrijft VOC-predikant Sebastiaen
Dankaerts drie jaar later.

Het is onder andere door de inspanningen van de classis Walcheren'* dat de bewindvoerders
van de VOC, de Heren XVII, in 1622 besluiten tot de oprichting van het Seminarium Indicum,
de eerste zendingsopleiding, in de plaats Leiden. Hoogleraar Antonius Walaeus krijgt de
leiding. Hij had reeds ervaring in het opleiden van ziekentroosters en voorgangers vanuit
Zeeland. Dr. Walaeus is er stellig van overtuigd dat de geestelijke goederen die God door het
Evangelie geeft, moeten worden meegedeeld aan hen die ons in dit leven dienen en waardoor
wij ‘schatten en geriefelijkheden van het leven verwerven’. Dat laatste is in Oost-Indié in
ruime mate het geval. De handel met Indié levert immers veel geld op.

Walaeus is voorstander van een zorgvuldige selectie en een gedegen voorbereiding.'?
Toekomstige zendingspredikanten moeten volgens Walaeus ‘vrome en fatsoenlijke
jongelingen zijn’, gedreven door een vrome ijver voor de voortplanting van de christelijke
godsdienst. De leeftijd is niet onbelangrijk: ‘van dien leeftijd en van zodanig oordeel dat zij
de bezwaren aan zo groot werk verbonden, kunnen onderzoeken en zich daartegen kunnen
sterken en waarvan verwacht wordt dat zij hun studie goed afronden’. Verder moeten de
kandidaten een getuigschrift hebben van de kerk of classis, de theologische faculteit waar ze

122 J.A.B. Jongeneel, ‘De protestantse missionaire beweging’ in: A. Camps e.a. (red.), Oecumenische inleiding

in de missiologie. Teksten en Konteksten van het wereldchristendom. Kampen: Kok 1988, 230-242. Chr.
Fahner, Zending en bijbelvertaalwerk in het spoor van de Reformatie (1500-1700). Apeldoorn: Willem de
Zwijgerstichting 1997.

J.C. Neurdenburg, Geschiedenis tegenover Kritiek (naar aanleiding van S.E. Harthoorns geschrift: "De
evangelische zending en Oost-Java™). Rotterdam: Wijt 1864, 44.

L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 481-500.

J.A. Grothe, Het Seminarium van Walaeus. Overgedrukt uit de Utrechtsche Zendings Vereeniging. Utrecht:
Kemink & Zoon 1882.

123

124
125

85



studeren of gestudeerd hebben en van ten minste enige vrome mannen van onverdacht
getuigenis. Ook het hoofd van het Seminarium moet zijn oordeel geven. Om dat goed te
kunnen inschatten, vindt Walaeus het raadzaam om een kandidaat eerst een ogenblik in huis
te hebben zodat hij van dichtbij kan onderzoeken wat voor vlees hij in de kuip heeft. De
bestuurders moeten de opleiding zodanig faciliteren dat er voldoende doorstroming is, zodat
er elk jaar enige studenten afkomen. Zij kunnen worden gelokt door hun een goede toelage te
geven gedurende de studie.

In het Seminarium worden — deels naast of na de opleiding aan de theologische faculteit —
oefeningen gedaan in lezing en verklaring van de heilige Schrift, herhaling van de stukken uit
de catechismus, oefening in debatteren en oefeningen in welsprekendheid. In de Synopsis van
Johannes Polyander (1568-1646), Andreas Rivetus (1572-1651), Antonius Thysius (1565-
1640) en Anthonius Walaeus (1573-1639), lezen we dat voor Walaeus de Schrift het
principium en fundamentum van alle christelijke leerstellingen is.*?*® De erkenning van de
cruciale rol die de heilige Schrift voor Walaeus vervulde, valt volgens Joosse gemakkelijk te
herkennen in het onderricht dat overzee door de uitgezonden predikanten werd gegeven.'*’
Echter uit de dissertatie van Ginsel over de Gereformeerde Kerk te Formosa is weinig terug te
vinden over hoe de Schrift zelf een rol speelt. De twee predikanten die van het Seminarium
afkomstig zijn, Georgius Candidius (1597-1647) en Robertius Junius (1606-1655), houden
godsdienstoefeningen, stichten scholen, organiseren het systematisch onderricht in lezen en
schrijven, doen veel aan onderwijs in de geloofsleer, maar over een cruciale rol voor de Bijbel
— die overigens niet vertaald was — lezen we niets.*?

Tevens is er aandacht voor de oefening in de uitwendige vroomheid, zelfbeheersing, verduren
van ongemakken, gebed, vasten, bezoeken van armen en bedroefden en troosten van zieken.
Ook het verkrijgen van kennis van land, volk en cultuur en de studie van de taal, enige jaren
voorafgaand aan het vertrek, zijn onderdeel van het curriculum.

Walaeus stelt voor de studenten strikte leef- en huisregels op. Uiteraard moeten zij hun leven
vroom, matig en zedig inrichten en zich vooral bezighouden met de studie. Uitspattingen
mogen niet voorkomen. In houding en kleding moeten zij zich voegen naar hun toekomstige
bestemming. Spelletjes zijn taboe. ‘Eerzame lichaamsoefeningen’ mogen alleen na
toestemming van Walaeus plaatsvinden. De openbare lessen zijn verplicht. Dagelijks lezen en
verklaren de studenten een hoofdstuk uit het Hebreeuwse Oude Testament en het Griekse
Nieuwe Testament. Twee maal per week krijgen ze onderwijs uit het handboek van de
Christelijk Hervormden Godsdienst van Walaeus en onderricht hij hen in de preekkunde.?
Ook geeft hij hun praktisch onderwijs mee in de apologetiek en hoe een gemeente moet
worden gevormd en bestuurd.

Tussen 1622 en 1633 neemt Dr. Walaeus diverse studenten in huis en familiekring en
verzorgt hij de opleiding van ongeveer twaalf tot zestien zendingspredikanten.™*® In 1624 kan
Gregorius Candidius als een van de eerste discipelen van Walaeus worden uitgezonden. Over

126 ). Polyander, e.a., Synopsis purioris theologiae, disputationibus quinquaginta duabus comprehensa ac

conscripta (red. en rev. H. Bavinck). Leiden: Donner 1991, 7.

L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 566.

W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 10-55.

J.A. Grothe, Het seminarium van Walaeus, 24; Grothe verwijst hier naar het Vita Walaei, I, c; vermoedelijk
gaat het hier om het in de Leidense periode geschreven handboek voor de geloofsleer, naar de orde van de
catechismus Enchiridion religionis reformatae. Zie ook P.C. Molhuysen en P.J. Blok (red.), Nieuw
Nederlandsch Biografisch Woordenboek. Deel 2. Leiden: Sythoff 1912, 1515, 1516.

L.J. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 493.

86

127
128
129

130



twee van de uitgezondenen geeft De Lind van Wijngaarden een korte impressie. Jacob
Vertrecht van Leiden die in 1632 afzeilt, meldt in 1635 een gemeente te hebben van
zesenvijfig Ambonezen, van wie twee ouderlingen en twee diakenen. Hij heeft een school met
meer dan zestig kinderen die hij onder andere het Onze Vader, de Tien Geboden en de Twaalf
Artikelen leert. VVoor dit doel maakt hij een eenvoudig vragenboekje. De samenwerking met
de bewindvoerders verloopt minder plezierig. Nicolaas Molinaeus, de tweede student over
wie De Lind iets schrijft, wordt de eerste predikant van de Portugese gemeente te Batavia.™*!
De eerder genoemde predikanten Candidius en Junius werken respectievelijk van 1627-
1631/1633-1637 en 1629-1643 op Formosa. Bij zijn vertrek laat Junius in ieder geval een
gemeente achter met een kerkenraad.'*

Zendingspredikant Junius blijkt oog te hebben voor de betekenis van de lokale taal en cultuur,
in tegenstelling tot hen die na 1640 op Formosa werkzaam zijn en veel nadruk leggen op
theologische noties. Uit de diverse leerboekjes die Junius uitgeeft — onder andere drie
catechisatieboekjes — probeert hij de geloofsleer te verwoorden in de lokale taal met
gebruikmaking van begrippen uit de context. In een discussie tussen Junius, eenmaal terug in
Amsterdam, en de kerkenraad op Formosa wordt door hem als oorzaak van de recessie in de
kerk het gebrek aan zendingsijver genoemd. Latere zendingswerkers verwijten Junius, niet
zuiver in de leer geweest te zijn.**

In 1633 stopt het. De redenen zijn onduidelijk. De synode van Hoorn (1635) verzoekt aan de
Heren XVII van de Oost-Indische Compagnie het Seminarium weer op te richten.”** Zo ook
de synode van Edam (1637).2% Zeker is dat de geldkwestie een groot gewicht in de schaal
legt. In ieder geval is er geen economisch draagvlak. Als in 1642 de classis Amsterdam
aandringt bij de Heren XVII op de heropening van het Seminarium krijgen zij als antwoord:
‘dat de vergadering niet kan goedvinden opnieuw een seminarie op te richten, met het oog op
de grote kosten en de sobere successen’. Maar volgens het getuigenis van tijdgenoten munten
de uitgezondenen uit door geleerdheid en vroomheid. Van een van de studenten wordt in 1645
op de Synode in Noord-Holland gerapporteerd dat hij 5900 heidenen tot Christus heeft
gebracht en 29 gemeenten heeft gesticht en van herders heeft voorzien.**

Bevindingen

Het Seminarium kan gezien worden als een uniek initiatief waarvan de bloem jammer genoeg
in de knop afsterft. De heilige Schrift lijkt een belangrijke rol gespeeld te hebben in de
opleiding, maar uit de beschrijvingen van het zendingswerk blijkt dat ook deze opleiding geen
verandering bracht in de strategie van zending. Een opmerkelijk feit is wel dat de studenten
van het Seminarium blijkens het voorbeeld van Junius oog hadden voor de lokale taal en
cultuur. Uiteindelijk is er voor een doorstart en verdere uitbouw van het Seminarium niet
voldoende draagvlak.

Joosse schrijft naar aanleiding van zijn onderzoek naar de motieven en activiteiten tot
verbreiding van de gereformeerde religie in de eerste helft van de zeventiende eeuw dat de

131 J.D. de Lind van Wijngaarden, Antonius Walaeus. Leiden: G. Los 1891, 207.

132 W.A. Ginsel, De Gereformeerde Kerk op Formosa, 51.

133 W. Campbell, Formosa under the Dutch. Described from Contemporary Records. London: Kegan Paul,
Trench, Trubner & Co. Ltd. 1903, 540; J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche
Zending. Deel 3, 236, 242.

J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I, 7
J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. I, 8
J.A. Grothe, Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. 1, 21.

134
135
136

87



Schrift op het Seminarium van Walaeus een cruciale rol vervulde. Echter, in het onderricht dat
overzee door de uitgezonden predikanten werd gegeven, is voor deze stelling geen hard
bewijs gevonden.™®’ De aandacht ging toch hoofdzakelijk uit naar het overbrengen van de
geloofsleer.

3.3.3 De puriteinse zending bij John Eliot (1604-1690)

In een andere koloniale mogendheid, Engeland, ontwaakt in de zeventiende eeuw eveneens
het zendingsbesef. Dit besef krijgt een stimulans door het uitwijken van verschillende
volksgroepen vanwege religieuze of sociaal-economische motieven naar Amerika. Onder hen
is John Eliot, geboren in 1604 in Widford en van goede afkomst. John behaalt in 1622 zijn
bachelor degree, aan het ‘Jesus College’ te Cambridge, waar hij al een speciale belangstelling
voor de Bijbeltalen ontwikkelt. Hij verblijft in 1629 kort als ‘assistant master’ op de school
van Thomas Hooker om vervolgens in 1631 te emigreren naar New England. VVoor een jaar
dient hij als hulppastor van de kerk in Boston behorend tot de Massachusetts Bay Colony. In
1632 verhuist hij naar het vijf mijlen verderop gelegen Roxbury waar hij een eigen kerk sticht
waar hij tot zijn dood in 1690 als predikant aan verbonden blijft.*®

Het meest in het oog lopende van het werk van John Eliot is de vertaling van de Bijbel in het
dialect van de Massachussetts Indianen, het Algonquian en de mobilisatie van het thuisfront
in Engeland voor dit initiatief. De ‘Eliot Tracts’, geschriften die hij met anderen, onder andere
de puriteinen Thomas Shepard en Edward Winslow, schrijft om fondsen te werven voor het
zendingswerk in New England spelen in dit alles een belangrijke rol. Het zegel van de kolonie
is de afbeelding van een indiaan met de woorden ‘Kom over en help ons’.** De enige gids die
waard is om het leven mee door te gaan is voor hem de heilige Schrift. ‘It is to be confessed
that the written word of God is to be regarded as the perfect and only rule for our lives; that in
all articles of religion, if men speak not according to this word, there is no light in them.”**
Eliot stelt de eerste keer voor om delen van de Bijbel te vertalen in een brief aan Edward
Winslow in 1649. Dit is achtendertig jaar na de eerste uitgave van de King Jamesvertaling van
de Bijbel en nauwelijks tien jaar na het verschijnen van de Statenvertaling. De grote literaire
en wetenschappelijke onderneming van de vertaling van de King James had vierenvijftig man
zeven jaar lang aan het werk gehouden. Eliot komt klaar met zijn vertaling in veertien jaar,
alleen bijgestaan door sommige inheemse vertalers, die hem adviseerden in Algonquian
lexicografie.***

Een belangrijke ondersteunende rol in dit alles speelt de in 1649 opgerichte Society for the
Propagation of the Gospel in New England, de eerste protestantse zendingsorganisatie in de
wereld die reeds donateurs verwerft onder individuen.*** De vereniging verzamelt niet alleen
fondsen voor de vertaling van de Bijbel maar tevens voor programma’s onder de indiaanse
kinderen. Men begint in 1652 met het uitgeven van ‘Tracts’. De Tracts zijn voor ons
interessant omdat ze inzicht geven in de motieven, gedetailleerde informatie verschaffen over

B7 3. Joosse, ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, 566.

1% M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts. With Letters from John Eliot to Thomas Thorowgood and Richard
Baxter. London: Preager 2003, 1; S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition. A Study of
Representative Puritans: Richard Sibbes, Richard Baxter, John Eliot, Cotton Mather, and Jonathan
Edwards. Delft: W.D. Meinema 1965, 156.

%9 Hand. 19:9.

140 Geciteerd door Cotton Mather, Magnalia Christi Americana, |, 544. Vgl. S.H. Rooy, The Theology of
Missions in the Puritan Tradition, 158.

11 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 13.

12 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 12.

88



het zendingswerk in New England in de zeventiende eeuw en details verschaffen over de
gewoontes, gedragingen en het geloof van de indianen in de streek van de Massachusetts baai,
al moeten we beseffen dat we de gebeurtenissen lezen zoals ze gezien zijn door de bril van de
schrijvers.

De missionaire aanpak van Eliot is geheel in lijn met de puriteinse opvattingen: bekering
gebaseerd op een diepe persoonlijke innerlijke ervaring van genade en gewerkt door een
volledige kennis van de christelijke leer die de zielen voorbereidt op de zaligheid. Die kennis
is naar hun opvatting afhankelijk van het kunnen lezen van de Bijbel en het kunnen begrijpen
van de uitleg van de preek.*** Echter, voor veel tijdgenoten zijn de indianen geen voorwerp
van bekering omdat zij een andere taal spreken. Eliot zoekt deze moeilijkheden te overwinnen
door hen te leren lezen en door het uitgeven van christelijke werken in hun taal. Gedachten
over het duizendjarige vrederijk op aarde spelen mee in de belangstelling voor de indianen.
Nieuw-Engeland heeft in de gedachten van de puriteinen een plaats in Christus’ vrederijk.
Indianen kunnen tot de verdwenen stammen van Israél behoren.*** Eliot meent in de indiaanse
talen sporen van het Hebreeuws terug te kunnen vinden. Hebreeuws zou geschikt zijn als
universele taal van het vrederijk en ‘for being the language which shall be spoken in Heaven’.
Waarschijnlijk zitten er in de inspanningen van Eliot ook millennialistische drijfveren. ‘The
millennialist ambition united the spiritual, political and linguistic dimensions of Eliot’s
missionary work and in its light the streets of the struggling Praying Towns led directly
through the wilderness of New England to a new World at the end of time’, schrijft Clark.**
Vast staat dat de belangstelling van Eliot voor de indianen en de vertaling van de Bijbel
gebaseerd zijn op de opvatting dat ook zij recht hebben op het kunnen lezen van het
gezaghebbende Woord van God in hun eigen taal.

In de tweede anonieme tract The Day-Breaking if not The Sun-Rising of the Gospel with the
Indians in New England lezen we over ontmoetingen met een indianengemeenschap op 28
oktober en 11 november 1646. De eerste ontmoeting begint met een Engels gebed omdat de
taal van de indianen nog niet voldoende beheerst wordt om te kunnen bidden. Men doet dit
ook om duidelijk te maken dat het om een heilige plechtigheid gaat. Vervolgens luisteren de
indianen naar een preek die door een vertaler in hun taal wordt overgezet. De preek duurt vijf
kwartier en doorloopt de belangrijkste onderwerpen van de geloofsleer. Het begint met de
geboden en een korte uitleg ervan. Hun wordt met bewogenheid voor hun zielen
voorgehouden dat de wraak van God over hen zal komen als zij deze geboden niet zullen
houden. Daarna wordt Jezus gepredikt. ‘And then preached Jesus Christ to them the onely
meanes of recovery from sinne and wrath and eternall death, and what Christ was, and
whither he was now gone and how he will one day come againe to judge the world in flaming
fire; and of the blessed estate of all those that by faith beleeve in Christ, and know him
feelingly.” Verder spreekt men over de schepping en de val van de mens en de grootheid en
oneindigheid van God Die alles gemaakt heeft.'*® De aanwezigen geven te kennen de
boodschap begrepen te hebben en mogen vragen stellen. De eerste vraag: Hoe komen wij tot
kennis van de Heere Jezus? Men geeft als antwoord dat als zij in staat zouden zijn de Bijbel te
kunnen lezen, dan zouden zij nog duidelijker zien wie Jezus Christus was en omdat dat niet
mogelijk is moeten zij het gehoorde uit het Boek van God maar herhaaldelijk overdenken.
Ook moeten zij bidden tot God met het verzoek hen te onderwijzen en Jezus Christus aan hen
te openbaren. Men geeft de indianen het advies zich te bekeren tot God, hun zonden en

13 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 25.
144" M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 26.
¥ M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 30.
146 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 84.

89



onwetendheid te belijden, zich te verootmoedigen en te erkennen dat het recht is als God hun
de kennis aan Jezus Christus zou onthouden vanwege hun zonden.'*’ Een andere aanwezige
vraagt of God de indiaanse gebeden wel kan verstaan, er werd immers in het Engels gebeden.
Het antwoord dat men geeft, is dat God de indianen geschapen heeft en dus ook de taal kan
verstaan. Op 11 november 1646 gaat men voor de tweede keer. De ontmoeting verloopt niet
veel anders dan de eerste keer. De geloofsleer ten aanzien van het heil en de zaligheid wordt
breed uiteengezet, met uitgebreide aandacht voor de zonde en het leren kennen ervan, de
noodzaak van vergeving van zonden, de genade van God in Jezus Christus. Deze ‘Tract’ geeft
de beschrijving van een indiaan die onder tranen bewogen is. In de ‘Tracts’ zijn
aantekeningen te vinden van belijdenissen en getuigenissen van in totaal zeventien
indianen.'*®

Het werk van de Heilige Geest wordt als cruciaal gezien. We lezen hierover: ‘Salvation thus
is not simply the result of educating the understanding; it is the breaking of the sinner’s heart
to repentance by the Spirit and turning it to faith in Jesus Christ. Educating the understanding
is an avenue of the Spirit’s approach; as such Eliot emphasizes instruction and schools’.**

In de eerste ‘Tract’ in 1656, The Light appearing more and more towards the perfect Day, or
a farther discovery of the present state of the Indians in New England, gepubliceerd door de
Society for the propagation of the Gospel in New England, is een brief opgenomen van John
Eliot waarin hij schrijft over zijn verlangen om delen van de Bijbel in de taal van deze
bevolkingsgroep te vertalen: ‘...and I having yet but little skill in their language (having little
leasure to attend it by reason of my continual attendance on my Ministry in our own Church) |
must have some Indians, and it may be other help continually about me to try and examine
Translations, which | look at as a sacred and holy work, and to be regarded with much fear,
care, and reverence’.*® Elders schrijft hij: ‘Until we have Bible, we are not furnished to Carry
the gospel unto them, for we have no means to Carry religion thither saving by the Scripture.
The members of the Corporation knowing that the foundation of true religion is from the
Bible, considered the argument unanswerable and urged the commissioners to expedite the
plan of Eliot when he suggested that the newly organized Society should pay for printing the
books for the use of his converts’.*>* Een jaar later schrijft hij in Strength out of Weaknesse,
Or a Glorious Manifestation of the Further Progresse of the Gospel among the Indians in
New England: “...it hath pleased God this winter much to inlarge the abilitie of him whose
helpe | use in translating the Scriptures, which | account a great furtherance of that which |
most desire, namely, to communicate unto them as much of the Scriptures in their owne
language as | am able’.*? Voor het catechetisch onderwijs schrijft Eliot inmiddels een eigen
‘Short Catechism’, die hij de kinderen en jongeren laat onderwijzen. Alfabetisering neemt een
belangrijke plaats in. Hierover schrijft Eliot: ‘therefore my chiefe care is to Communicate as
much of the Scriptures as | can by writing: and further, my scope so to traine up both men and
youths, that when they be in some measure instructed themselves, they may be sent forth to
other parts of the Countrey, to traine up and instruct others, even as they themselves have
been trained up and instructed’. Het doel van dit alles: ‘so they may be able to write for

Y7 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 85.

48 5 H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 160.

19 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 170.

%0 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 187.

151 G.P. Winship, The New England Company of 1649 and John Eliot. The Ledger for the Years 1650-1660
and The Record Book of Meetings between 1656 and 1686 of the Corporation For The Propagation of the
Gospel in New England. Printed from the Original Manuscripts with an Introduction by George Parker
Winship. New York: Burt Franklin 196, XLV/XLVI.

152 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 223.

90



themselves such Scriptures | have already, or hereafter may (by the blessing of God) translate
for them; for | have no hope to see the Bible translated, much lesse printed in my days’.*** In
A further Accompt of the Progresse of the Gospel amongst the Indians in New England and of
the means used effectually to advance the same in 1559 schrijft Eliot aan de penningmeester
van de Society dat de vertaling van de Bijbel ‘a principall means of promoting Religion’
onder de indianen is."®* ‘Their Idiom to them is as ours is to us.”*>> Als de vertaling klaar is,
schrijft Eliot aan zijn vriend Baxter dat het werk af is en dat hij zich afvraagt waarmee nu
verder te gaan. De indianen hebben geen boeken om privé of in de kerk te gebruiken, schrijft
hij. De Bijbel is natuurlijk het beste Boek dat ze kunnen bezitten, maar toch zou hij ook wat
andere boekjes, geschreven door Baxter, voor hen willen vertalen.™®® In 1659 kondigen de
bestuursleden een druk aan met een oplage van 1000 exemplaren van de hele Bijbel. In 1663
worden er uiteindelijk 500 exemplaren gedrukt.">" De oudste missionaire vertaling van de
volledige Bijbel in een nieuwe taal ziet het licht.*®

Zijn Bijbelvertaling in het Massachusetts is de eerste die in Amerika wordt gedrukt door S.
Green in Cambridge, Massachusetts. De vertaling is bruikbaar, maar, zo blijkt later, niet
overal even duidelijk. Diverse woorden begrijpen de indianen niet. Nog véor de afronding
van het vertaalproject is hier al discussie over onder de leden van de society. John Eliot
verdedigt zich tegenover de penningmeester in 1657: ‘They moved this doubt whether the
Translation | had made was generally understood? To which | answered, that to my
knowledge it was understood as far as Connecticut: for there | did read some part of my
Translation before many hundred English witnesses, and the Indians manifested that they did
understand what | read, perfectly, in respect of the language. They further questioned whether
I had expressed the Translation in true language? | answered that | feared after times will find
many infirmities in it, all humane works are subject to infirmity, yet those pieces that were
printed, viz. Genesis and Matthew, | had sent to such as | thought had best skill in the
language, and intreated their animadversions, but | heard not of any faults they found>.*> De
twijfel kan niet geheel worden weggenomen. Vijftig jaar later, schrijft de biograaf van John
Eliot, Cotton Mather: ‘And a discreet person that we lately employed in a visitation of the
indian villages, inserts this as one article of his report, about this particular matter; “There are
many words of Mr. Eliot’s forming which they never understood. This they say is a grief to
them. Such a knowledge in their Bibles as our English ordinarily have in ours, they seldom
any of them have; and there seems to be as much difficulty to bring them unto a competent
knowledge of the Scriptures, as it would be to get a sensible acquaintance with the English
tongue”.’'®® Deze opvatting is later door taalwetenschappers bevestigd. Zendingsijver
domineerde de kennis van deze stamtaal.

Eliot had groot respect voor de Bijbeltekst. Daarbij was hij er volledig van overtuigd dat alle
mensen, van welke afkomst of ras dan ook, er recht op hebben de woorden van God in hun
eigen taal te ontvangen. Eliot was inmiddels de tachtig gepasseerd toen hij nog een zwarte
jongen die geheel blind was, onderwees in de Bijbel. Zijn oog was toen reeds gevallen op de

153 ML.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 225.

1 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 329.

1% M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 339.

1% M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 430.

17 M.P. Clark (ed.), The Eliot Tracts, 13; vgl. ook G.P. Winship, The New England Company of 1649 and

John Eliot, LI.

J.J. van Capelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 174.

%9 G.P. Winship, The New England Company of 1649 and John Eliot, XLVIII. M.P. Clark (ed.), The Eliot
Tracts, 430, 330; ook in een brief in 1658 aan mr. Floyd.

160 G.P. Winship, The New England Company of 1649 and John Eliot, XLVII.

91

158



zwarte slaven op de Engelse plantages. ‘He was more than eighty when he began to give
instruction of a boy who was totally blind due to a childhood injury. As a result, the boy could
repeat whole chapters from the Bible and passages in Latin from memory. In these last years,
when others had taken much of the Indian work in hand, his concern turned to the black
slaves on the English plantations.’161

Rooy onderscheidt in zijn onderzoek naar Eliot drie zendingsprincipes. Allereerst dat ‘the
sovereign good pleasure of God, Eliot says, is seen in the over-ruling of human sin by God’s
holy counsel. The sovereign grace of the cross sets the doors of heaven wide open and draws
men who have lost the divine image of true knowledge, righteousness and holiness. Original
sin leaves men with the image of Satan. The almighty God chooses out of history a certain
number whom He elects to receive his free judgment only through Christ. The Lord speaks by
his Spirit to human hearts, and in his time they are brought to himself.” Het tweede is de
nadruk in de prediking dat het grote middel tot kennis van God en tot verlossing de Bijbel is.
Het derde is dat Eliot geloofde dat iedereen tot wie hij predikte het Evangelie kon
beantwoorden. ‘Without qualification he preached to the Indians that all who “by faith
beleeve in Christ, and know him feelingly” are children of God. The way to come was by
repentance, by seeking forgiveness in Christ as Saviour, and by love for God evidenced in
knowing and obeying his will. 162

Ook in de aanpak van Eliot onderscheidt Rooy drie zaken. Allereerst was het hart van zijn
benadering het planten van een kerk onder de indianen. Het tweede was dat Eliot een sterke
nadruk legde op het onderwijs zowel in het verkrijgen van bekeerlingen als in hun groei in de
genade. Hij onderwees hen de geschiedenis en leer van de Schrift. Hij stichtte scholen om de
indianen Bijbelonderwijs te geven en beijverde zich voor alfabetiseringsmateriaal. ‘The
beginning of a Biblical vocabulary can be seen in the first list of noun words for the child to
learn: Christ, Lord, keep, God, us, wage, may, nag, week. The first piece to read was the
Lord’s Prayer and a brief catechism of twenty questions and answers on the phrases in it. This
was followed by the Apostles Creed and a catechism based, for the most part, upon it,
entitled: “The Christian Belief in twenty and four Questions and AnswerS concerning
Christian Doctrine”. Some questions beyond the articles of the Creed dealt with the Ten
Commandments, the Christian life, prayer, the officers of the church, the sacraments, and a
rule of discipline.”*®® Het derde aspect is het getuigenis van indianen tot indianen. Hierin was
Eliot zijn tijd ver vooruit. Hij was ervan overtuigd dat de indianen het Evangelie veel beter
aan hun eigen mensen konden uitleggen dan de Engelsen. Aan het begin van zijn
zendingsloopbaan begeerde hij zelf predikant te worden van de eerste indianengemeente. Hij
was zesenvijftig toen het zover was, maar toen geloofde hij dat de indiaanse predikanten het
veel beter zouden kunnen.*®

Bevindingen
Het monumentale werk van John Eliot steekt uit boven het niveau van het zendingsbewustzijn

in de gereformeerde orthodoxie van die tijd. Als geen ander heeft hij zich beijverd voor de
verkondiging van het Evangelie, op grond van de Bijbel, de gezaghebbende Tekst die

1615 H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 119-120.
1625 H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 237.
163 5.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 239,
164 S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 240.

92



zelfovertuigende kracht bezit door de werking van de Heilige Geest. De autopistie van de
Schrift wordt hier serieus genomen.*®®

De benadering van John Eliot getuigt van groot vertrouwen in de Schrift, maar zij is
tegelijkertijd uniek in die tijd. De Bijbel krijgt in de benadering van Eliot de plaats die
overeenkomt met de gereformeerde Schriftopvatting. In zijn benadering heeft iedereen er
recht op het Woord van God te kunnen lezen in zijn eigen taal. De Bijbel wordt voorts als
onmisbaar instrument gezien voor de bekering van mensen en deze opvatting wordt
doorvertaald naar de aanpak. De opvatting dat de Heilige Geest door en met het Woord
werkzaam is in mensen, is evident. Tegelijkertijd zien we dat de uitleg van de Schrift een
duidelijke soteriologische spits heeft. Het gaat om de zaligheid van zondaren en de kennis van
Christus.

De vraag waarom Eliot wel tot deze daden gekomen is en het in Nederlands Indié niet tot deze
aanpak kwam, is moeilijk te beantwoorden. Mogelijk speelt mee dat de Engelse en Schotse
gereformeerde theologen zich meer betrokken wisten op de spirituele dimensies van het
geloof en meer oog hadden voor de onbereikten met het Evangelie. Dat de Westminster
Confessie een artikel opnam over het vertalen van de Bijbel en John Owen zich verdiepte in
het werk van de Heilige Geest houdt hier ongetwijfeld verband mee.

3.3.4 Johan Herman Bavinck (1895-1964)

De missionaire theologie van Johan Herman Bavinck wordt in de dissertatie van P.J. Visser
een eerste gereformeerd ontwerp genoemd, na en in het kader van de Doleantie.*® In 1938
wordt Bavinck voorgedragen als buitengewoon hoogleraar in de Zendingsvakken aan de
Theologische School te Kampen. Tegelijk wordt hij ook door de Vrije Universiteit voor deze
functie benoemd. Zijn voornaamste opdracht is het doceren van zendingswetenschap binnen
het geheel van de theologische opleiding en het toerusten van aanstaande missionaire
predikanten. Na de Tweede Wereldoorlog geeft hij als gastdocent ook les aan de
Theologische School te Apeldoorn. Als eerste gereformeerde zendingshoogleraar heeft hij de
principia van de zendingstheologie doordacht, al wordt hij door Visser meer getypeerd als een
profetisch denker en een profetisch ziener dan een systematisch theoloog. Bavinck probeert de
wereldgeschiedenis door te lichten vanuit de Schriften die voor hem de laatste waarheid
bevatten.'®’

Bavinck spreekt met waardering over Gisbertus Voetius, die men in de Gereformeerde
Kerken in Nederland waar Bavinck toe behoort, als een belangrijke autoriteit erkent. Met
name op de synode van Middelburg (1896) probeert men een aanzet te geven tot de
ontwikkeling van een Bijbelse visie op zending. Het rapport over de beginselen en
grondtrekken, mede ondertekend door A. Kuyper en H. Bavinck, dat op de synodevergadering
van 1 september 1896 unaniem wordt aanvaard, legt nadruk op de soevereiniteit van God. De
zendingsmethode mag geen andere zijn dan die van overtuigen en zo tot geloof brengen.
Daarvoor zijn voorbereidende werkzaamheden nodig. ‘De christelijke religie is gebonden aan
de H. Schrift. Een volk, dat niet lezen kan, is daarom minder gemakkelijk te bereiken dan een
volk dat leest. Het lezen toch opent den dubbelen weg, en om zulk een volk door dialogen,
tractaten, bestrijdingen van hun wangeloof, liederen en gebedenboeken te bereiken, en

165
166

S.H. Rooy, The Theology of Missions in the Puritan Tradition, 235.
P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis. Het leven en de missionaire theologie van Johan H. Bavinck.
Zoetermeer: Boekencentrum 1999 (2° dr.), 18.

187 p J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 84, 87.

93



evenzoo om het de Schrift in handen te geven.’*®® In het rapport van de commissie wordt
gesproken over cultuurverschillen, oosterse vormen van lied, gebed en belijdenis, het stichten
van kerken en instellen van de ambten, de noodzaak van zelfstandigheid van de jonge kerken,
maar de noodzaak van Bijbels onderwijs met het oog op het zelfstandig bestuderen van de
Schrift, noemt de samenvatting ‘Grondtrekken voor de regeling van den arbeid der Zending’
niet expliciet. De voorstellen die de commissie de zending onder andere doet voor de
hoofdstad van Java omvat ‘een hoogleraar in de elenchtiek, een ziekenhuis met arts, een
Gereformeerd Roode Kruis, eene kweekschool voor de opleiding van inlandsche helpers en
onderwijzers, een goed kerkgebouw met pastorie voor de gezonden dienaar des Woords en
een lagere school voor de inlandsche bevolking met onderwijzers uit Nederland’.**®

Visser vat de beinvloeding van Middelburg samen in de volgende zendingsbeginselen: het
theocratische uitgangspunt in de missio Dei, het alleenrecht van kerkelijke zending, de
drievoudige doelstelling van zending waarbij bekering en kerkplanting uitmonden in
doxologie, het comprehensieve karakter van zending en theologia elenctica.'’® Bavinck heeft
op dit zendingstheologische gedachtegoed van de Gereformeerde Kerken in Nederland,
geheel in lijn met de twee eeuwen daarvoor levende Voetius, verder geborduurd en geeft de
zending een gedegen Bijbelse doordenking. Hij ziet zending voor alles als iets wat uit God is
en tot God keert en haar bestemming heeft in de gloria Dei. Zending is in haar wezen
trinitarisch: een werk gericht op Christus, de Gezondene van de Vader in de wereld, waarin de
Geest Die Zich uitstort, realiseert.

Bavincks meest uitgebreide definitie van zending is sterk ecclesiocentrisch gericht: ‘Zending
is dat handelen der kerk — dat in wezen niets anders is dan het grote handelen van Christus
zelf, dat Hij verricht door zijn Kerk heen — waardoor zij in de periode van de verschuiving
van de voleinding, de volkeren oproept tot bekering en tot geloof in Christus, opdat zij
gemaakt worden tot discipelen van Hem en door de doop worden ingelijfd in de gemeenschap
dergenen, die de komst van het Koninkrijk verwachten’.'’* De Bijbel als zelfstandig werkende
grootheid ontbreekt in de definitie.

De missionaire theologie van Johan Herman Bavinck wordt beheerst door de thematiek van
de verhouding tussen religieus besef en christelijk geloof.'”” In de doordenking van deze
thematiek speelt het onderscheid tussen algemene en bijzondere openbaring een belangrijke
rol. De uitleg van Romeinen 1:19-32 speelt hierbij een cruciale rol. Bavinck gaat uit van een
relationele werkelijkheid tussen de mens en God, de ik-Gij relatie. Alle religieus besef is een
antwoord van de mens op de zelfmanifestatie van God. Het gaat bij alle religies primair om
een theologisch verschijnsel. In dat antwoord van de mens ligt echter altijd een verdringings-
en vervangingsproces besloten vanwege de zonde van de mens. Tot zover strekt de algemene
openbaring. Tussen alle gegroeide religie en het door Woord en Geest gewerkte christelijk
geloof, ligt een onoverbrugbare kloof, al blijft de overtuiging bestaan dat God Zelf
wereldwijd met mensen bezig is.*”® Als hij zijn onderzoek over religieus besef en christelijk
geloof afsluit, gebruikt hij veel woorden om te onderstrepen dat het religieus besef zich

168 Acta der Generale Synode van de Gereformeerde Kerken in Nederland, gehouden te Middelburg van 11

aug. tot 4 sept. 1896. Leiden: D. Donner 1897, 72.

Acta der Generale Synode van de Gereformeerde Kerken in Nederland, 78.

P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 97, 222-223; J.A.B. Jongeneel, ‘Voetius’ zendingstheologie’, 142,
143.

J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap. Kampen: Kok 1954, 70. P.J. Visser, Bemoeienis en
getuigenis, 190-192.

J.H. Bavinck, Religieus besef en christelijk geloof. Kampen: Kok 1949,

P.J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 161.

169
170

171

172
173

94



rondom de vijf specifieke kernen — totaliteitsbesef, normgedachte, betrokkenheid op een
hogere macht, verlossingsbehoefte en besef van levensleiding — kristalliseert en dat dit besef
zich openbaart als fabrica idolorum, fabriek van afgoden. De woordcomponent is bij Bavinck
aanwezig in termen als ‘het evangelie van Jezus Christus dat het menselijk religieus besef
doorbreekt’, en: ‘De zendingSarbeid van de Kerk is dan de prediking van het Evangelie’.174

In De Bijbel, het Boek der ontmoetingen spreekt hij over een ontmoetingspunt, als het snijvlak
waarop de mens leeft en denkt en waar het ‘sterke Woord van God’ hem of haar ontmoet.
Bavinck benadrukt dat het Woord de mens midden in zijn leven ontmoet. ‘Juist in die
momenten wanneer de mens zijn akker bezaait, of winstgevende transacties sluit, wanneer hij
aan politiek doet of zijn anker in verre havens vallen laat, wanneer hij voetbalt of na een
drukke werkdag met zijn vrienden schertst en lacht, kortom juist in al die momenten, waarin
hij leeft en denkt en doet, staat hij onder het bereik van het Woord van God, dat de mens in al
zijn levensgebieden aangrijpt.’*” Het Woord is niet alleen historisch, maar tegelijkertijd
boven-historisch. Het vraagt erom verstaan te worden. En dat verstaan is meer dan een
begrijpen van wat de woorden betekenen. Het houdt in dat het Woord een waarheid wordt die
eeuwig waar blijft en dus ook waar in de concrete actuele situatie van mijn eigen, persoonlijk
leven. Hiervoor is volgens Bavinck boven alles nodig dat God Zelf mij door Zijn Geest tot die
ontmoeting dwingt, zodat ik die ontmoeting niet meer kan ontlopen.*’ In dit verstaansproces
vraagt Bavinck duidelijk aandacht voor de mens, zijn wereldgeschiedenis, zijn leven en
denken en zijn verhouding tot het Woord. Wat is voor Bavinck het oogmerk van de Schrift?
De hele Bijbel ligt voor ons ‘en het roept ons ter verantwoording, het bedreigt ons en het
bemoedigt ons, het doet ons de Christus kennen als het middelpunt en de zin van alle

gebeuren, als de alfa en de omega, het begin en het einde, de eerste en de laatste’."”

Bavinck heeft in zijn theorieontwikkeling ruim plaats gegeven aan de elenctiek als kern van
de missionaire arbeid. Hij sluit hiermee aan bij Voetius die dit offensieve begrip voor het eerst
in een missionair kader gebruikt. Bavinck geeft met deze term de noodzaak aan van het
weerleggen en afbreken van de niet-christelijke geloofswereld, voorafgaande aan de
verkondiging van het christelijk geloof en de opbouw van de kerk. Het is bij hem een speciaal
aspect van de missionaire benadering. Het woord heeft de lading van het overtuigen van
zonde en oproepen tot bekering. Bavinck ziet de Bijbel als een elenctisch boek. Het
elengchein, het schuldig stellen, weerleggen, is inherent aan de Bijbelse boodschap. Hij
schrijft: °...the Bible is a missionary book because it is constantly in discussion with the
Gentile outlook upon life...”*"® In zijn Inleiding in de zendingswetenschappen schrijft hij dat
de Bijbel van de eerste bladzijde tot de laatste één geweldig verweer tegen het heidendom is,
tegen de paganiserende tendenzen in Israél zelf, kortom tegen de verwording van de religie.*”
In tegenstelling tot zijn voorgangers zoals Abraham Kuyper en veel verder terug, Gisbertus
Voetius, is Bavinck van mening dat het begrip elengchein in de religieus-ethische sfeer ligt en
derhalve nooit een overtuigen via wijsgerige argumentatie kan betekenen. ‘Het komen tot het
licht is nooit een bezwijken voor wijsgerige argumentatie, het is altijd een zich laten
overtuigen van de zonde, die achter het ongelovig denken verborgen was als een
verheimelijkte vlucht voor God’.*®® Maar als de rede, het verstandelijk betoog — ook al kan

174 J.H. Bavinck, Religieus besef en christelijk geloof, 191.

75 J.H. Bavinck, De Bijbel. Het Boek der ontmoetingen. Wageningen: Zomer & Keunings, z.j., 7.
176 J.H. Bavinck, De Bijbel. Het Boek der ontmoetingen, 14-16.

Y77 J.H. Bavinck, De Bijbel. Het Boek der ontmoetingen, 160.

178 J.H. Bavinck, The Impact of Christianity on the Non-Christian World. Grand Rapids, 1948, 132.
179 J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap, 245.

180 J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap, 227.

95



het hier en daar hulpdiensten verrichten — niet het uitgangspunt wezen kan, hoe vindt het
overtuigen dan plaats? Welk wapen heb ik in mijn handen? Hoe kan het komen tot een
waarachtig elengchein, een overtuigen van zonde? Volgens Visser is Bavinck van mening dat
men hier niet zonder meer zijn uitgangspunt kan nemen in de Bijbel omdat ‘de
Godsopenbaring in Jezus Christus door die heiden nog niet gekend en niet geloofd wordt’. 18
Bavinck hanteert hierbij een drievoudig uitgangspunt. Ten eerste wijst hij erop dat ieder mens
onder het bereik van Gods algemene openbaring staat. Men moet in het elenctisch betoog
vastknopen aan het al gevoerde gesprek tussen God en mens en appelleren aan de existentiéle
onzekerheid in de mens. Ten tweede moet volgens Bavinck in die elenctische benadering de
openbaring van God in Jezus Christus in het middelpunt staan. Bavinck verwijst hiermee
hoofdzakelijk naar de boodschap van het Woord van God en niet naar de Bijbel als het Woord
van God, hoewel hij elders schrijft: ‘It is a book that every Gentile can read and when he
reads it he feels refuted by it. It is as if this Bible were written for him; every page of it is full
of weighty wisdom, a wisdom that is wonderfully adjusted to his specific needs. Nobody who
reads the Bible can escape from its appeal’, waarmee hij toch blijk geeft te geloven in de
zelfovertuigende kracht van de Schrift.!®* Ten derde wijst hij op de beslissende betekenis van
de Heilige Geest, Die het woord van de prediker gebruikt.'®®

In de methode van de elenctiek volgt Bavinck het spoor van Paulus.® Hij hecht veel waarde
aan de gespreksvorm, zowel in de verkennende als in de verkondigende fase.'®® Het rationele
aspect krijgt een ondergeschikte plaats ten gunste van een invoelende en tactvolle benadering.
De gereformeerd-vrijgemaakte predikant Jac. Kruithof is van mening dat Bavinck alle nadruk
legt op de werkelijke ontmoeting van de andere mens en zoveel nadruk legt op wat er gebeurt
in de ziel van de mens die met Gods boodschap wordt geconfronteerd, dat de feitelijke
reddingsboodschap onderbelicht dreigt te worden.*®

Bevindingen

Bavinck heeft gepoogd om binnen de gereformeerde context een gedegen Bijbelse
doordenking van zending te geven. Tegelijkertijd stemmen we in met Visser dat hij in zijn
theologische doordenking te fragmentarisch gebleven is. Heeft Bavinck aan de ene kant de
invloed van zijn tijd ondergaan door veel aandacht te besteden aan menselijke verwerking van
religie en de ontmoeting van de mens in al zijn betrekkingen met het Woord, tegelijkertijd
heeft hij te kritiekloos de zeventiende-eeuwse kerkelijke benadering van Voetius’ traditie
overgebracht naar de twintigste eeuw. Bavinck heeft het zelfstandig belang van de Schrift en
daarmee de gereformeerde Schriftopvatting onvoldoende doorzien en te veel de zen-
dingspraktijk laten wegen in zijn theoretisch kader.'®” Als we ergens duidelijkheid kunnen
krijgen over de plaats die Bavinck toedicht aan de Bijbel als zelfovertuigend Woord van God,
moet het in de elenctiek zijn. Echter in Bavincks methode van zending neemt wel de
boodschap van het Evangelie een beslissende plaats in, maar de Bijbel krijgt geen zelfstandige
van of in zichzelf getuigende plaats toegedicht. Er is geen aandacht voor. Het belang of de
relevantie van de vertaling van de Bijbel in de stamtaal van volken wordt in zijn ontwerp van
zending en de methoden van zending volstrekt genegeerd. lets wat in het licht van de pas in

181 J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap, 228.

182 J.H. Bavinck, The Impact, 133.

183 J.H. Bavinck, Inleiding in de zendingswetenschap, 232.

184 vgl. J.H. Bavinck, Alzoo wies het Woord. Baarn: Bosch & Keuning, z.j.

185 p_J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 239.

188 Jac. Kruidhof, Soevereiniteit van God’ in: C.J. Haak (red.), Met vereende kerken. De ‘zendingssynode’ van
Middelburg 1896 na 100 jaar herdacht. GMO bulletin nr. 6, 1996, 21.

187 p_J. Visser, Bemoeienis en getuigenis, 223.

96



het begin van de twintigste eeuw opkomende belangstelling voor missionaire vertalingen niet
onbegrijpelijk is, maar vanuit de gereformeerde Schriftopvatting bezien wel een zeer
belangrijke omissie is die de positie van de gereformeerde missiologie in de twintigste eeuw
heeft verzwakt.

3.3.5 Evaluatie

Over de centrale betekenis van de Schrift bestaat in de gereformeerd bevindelijke traditie geen
twijfel. De toegang tot de Schrift is niet voorbehouden aan de clerus. De Bijbel moet
toegankelijk zijn voor iedereen, in een betrouwbare vertaling. In de totstandkoming van de
Statenvertaling zien we deze visie dan ook praktijk worden. Maar als we vervolgens zoeken
naar een doorwerking van deze gereformeerde gedachte naar andere volken, dan stagneert het.
Deze thematische diepteboringen bevestigen het beeld van de algemene ontwikkelingslijn in
de vorige paragraaf. Wat in Nederland al lastig verliep, namelijk het openen van de toegang
tot de Schrift voor gewone lezers, bleek overzee nog moeilijker. Een missie om andere volken
zelfstandig toegang te geven tot de Schrift bestond niet.

Bij de puriteinse stroming in zending lijkt dit anders te verlopen. Wel kan hierbij worden
opgemerkt dat het zwaartepunt van de aandacht voor de Schrift hier hoofdzakelijk ligt bij de
persoonlijke spiritualiteit. Een christen dient de Bijbel nauwkeurig te lezen, met gebed en
meditatie, gericht op de bevestiging van het geloof en een voortgaande bekering.*®®

Waar draait het nu feitelijk om bij de vraag naar de plaats van de Schrift in zending? Niet om
de vraag of zij wel of niet belangrijk is, of zij wel of geen gezag heeft, of zij wel of niet
vertaald wordt, maar of de Schrift een unieke factor kan zijn in het bedrijven van zending. Dat
de Schrift zelf mag spreken en haar gebruikers luisteren. Uit de hier onderzochte illustraties
houden we het beeld over van een Schriftvisie die wordt omfloerst door de factoren kerk,
geloofsleer en persoonlijke spiritualiteit. In al deze factoren speelt de Schrift en de uitleg
ervan een centrale rol. Maar het zelfstandig spreken van de Schrift blijft hiermee onderbelicht.
Ook Bavinck heeft deze ‘Schriftknoop’ niet ontbonden. Zending bedrijf je weliswaar met de
Bijbel, maar blijkbaar niet door middel van de Bijbel.

3.4 De Schrift en zending in de twintigste en eenentwintigste eeuw: Edinburgh
1910 en 2010

De gereformeerde zending en haar ontwikkeling vindt niet plaats in een vacuiim. Daarom
geven we een korte schets van de ontwikkelingen die zich buiten de gereformeerde zending
voltrokken. We gaan daarvoor te rade bij twee monumenten in de zendingsgeschiedenis: (1)
de wereldzendingsconferentie in 1910 en wuniek in haar soort omdat in de
zendingsgeschiedenis daarvodr nog nooit een dergelijke grootschalige ontmoeting tussen
zendingswerkers en organisaties had plaatsgevonden en (2) de herdenking ervan in 2010.
Onze focus is de Schrift en de plaats die zij innam in de zendingsstrategie.

188 C.E.M. Wigram, The Bible and Mission in Faith Perspective. J. Hudson Taylor and the Early China Inland

Mission. Zoetermeer: Boekencentrum 2007, 48-50. Wigram constateert overigens dat ondanks de nadruk
op de Bijbel in de puriteinse spiritualiteit, dit niet geleid heeft tot bredere missionaire initiatieven dan de
Noord-Amerikaanse kolonies (33). Een andere zendingspionier, gebakerd in een puriteins milieu, is
William Carey. Van hem is onder andere bekend dat hij zich zeer beijverd heeft voor het vertalen van de
Schrift. Vgl. W. van der Zwaag, William Carey.

97



3.4.1 Edinburgh 1910

De eerste wereldzendingsconferentie die in 1910 in Edinburgh gehouden wordt, is een
nauwkeurige samenvatting van wat er in de achttiende en negentiende eeuw aan
zendingsinitiatieven is ontplooid. Zij markeert de overgang van de zendingsbeweging van de
negentiende naar de twintigste eeuw. Op de conferentie zijn honderdtachtig protestantse
zendingsorganisaties vertegenwoordigd. Er zijn twaalfhonderd gedelegeerden. De evangeli-
calen zijn in de meerderheid. De Gereformeerde Kerken in Nederland zijn met drie
afgevaardigden aanwezig. De andere gereformeerden komen uit Noord-Amerika en Zuid-
Afrika. De voorzitter is predikant John Mott, een methodist, en predikant Joseph Houldsworth
Oldham. Een Schotse calvinist is secretaris. Na enige aarzeling doen ook de Anglicanen mee.
Maar de Rooms-Katholieke Kerk, de Oosters-orthodoxe Kerk en de jonge kerken zijn nog
afwezig. Op deze zendingsconferentie presenteert een achttal commissies rapporten waarin de
gangbare praktijk en opvattingen over zending beschreven zijn. De rapporten gaan
respectievelijk over: 1. Het uitdragen van het Evangelie; 2. De kerk op het zendingsveld; 3.
Onderwijs en het christelijk leven; 4. De zendingsboodschap in relatie tot de niet-christelijke
religies; 5. De voorbereiding van zendingswerkers; 6. De thuisbasis van zending; 7. Zending
en de overheid; 8. Samenwerking en de bevordering van eenheid.'® De rapporten vormen het
inhoudelijke hart van de conferentie. Wat zeggen deze rapporten over de plaats en de rol van
de Schrift in zending?

Het belang van de Bijbel in zending

In het rapport van de zesde commissie over de thuisbasis van zending klinkt herhaaldelijk de
roep om meer te doen aan Bijbelonderwijs. *** De Bijbel is vooral ‘a missionary book’, horen
we predikant J. Henzel van de Utrecht Missionary Society zeggen.'®! Het rapport van de
vijfde commissie over de voorbereiding van zendingswerkers sluit daarbij aan. De Bijbel
moet ‘een gezegende noodzakelijkheid zijn en het gehele leven en denken van de
zendingswerker in bezit nemen’, schrijft de commissie. De zendingswerker is de man van het
ene Boek. En al is het onmogelijk ‘transplanting exactly as they stand Western Confessions of
Faith formulated to meet conditions of thought in sixteenth and seventeenth centuries’, toch is
hij of zij in bezit van ‘the inexhaustible riches of wisdom and knowledge that are stored in
Christ’.*** De Duitse missioloog J. Warneck wijst erop dat zendingswerkers boodschappers
zijn van het Woord. ‘The stories of the Bible are the best texts for such messages, because
they show God and His dealing with individuals as with mankind, in an inimitable, simple,
plastic way. These stories are sufficient of themselves without much comment of the
missionary.’*® Het is duidelijk dat de Bijbel hier als grondleggend wordt gezien voor
zending.

In het rapport van de zesde commissie vinden we tevens een reactie van de Engelse predikant
W.H. Frere uit Mirfield. Hij plaatst een kritische noot bij het gebruik van de Bijbel: ‘There is
the study of the Bible, the devotional study of the Bible. That is at the present moment more
difficult than it used to be, I believe. | am not one of those who undervalue what is come to us
from the increased critical study of the Bible. For me it has made the Bible much more a

189
190

De rapporten zijn te raadplegen op de website www.edinburgh2010.0rg.

World Missionary conference, 1910 Report of Commission VI, The Home Base of Missions, with
Supplement: Presentation and Discussion of the Report in the Conference on 23rd June 1910. Edinburgh
and London: Oliphant, Anderson & Ferrier, 31.

191 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission VI, 313-314.

192 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission V, 110.

1% World Missionary Conference, 1910 Report of Commission IV, 31.

98


http://www.edinburgh2010.org/

spiritual force in my life, and 1 am naturally anxious that at this difficult time of transitions of
views our students should be taught and guided and helped to find the way in which all this
new study of the Bible on the critical “side” is to reinforce its power and value to them as a
spiritual force’.**

In het rapport van de eerste commissie lezen we dat uit Korea wordt gemeld dat ‘special
prominence has been given to the Bible, which to-day is the book having the largest sale
among the Korean people. It has gone into the remotest villages of the Empire and much of
the splendid harvest in Korea must be credited to this broadcast sowing of God’s Word. In
this connection special emphasis has been placed upon the work of Bible training classes in
which fully one-sixth of the entire membership of the Church in Korea are enrolled. These
classes are held at mission and circuit centres, are attended by missionaries, Korean pastors,
and helpers or assistants, and continue from a few days to three weeks. Bible training classes
for women are particularly fruitful of results’.*® In het rapport van Commissie drie lezen we
over China dat ‘there is first of all the elementary need of teaching the members of the Church
to read the Bible’.**® Men vindt dat in de curricula van de ogleidingsinstituten meer aandacht
zou moeten worden besteed aan het onderwijs uit de Bijbel.**

Op diverse plaatsen in de rapporten van de commissies lezen we over de behoefte aan meer
Bijbels en christelijke literatuur, bijvoorbeeld in het Turkse en Perzische rijk.**® In Japan heeft
het verspreiden ervan hoge prioriteit. Er is behoefte aan commentaren als hulpmiddel voor
Bijbelstudie. ‘The Japanese are a nation of readers, and attractive christian literature, edifying
and wisely apologetic, is sure of a welcome. Yet there seems to be at present a serious lack of
suitable literature.” ** Over Korea wordt geschreven dat ‘the circulation of the Scriptures, and
of Christian literature as far as it has been made available, has been a marked feature of
mission policy, and there is still need for great expansion in this line of effort’.?®® Uit India
klinkt het commentaar dat ‘the Bible is itself a power, and its distribution is one of the open
secrets of success in India. Missionaries of high standing declare that in the matter of conver-
sions, the circulation of the Bible, and of Christian books and tracts, is an agency of hidden
power and unknown value, revealing at times an efficiency and fruitfulness which is as

surprising as it is welcome’.?%

De Bijbel in de belijdenissen of constituties van zendingen

In het rapport van de tweede commissie over de kerk op het zendingsveld zijn van diverse
overkoepelende zendingsorganisaties in de bijlagen hun constituties of belijdenissen
opgenomen. Zonder uitzondering gaat men uit van het gezag en de autoriteit van de Schrift. In
de constitutie van Nippon Sei Kokwai (Holy Catholic Church of Japan) lezen we dat zij
‘accepts the Scriptures of the Old and New Testament, and believes them, as given by
inspiration of God, to contain all things necessary to salvation’. 2 In die van The Anglican
Communion in China komen we een soortgelijke formulering tegen: ‘accepting the Scriptures
of the Old and New Testaments, and believing them to contain all things necessary to

194
195
196
197

World Missionary Conference, 1910 Report of Commission V, 323.

World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 75.

World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 111, 67.

World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 11, 334-335.

1% World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 40, 188 en 189.
199 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 300.

200 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 303.

201 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 1, 308.

202 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 11, 289.

99



salvation’.?® De Church of Christ in Japan start met een belijdenis over de godsleer die
overgaat in die van de Schriftleer: “The Lord Jesus Christ, whom we worship as God, the only
begotten Son of God, for us men and for our salvation was made man and suffered. He
offered up a perfect sacrifice for sin; and all who are one with Him by faith are pardoned and
accounted righteous; and faith in Him working by love purifies the heart. The Holy Ghost,
who with the Father and the Son is worshipped and glorified, reveals Jesus Christ to the soul;
and without His grace man being dead in sin cannot enter the kingdom of God. By Him the
prophets and apostles and holy men of old were inspired; and He speaking in the Scriptures of
the Old and the New Testaments is the supreme and infallible judge in all things pertaining
unto faith and living. From these Holy Scriptures the ancient Church of Christ drew its
confession’.?®* De Presbyterian Church in India sluit zich aan bij de Westminster Confession
of Faith, the Welsh Calvinistic Confession of Faith, and the Confession and Canons of the
Synod of Dort ‘as worthy exponents of the Word of God, and as systems of doctrine to be
taught in our churches and seminaries’ en schrijft over de Schrift in haar eerste artikel: ‘The
Scriptures of the Old and New Testaments are the Word of God, and the only infallible rule of
faith and duty’.?® De Presbyterian Church of Christ in China verklaart in haar eerste artikel
dat ‘the several Churches which we represent, agree in holding the Word of God as contained
in the Scriptures of the Old and New Testaments to be the supreme rule of faith and life’ 2%
De kerken die bij deze vereniging zijn aangesloten, onderschrijven tevens een of meerdere
geloofsbelijdenissen uit de gereformeerd bevindelijke traditie. The South India United Church
belijdt na een korte uiteenzetting van de godsleer in het tweede artikel: ‘We believe that God,
who manifests Himself in Creation and Providence, and especially in the spirit of man, has
been pleased to reveal His Mind and Will for our salvation in various ways with ever-growing
fullness, and that the record of this revelation, so far as needful for our salvation, is contained
in the Scriptures of the Old and New Testaments, which are therefore to be devoutly studied
by all; and we reverently acknowledge the Holy Spirit speaking in the Scriptures to be the
supreme Authority in matters of faith and duty’.” De China Inland Mission houdt het bij de
korte formulering: ‘accepting the Scriptures of the Old and New Testaments, and believing
them to contain all things necessary to Salvation’.?®

Bijbelvertaling

Op de conferentie in Edinburgh 1910 wordt het belang van Bijbelvertaling onderstreept en er
klinken herhaaldelijk loftuigingen over hoe Bijbelgenootschappen goed werk hebben gedaan
en een voorbeeld zijn hoe zendingen kunnen samenwerken. Er is grote behoefte aan Bijbels
en andere christelijke literatuur in de volkstaal. Over zending onder de moslims wordt
opgemerkt dat ‘throughout this territory, as well as all the other parts of the Asiatic Levant,
the work of the Bible Societies has been of primary importance, especially in the work among
Mohammedans. The Bible has been circulated extensively in two translations designed for the
Mohammedan world, the Turkish and the Arabic’.*®® Over Perzié merkt men op dat ‘the
distribution of the Scriptures figures so largely in missionary work that special mention
should be made of the Bible Societies’.*°

203

World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 11, 290.
204 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 11, 294.
205 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 11, 297.
206 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 11, 305.
207 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 1, 310.
208 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 11, 312.

209
210

World Missionary Conference,
World Missionary Conference,

1910 Report of Commission I, 178.

1910 Report of Commission I, 183, 311.

100



Als de eerste commissie de methode van zendingswerk aanbeveelt en aandacht vraagt voor de
prediking van het geopenbaarde Evangelie ‘including and based upon the historic facts of the
incarnation and atoning work of our Risen Lord’ in de taal van de bevolking, en de noodzaak
van ‘the establishment and edification of the native Church’ met alle onderwijs dat daarvoor
nodig is, benadrukt zij vervolgens het belang van de vertaling en verspreiding van de Bijbel in
de taal van de bevolking waaronder men werkt.?*! ‘God’s message answers to an indisputable
need of every human heart. It would be wholly futile to hope for permanent missionary
success without it. But of course this success cannot be achieved without the faithful use of
the Bible, or at least some portion of it, as a basis of study and instruction in Bible classes or
conferences, and in the special teaching of catechumens.’?*? In het rapport van de tweede
commissie over de kerk op het zendingsveld vinden we dezelfde gedachte terug. ‘The
translation of the Scriptures has occupied the first place in the provision made for the
instruction and building up of the converts from heathenism, and the story of the translation of
the Scriptures is a very important and thrilling chapter in the missionary enterprise of the
Reformed Churches.’?"® Er wordt dan bij gezegd: ‘It is remarkable, how general has been the
consensus of opinion and of action on this subject. The first thing a missionary tries to do is to
teach his converts to read, then to provide them with some portion of the Word of God for the
nourishment of their Christian life. The work of translation has called out the highest and best
powers of a great variety and a great company of men’. Wel ziet men de geweldige opgave
om de vele talen die er zijn eerst op schrift te stellen alvorens tot vertaling over te gaan. Over
Afrika wordt opgemerkt dat een zendingsorganisatie te maken heeft met dertig verschillende
talen. Het rapport van de British and Foreign Bible Society wordt geciteerd. ‘Of the 412
languages in which they have been instrumental in circulating the Scriptures, no fewer than
100 belong to Africa, and of the 138 languages mentioned in the editorial report for 1907
dealing with current work, 42 belong to Africa.’?*

Men beseft wel dat vertalen niet een kwestie is van omzetten van de ene taal naar de andere.
De vraag is ook hoe er vertaald moet worden. ‘In China the difficulty of the translator has not
been in the multiplicity of tongues but in the niceties of a language varying from an antique
classical style which can be appreciated only by literary purists, through various gradations of
cultured expression down to the many forms of vernacular speech used by the people in
various parts of that vast empire.”**

De Bijbelgenootschappen worden in het achtste rapport de coOperatieve instituties in de kerk
genoemd, interdenominationaal en internationaal.**® Hun werk wordt gezien als onmisbaar
voor uitvoering van de zendingsopdracht en ze dragen niet alleen bij aan de eenheid, maar de
eenheid zou zonder hen ook ondenkbaar zijn. Als iedere zending zijn eigen versies van
vertalingen zou moeten produceren, ook al zouden er genoeg vertalers beschikbaar zijn, dan
zou dit een enorme verspilling aan tijd en geld zijn en het zou negatief van invloed zijn op de
kwaliteit van de vertalingen.

211
212
213
214
215

World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 303.

World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 304, 309.
World Missionary Conference, 1910 Report of Commission |1, 235-238.
World Missionary Conference, 1910 Report of Commission I, 205.

World Missionary Conference, 1910 Report of Commission 11, 238.

216 World Missionary Conference, 1910 Report of Commission VIII, 53-56, 116.

101



3.4.2 Edinburgh 2010

Vanaf 2005 heeft onder leiding van directeur Dr. Daryl Balia, een Engelse methodisten-
predikant, een internationale groep van medewerkers aan het wereldwijde en interdenominale
project gewerkt om Edinburgh 1910 te herdenken en ‘to study the Bible and the world in
which we live, and listen to each other across geographical and ecclesial borders on key issues
in mission today, in order to bring together insights from academics, mission practitioners and
policy makers — with a commitment to produce resources for churches, mission movements,
colleges, and so on’.?*" Nu zijn in het proces ook de rooms-katholieke en orthodoxe kerken
vertegenwoordigd. Diverse subgroepen hebben rapporten geschreven over studiethema’s. De
thema’s zijn: 1. De grondslagen voor zending; 2. Christelijke zending onder andere geloven,;
3. Zending en de postmoderniteit; 4. Zending en macht; 5. Vormen van missionaire
engagement; 6. Theologisch onderwijs en vorming; 7. Christelijke gemeenschappen in
contemporaine contexten; 8. Zending en eenheid — ecclesiologie en zending; 9. Missionaire
spiritualiteit en authentiek discipelschap. Naast deze hoofdthema’s is een zevental ‘transversal
topics’ benoemd. Dit zijn thema’s die verband houden met de studiethema’s waarvan het
vierde thema gaat over de Bijbel en zending/zending in de Bijbel.?® Twee groepen die in
Edinburgh 2010 participeren zijn bezig met de uitwerking van deze topic: De Francophone
Association for Mission Studies (AFOM)?° vooral gericht op de uitwerking van de
zendingsvoorbeelden in de Bijbel en het Forum of Bible Agencies International®®’, een
overkoepelende organisatie waar meer dan vijfentwintig Bijbelorganisaties onder vallen,
gericht op het bevorderen van ‘Worldwide Scripture Engagement’.?*

De Bijbel en zending in Edinburgh 2010

De Bijbel wordt gelijk genoemd in het eerste hoofdstuk van de voorstudie. In 2010 ziet men
pluraliteit als het sleutelwoord voor het verstaan van de Bijbel. Bijbelteksten zijn ‘polysemic’
genoemd, ‘that is they contain multiple layers of meaning. The plurality and diversity of our
reading of Scriptural texts speak to the plurality and diversity of our human condition, our
different histories and cultures, our foreseeable confrontations and the need for wider mutual
acceptance and solidarity’.?? Komt het woord ‘hermeneutiek’ in geen van de rapportages van
1910 voor, voor Edinburgh 2010 is het een belangrijk sleutelwoord. Er is een grote
verscheidenheid aan interpretaties die zich verenigen in de belijdenis dat Jezus is de
gekruisigde en opgestane Messias. Bovendien mag de Bijbel niet functioneren als onze eigen
interne canon. Een bepaalde kerk of stroming mag de ultieme uitleg niet opeisen. ‘Different
trajectories in the Scriptural texts show the multiplicity and even the tensions within God’s
revelation.” Daarvoor is zij te veelzijdig. De Bijbel wordt gezien als het geinspireerde Woord
van God, dat tegelijkertijd verbonden wordt met de christelijke gemeenschap die zich erdoor
laat inspireren. ‘The inspiration of the Word, notwithstanding the different ways this has been
understood in Christian history, is related to the inspiration of the Christian community,
receiving from Scriptures guidance and strength for walking the paths of mission. In that
sense, the Bible itself is mission, with, besides and beyond the church boundaries. It witnesses
to Christ even when we fail to comply with Jesus’ invitation to be the continuing presence in

27 D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. Il. Oxford: Regnum Books
International 2010, 2.

Andere ‘transversal topics’ zijn: vrouw en zending, jeugd en zending, genezing en verzoening,
contextualisatie, inculturatie en dialoog van wereldbeelden, onderdrukte stemmen en ecologische
perspectieven op zending.

www.afom.org.

www.ifoba.com.

Alle materialen zijn te vinden op www.Edinburgh1910.org.

222 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. I, 17.

102

218

219
220
221


http://www.edinburgh1910.org/

his own mission. The Word in the Bible participates in God’s redemptive mission.”??® Hier
lijkt men aandacht te vragen voor de eigenstandige plaats van de Schrift, al is dit niet
onvoorwaardelijk. De kwestie van de hermeneutiek is hierbij van belang. De Tekst kan
namelijk misbruikt worden voor eigen doeleinden. De Bijbel is niet een onfeilbare gids en
‘even Christians do not necessarily presuppose that biblical texts are always good for the
reader; to postmodern and postcolonial minds, their validity as spiritual guidance remains a

question of hermeneutics’.?**

Het debat waar het op dit moment in Edinburgh 2010 om draait is dat van ‘the different
cultural ways of reading and understanding the Bible’. ‘There is an emerging international
debate with regard to intercultural dialogue and hermeneutics; however, the predominance of
Western styles of biblical interpretation in theological education still remains unchallenged in
major parts of theological education in the South.’®*® De studiecommissie Edinburgh 2010 is
van mening ‘(i) that the different hermeneutical approaches to biblical tradition (historic-
sociological, charismatic, feminist, Asian and African contextual approaches) need each other
and can complement each other in the journey towards a holistic and comprehensive
understanding of biblical tradition in theological education today; (ii) that common
theological education is possible even with divergence and variety in the understanding of
biblical tradition and hermeneutics, provided that there is an open and attentive dialogue
within the theological curriculum; (iii) that there should be much more input in theological
education on the different concepts of contemporary biblical hermeneutics; and (iv) that there
iIs much more in common between theological education institutions in the Ecumenical,
Evangelical, and Pentecostal worlds than is often realised. Increased cooperation is not only a
biblical imperative; it also holds great potential for the enrichment and strengthening of

theological education as a whole’.??

Zending en Bijbelvertaalwerk

De studiecommissie erkent de missiologische en hermeneutische betekenis van het
Bijbelvertaalwerk van de laatste tweehonderd jaar.??’ In 1946 werden dertien organisaties
samengevoegd in de United Bible Societies (UBS) en in de twintigste eeuw werden nieuwe
organisaties opgericht zoals ‘Wycliffe Bible Translators International’ (WBTI) en ‘the
Institute for Bible Translation’.??® Het aantal in andere talen beschikbare volledige Bijbels is
langzaam toegenomen. Van de bijna zeven miljard mensen op de wereld heeft ongeveer vijf
procent niet een gedeelte van de Bijbel in eigen taal. Van de 6900 talen die in de wereld
gesproken worden — het grootste deel wordt gevormd door kleine taalgroepen — is in ruim een
derde ervan (een deel van) de Bijbel beschikbaar. In 451 talen is de gehele Bijbel vertaald.??
Duidelijk is wel dat ‘the Bible Society movement has been summed up as popular, translating,
ecumenical, and efficient and that had a unique missiological significance’.?® De
studiecommissie benadrukt dat vertalen niet louter een technische kwestie is en dat het niet
stopt bij het drukken van Bijbels. ‘The paradox of Christianity is that to be faithful to the
gospel we constantly have to translate it. To be faithful to the Word is to be faithful to the
Word that speaks to people where and when they are. Bible translation today takes place in a
world where difference and diversity are increasingly recognised and encouraged, where the

22 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. Il, 22, 23.
224 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. Il 81.

2% D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. 11, 156.

226 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. Il, 155, 156.
227 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. 11, 249.

228 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. 11, 261.

229 Vergelijk cijfers op www.wycliffe.nl.

20 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. Il, 254.

103


http://www.wycliffe.nl/

centre of gravity of the church is no longer in the “West”, where the predominance of one
culture over others is no longer accepted, and where cultural polycentrism is a fact of our
time.” De focus van ‘Bible translation’ wordt ‘Scripture engagement as a concept that
emphasizes making the Scriptures discoverable, accessible, and relevant’. ‘It went on to
explain that this involves: first, making the Bible recoverable and discoverable as sacred
Scripture, and, second, making Scripture accessible as the place of life-enhancing and life-

transforming encounter’.?*!

3.4.3 Evaluatie

In 1910 wordt de Schrift als grondleggend gezien voor zending. De Bijbel is het geinspireerde
Woord van God. Daar is geen discussie over. De zendingswerker is de man of vrouw van het
Boek. De Bijbel is voluit zendingsboek. In de praktijk van zending moet veel aandacht
uitgaan naar het instrueren van nieuwe lezers in het lezen ervan. Meer is er in de rapporten
niet over terug te vinden. Het thema van de Bijbelse hermeneutiek in de context van
verschillende culturen en hoe de Bijbel uit te leggen in de eigen context, of hoe om te gaan
met interpretatieverschillen, is afwezig in de discussie van Edinburgh 1910. Blijkbaar was het
geen issue. Zoals we constateerden in de evaluatie van de ontwikkeling van de Schrift in de
gereformeerde zending, is eveneens onder de bredere stroom van protestantse zending weinig
aandacht te ontdekken voor het zelfstandig spreken van de Schrift in andere culturen.

In 1910 worden de Bijbelgenootschappen geroemd. Hun werk wordt gezien als onmisbaar
voor uitvoering van de zendingsopdracht en ze dragen niet alleen bij aan de eenheid, maar de
eenheid zou zonder hen ook ondenkbaar zijn. Op diverse plaatsen horen we echter ook de
roep om voortgang in de vertaling. Er is nog veel te doen. Uit andere bronnen is bekend dat
veel zendingsorganisaties het belang van de Schrift in de moedertaal hebben onderschat en ten
aanzien van Bijbelvertalen tot diep in de twintigste eeuw hebben gefaald.?®* Statistieken
wijzen erop dat in 1900 slechts 28 procent van de wereldbevolking kon lezen en schrijven. In
2010 is dit om en nabij de 80 procent.?*®* De conclusie lijkt gerechtvaardigd dat Edinburgh in
wat zij erover zegt te optimistisch is geweest als het gaat over de centrale positie die de Bijbel
in het zendingswerk onder de gewone mensen in de praktijk kén innemen. Nu lag het accent
in Edinburgh 1910 vooral op de rol van de zendingsorganisaties. Wat er feitelijk op het
zendingsveld gebeurde aan de ontvangstkant, kreeg geen aandacht. Daarvoor was het Westen
nog te superieur. In dit opzicht verschilde de gereformeerde zending niet van wat algemeen
gangbaar was in de protestantse zending.

Edinburgh 1910 werd gehouden aan de vooravond van een eeuw met ingrijpende gebeur-
tenissen en veranderingen. Twee wereldoorlogen vinden er spoedig daarna plaats.
Technologische ontwikkelingen volgen elkaar in hoog tempo op. Het kolonialisme sterft uit.
De economische en politieke verhoudingen in de wereld veranderen ingrijpend. Het aantal
christelijke kerken in het Westen daalt. Op het zuidelijk halfrond neemt het aantal christelijke
kerken toe. Het zwaartepunt verschuift naar het Zuiden. De islam breidt zich verder uit over
de wereld. De ontkerstening van Europa zet in. Methoden in de zending veranderen.?®* Niet
de structuur en opzet van zendingsorganisaties staan langer in het middelpunt, maar de

#1 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. 11, 258.

232 y/gl. J.J. van Cappelleveen, Het Woord gaat zijn weg, 232.

233 D.B. Barret, World Christian Trends AD 30- D 2200, 642.

24 Vgl. I.H. van Doleweerd, ‘Zending is Gods zending’ in: H. van den Belt (e.a.), Evangelisch en
reformatorisch: een wereld van verschil? Kampen: De Groot Goudriaan 2010, 165-186.

104



praktijk en context van de lokale kerken.?*® Een aantal belangrijke wissels worden omgezet:
van losse zendingscotperaties naar oecumenische samenwerking, fundamentele verande-
ringen in de visie op grondslag, wezen en doel van zending, op het gebied van de theologie
van de religies en de groei naar rijpe, volwassen verhoudingen tussen kerken in alle
continenten.*** Gebieden waar het Evangelie nooit verkondigd is, worden in toenemende mate
gekenmerkt door geweldsconflicten en openlijke agressie tegen het christelijk geloof. VVerder
doen zich invloedrijke ontwikkelingen voor in de antropologie. Gezichtspunten op volken en
culturen ondergaan ingrijpende veranderingen.”®’

In Edinburgh 2010 draait het om de lokale ervaring: ‘It’s logical that experience constitutes a
foundation for mission’. De opkomst van de inheemse kerken, voor de lokale gemeente, van
wat voor signatuur dan ook, en het willen honoreren van elke plaatselijke context, zorgt voor
een kleurrijk panorama. Zendingsorganisaties kunnen een diversiteit aan posities innemen,
zoals die van het proclameren van het Evangelie, het geven van pastorale zorg en opkomen
voor sociale gerechtigheid.?® Er is een groeiende bewustheid ontstaan dat geschiedenis,
cultuur, politiek, omgeving en economische status (vaak aangeduid met de term context)
invloed hebben op de manier waarop wij de Bijbel lezen.?*

3.5 Terugblik: de Schrift in de zending van de zestiende tot en met de
eenentwintigste eeuw

In dit zendingshistorische hoofdstuk hebben we onderzocht in hoeverre de gereformeerde
hermeneutiek en de hieraan verbonden Schriftvisie een rol heeft gespeeld in de
(gereformeerde) zending tot en met de eenentwintigste eeuw.

De plaats van de Schrift

De plaats en rol van de Schrift in de zendingsstrategie blijven in de gereformeerde zending
onderbelicht tot in de eenentwintigste eeuw. De kerk en het belijden lijken in de
missiologische doordenking het primaat te verkrijgen ten koste van het Woord zelf. Hiermee
komt in de zending alle gewicht op de toekomstige structuur van de kerk en het onderwijs in
de gereformeerde geloofsleer te liggen. Als we Bavinck ook nu nog zien als
vertegenwoordiger van de gereformeerde zending, kunnen we de conclusie trekken dat in de
gereformeerde zending onterecht geen toewending tot het Woord heeft plaatsgevonden.?*° De
opvatting over de Schrift is niet doorvertaald naar de zendingsvisie. In haar methode van
zending had de eigenstandige vanzelf overtuigende plaats van het Woord een prominente
plaats moeten krijgen. Met deze omissie wijkt de gereformeerde zending af van haar stam: de

25 \gl. A.S. Moreau, G.R. Corwin, G.B. McGee, Introducing World Missions. A Biblical, Historical, and

Practical Survey. Grand Rapids: Baker Academic 2004, 295-310.

A. Wind, ‘De protestantse missionaire beweging van 1789 tot 1963’ in: F.J. Verstraelen, (red.),

Oecumenische inleiding in de missiologie. Teksten en konteksten van het wereldchristendom. Kampen

1988, 255.

Vgl. C. Geertz, The Interpretation of Cultures, Selected Essays by Clifford Geertz. New York: Basic Books

2000 edition.

28 vgl. D. Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. II, 15.

29 D, Balia, K. Kim, Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Vol. 11, 17.

20 Deze bewering is gerechtvaardigd gezien de herwaardering die P.J. Visser heeft gegeven aan Bavinck in
zijn dissertatie Bemoeienis en getuigenis. De Gereformeerde Kerken Vrijgemaakt hebben de visie van
Bavinck meegenomen in de eenentwintigste eeuw, maar hebben haar op het punt van de plaats en het
gebruik van de Schrift niet aangevuld. VVgl. C.J. Haak, Metamorfose. Intercultureel begeleiden van kerken
in een niet-christelijke omgeving. Zoetermeer: Boekencentrum 2002; C.J. Haak, Gereformeerde missiologie
& Oecumenica. Beknopt overzicht aan het begin van de 21° eeuw A.D. Zwolle: De Verre Naaste 2005.

105

236

237



gereformeerde orthodoxie en theologie, waarin de opvatting van de autopistie van de Schrift,
ingebed in de gereformeerd hermeneutische beginselen, voluit is beleden.

In het licht van deze gevolgtrekking en de hiervoor beschreven ontwikkelingen kan de vraag
gesteld worden of wel gesproken kan worden over gereformeerde zending als zijnde een
theologisch-wetenschappelijke discipline geworteld in de gereformeerde orthodoxie en
theologie. De invulling van zending heeft in de gereformeerde orthodoxie een sterk kerkelijk
karakter gekregen, dat in de oorsprong van haar bestaan qua aanpak en vorm niet wezenlijk
afweek van de rooms-katholieke zending.

Ontwikkeling in de gereformeerd bevindelijke traditie met het oog op zending

In de looptijd van drie eeuwen vinden er op de achtergrond meer veranderingen plaats dan in
dit kort overzicht met het oog op de gereformeerde zending expliciet kan worden gemaakt.
We denken aan de geleidelijke toewending tot het individu. Gaandeweg komen de
menswetenschappen en de antropologie centraal te staan.?** Ook in de zending zien we dat de
aandacht geleidelijk aan wordt verlegd van de geloofsleer naar de mens en zijn context.
Kerkelijke structuren en leerstellige inhouden die nog het klimaat van de zeventiende en
achttiende eeuw konden domineren, worden in toenemende mate ingenomen door een ruime
belangstelling voor het individu en zijn ervaringen. Verder wordt zending vooral een zaak van
groepen en bewegingen buiten de kerk. De gereformeerde zending verdwijnt in de
zeventiende en achttiende eeuw langzaam naar de achtergrond en wordt eind negentiende
eeuw via de Gereformeerde Kerken in Nederland nieuw leven ingeblazen. Hoewel missioloog
Bavinck aandacht heeft voor de ontmoeting van het Woord met de mens in al zijn
betrekkingen is de verschuiving van de aandacht van kerk en geloofsleer naar individu en
pastoraat, onder invloed van de ontwikkeling van de Verlichting, in haar nog niet terug te
vinden, terwijl de Schriftopvatting daartoe alle aanleiding had kunnen geven. Verrassend
genoeg zijn alleen de aanpak en benadering van John Eliot met betrekking tot de Bijbel
voorbeelden van de kansen en mogelijkheden die de gereformeerde Schriftopvatting biedt,
maar zij zijn een unicum in de gereformeerde zendingsgeschiedenis.

De emancipatie van de lokale sociale en culturele context

Zoals reeds geconstateerd, moeten we de plaats van de Schrift wel bezien tegen de
achtergrond van een zich ontwikkelende omgeving. De context van de eenentwintigste eeuw
is een andere dan waarin de gereformeerde orthodoxie en theologie tot stand kwamen. Naast
bredere geesteshistorische veranderingen die zich in het Westen na de Verlichting voltrokken,
zijn er ook andere ontwikkelingen die de hermeneutische praktijk diepgaand beinvioeden. Na
de val van de muur van Berlijn spreekt men over de periode van globalisering. De
communicatietechnologie is volop in ontwikkeling, ideologische en politieke grenzen
vervagen. De westerse cultuur vervult niet langer een vanzelfsprekende middelpuntfunctie in
de wereld. Bovendien hebben twee actuele ontwikkelingen grote invloed op de gereformeerd
hermeneutische praktijk: de emancipatie van de sociale en culturele verbanden en de
versplintering van de christelijke kerk.

Het sola Scriptura van de Reformatie heeft een impuls gegeven aan het vertalen van de Bijbel
in de volkstaal. Het was de overtuiging dat God tot de mens wil spreken in een taal die men
begrijpt en het leven van de mens binnendringt. De door het protestantisme gestimuleerde
Bijbelvertalingen in de volkstaal hebben een grote rol gespeeld in het feitelijk

21 vgl. C. van der Kooi, Als in een spiegel. God kennen volgens Calvijn en Barth. Kampen: Kok 2002, 208-

227.
106



Bijbelgebruik.?*? Inmiddels is de Bijbel het meest gelezen en meest vertaalde boek ter wereld.
Tegelijkertijd hebben zich diverse ontwikkelingen voorgedaan. De vergelijking tussen
Edinburgh 1910 en 2010 maakt duidelijk dat er een ontkoppeling plaatsvond tussen
christendom en één bepaalde cultuur.?*® Die ene Bijbel wordt nu gelezen in de context van
culturele diversiteit en pluriformiteit, met als gevolg nieuwe leestradities en nieuwe
breuklijnen, voortgekomen uit theologische geschilpunten. Er is sprake van een grote
verstaansproblematiek. Of men uit een collectivistische cultuur komt dan wel uit een meer
individualistische cultuur, of uit een sterk masculiene cultuur of een meer feminiene, een
cultuur met een sterke of zwakke onzekerheidsmijding, dit alles is van invioed op het lezen.?*
De culturele diversiteit en de veelkleurigheid in interpretatie zijn een hard gegeven. Als een
gevolg van deze ontkoppeling en de ontdekking van het gewicht van afstand, cultuur en
contextualiteit krijgen deze begrippen betekenis als hermeneutische factoren.

Nu blijkt dat in de bredere context van zending in de wereld er geen eenduidig omgaan met de
Schrift is, komt de kritische stem boven of de Schrift in de eenentwintigste eeuw is
overgeleverd aan de context. Heeft zij nog een eigen stem? Of gaat de betekenis die men aan
een Schriftwoord geeft geheel ten onder in het lokale verstaan, vanuit eigen cultuur en
context, waar ieder met de Bijbel kan doen wat hij of zij wil? In het verband van dit
onderzoek benoemen we dit als hermeneutische verlegenheid. Welke hermeneutische sleutel
moet worden toegepast op het lezen van de Schrift? Edinburgh 2010 is niet van mening dat de
context het laatste woord mag hebben. Maar men is wel in een spagaat terechtgekomen,
namelijk tussen het ‘so called theoretical above’ en een praktijk die oneindig gevarieerd is.?*

Uit bovenstaande gegevens wordt duidelijk dat er verlegenheid is in het omgaan met de
Schrift. Die verlegenheid was er in het spoor van de gereformeerde zending, maar die is er
ook in de bredere context van zending in de twintigste eeuw.?*® Cultuur speelt een belangrijke
rol bij de interpretatie van de Schrift. Grote verschillen doen zich voor tussen westerse en
niet-westerse groepen die te herleiden zijn tot culturele bepaaldheid. De plaatselijke context,
de persoonlijke levensgeschiedenis en de religietraditie beinvioeden onmiskenbaar de
interpretatie van de Schrift. De uitleg van de Schrift kan in verschillende sociale en culturele
verbanden leiden tot diepgaande verschillen. Kan de gereformeerde hermeneutiek wel ruimte
bieden aan diepgaande legitieme verschillen van uitleg zonder dat daarmee de ‘enigheid des
geloofs’ wordt aangetast?

Postdenominationalisme

De tweede belangrijke ontwikkeling is die van het uiteenvallen van de grote kerkelijke
denominaties. Barret spreekt over het tijdperk van het postdenominationalisme en verwijst
daarmee naar de versplintering van kerken, groeperingen, protesten, opwekkingen en
bewegingen.?”’ Het ideaal van de oecumene zoals dat in de eerste helft van de vorige eeuw

242 ML.E. Brinkman, ‘Het Bijbelgebruik in de katholieke en protestantse traditie’ in: E. Eynikel, E. Noort, T.

Baarda en A. Denaux (red.), Internationaal Commentaar op de Bijbel. Kampen: Kok 2001, 330.

Vgl. M.T. Frederiks, Christendom: een interculturele leerschool. Utrecht: Faculteit Geesteswetenschappen
2008, 7-8.

24 Vgl. JH. de Wit, ‘Wereldwijd bijbellezen’, 75-77; zie ook: G. Hofstede, Allemaal Andersdenkenden of de
Engelse versie: G. Hofstede, Cultures and Organizations, Software of the Mind. New York: McGraw-Hill
1997.

www.edingburgh2010.org: Report on study theme 1 - Foundations for Mission, 11.

Zie ook de publicaties van World Council of Churches: WCC, A Treasure in Earthen Vessels: An
Instrument for an Ecumenical Reflection on Hermeneutics en: E. Flesseman-van Leer, The Bible, Its
Authority and Interpretation in the Ecumenical Movement. WCC: Geneva 1980.

7" D.B. Barret, T.M. Johnson, World Christian Trends AD 30 — AD 2200, 293.

107

243

245
246


http://www.edingburgh2010/

gestalte moest krijgen, is inmiddels een gebroken ideaal. Het kerkbegrip is geérodeerd en
heeft een sterk lokaal karakter gekregen. De hedendaagse katholiciteit van de kerk roept
vragen op. Hoe moet de kerk in al haar verscheidenheid één zijn?**® Dit raakt de gereformeerd
hermeneutische praktijk. De historische en actuele christelijke overleveringsgemeenschap is
voor haar namelijk een belangrijk beoordelingscriterium in het verstaan van de Schrift.?*

Die ene Bijbel is de grondslag van het christelijk geloof, maar dit geloof is nooit opgevat als
een territoriaal, gebonden geloof. Het christelijk geloof heeft van meet af aan grens-
overschrijdende, universele trekken gehad en is nooit gebonden aan eén kerkelijke
denominatie. Maar na twintig eeuwen kerkgeschiedenis is de wereldwijde christelijke kerk
een conglomeraat van elkaar soms tegensprekende geloofsgemeenschappen. Als in de gere-
formeerde hermeneutiek gesteld wordt dat de kerk een belangrijke positie in het herme-
neutisch proces inneemt, staat men hiermee voor de uitdaging een antwoord te geven op de
vraag hoe gezamenlijkheid of eenheid en verscheidenheid hierin samengaan. Als het claimen
van de Bijbel voor de kerk een belangrijke taak is, dan is het anno eenentwintigste eeuw nog
meer noodzaak om opnieuw te ontdekken wat het criterium van de historische en
hedendaagse katholiciteit van de kerk inhoudt.?*®

3.6 Conclusie

Het vorige hoofdstuk sloten we af met het opsommen van een aantal sterke en zwakke punten
van een hermeneutiek geént op de stam van de gereformeerde orthodoxie. De gegevens uit dit
hoofdstuk maken echter duidelijk dat er van de sterke punten zoals openheid voor inter-
pretaties, onvoorwaardelijke toegang tot de Schrift en procesgerichte methode van exegese in
de onderzochte praktijk weinig is terug te vinden. De gereformeerde Schriftopvatting die in de
kiem het vertrouwen bevat om de gewone lezer de ruimte te gunnen zelfstandig met de Schrift
om te gaan en haar rijkdom zelf te ontdekken, is niet structureel uitgebaat. De autopistie van
de Schrift heeft niet gewogen.

Als het gaat om de omgang met de Schrift lijkt het in de gereformeerd bevindelijke traditie
een partij te zijn die slechts door twee violen wordt gespeeld, namelijk de (westerse)
gereformeerde kerk en de geloofsleer. De sociale en culturele omstandigheden van de
(nieuwe) lezers zijn geen variabelen van betekenis bij het omgaan met en het uitleggen van de
Bijbel. Verder valt op dat er geen nieuwsgierige houding is ten aanzien van nieuwe
commentaren en interpretaties over de Schrift. De uitleg van de Schrift lijkt geen aanvulling
nodig te hebben. De kerk interpreteert de Schrift en de uitbreiding van de institutionele kerk
en haar agenda is het hart van zending. De Schrift zelf krijgt geen kans ‘te spreken’ met
nieuwe lezers.?*

28 \gl. J.D. Gort, A.G. Hoekema (ed.), Mission: the Soul of Ecumenism. Essays by Jan van Butselaar.

Zoetermeer: Boekencentrum 2004, 35-45.

Vgl. M.E. Brinkman, De niet-westerse Jezus, 33.

Zie tevens R.J. Schreiter, The New Catholicity. Theology between the Global and the Local. New York:
Orbis Books 1999.

Missioloog Ch. van Engen komt tot een vergelijkbare analyse: ‘One of the most common linkages between
Bible and mission involves a “theology from above”. In Roman Catholic and mainline Protestant
denominational mission alike, this has involved using church tradition as the link. The church interprets the
Scriptures, and through its teaching authority or its denominational mission structures it derives missional
action from what it sees in Scripture. The extension of the institutional church and its agendas become the
heart of mission. Ch. van Engen, Mission on the Way. Issues in Mission Theology. Grand Rapids: Baker
Books 2000 (2nd printing), 37.

249
250

251

108



Deze constateringen brengen ons bij de vraag hoe dit te verklaren valt. Dat men impliciet
uitging van de gedachte van eenheid van de mensheid, een eenheid die werd gestempeld door
de eigen norm, zal ongetwijfeld een belangrijke rol gespeeld hebben. De in de westerse kerk
gegroeide denkwijzen en geproduceerde methoden werden, zoals ook in andere verbanden
gebeurde, gezien als normatief en superieur voor het overige deel van de wereld.?*? Juist dit
principe van eenheid viel door allerlei ontwikkelingen de laatste eeuwen uiteen. Het contact
met andere volken legde langzamerhand westerse vooronderstellingen bloot waarvan men
zich voorheen niet bewust was.

In de twintigste en eenentwintigste eeuw heeft de gereformeerd bevindelijke zending deze
paradigmaverandering niet opgenomen in haar visie op het gebruik van de Schrift. Het is bij
J.H. Bavinck niet gebeurd, maar ook niet bij anderen die zich na hem bezighielden met de
beoefening van de gereformeerde missiologie. Daarmee is de noodzaak onderstreept van een
visie op het gebruik van de Schrift waarin haar zelfstandig spreken is gewaarborgd, zonder de
band met de kerk en haar belijdenissen te verwaarlozen en zonder de interpretatieruimte van
elke willekeurige lezer uit het oog te verliezen.

%2 K. Windschuttle merkt op dat het universalisme een van de grote krachten is geweest van de westerse
cultuur en centraal heeft gestaan voor de zelfverzekerdheid en ontwikkeling van de westerse beschaving. K.
Windschuttle, ‘The ethnocentrism of Clifford Geertz’ in: The New Criterion. Vol. 21.2 (2002), 5-12.

109



110



Hoofdstuk 4 De hermeneutische betekenis van de autopistie

4.1 Inleiding

Voor een adequate Bijbeluitleg in de eenentwintigste eeuw is vanwege ontwikkelingen in
wetenschap en wereld en verschuivingen in mens- en wereldbeeld een nieuwe weging van de
hermeneutische variabelen nodig. In het tweede hoofdstuk zagen we dat de gereformeerd
bevindelijke traditie op het hermeneutische speelveld een grote plaats inruimt voor de Tekst.
Maar tegelijkertijd is geconstateerd dat er weinig aandacht is voor de vragen van de lezer in
de context. Hoewel de opvattingen over Tekst, lezer en context in principe voldoende opening
bevatten om deze variabelen in de hermeneutische praktijk een evenwichtige plaats te geven,
is het toch vooral bij theorie gebleven. In het derde hoofdstuk zagen we dat in de
gereformeerde zending geen toewending naar het Woord heeft plaatsgevonden. De kerk
interpreteert de Schrift en draagt deze uitleg in de zending over aan nieuwe lezers. Er is geen
of onvoldoende sprake van een wisselwerking tussen Tekst, lezer en context.

Zoals we eerder hebben betoogd, denken we dat de gereformeerde Schriftvisie en in het
bijzonder de vooronderstelling van de autopistie helpt om de juiste balans te vinden tussen
Tekst, lezer en context. In dit hoofdstuk benen we daarom de theologische positie van de
Tekst in ons denkraam verder uit met behulp van het kernbegrip autopistie. We doen dit met
het oog op de doorwerking ervan naar de lezer en de context. We zullen daarom in het
bijzonder aandacht schenken aan de koppeling ervan met de Heilige Geest. Hoe moeten we
het van of in zichzelf getuigen van de Tekst duiden? Enerzijds is het voor ons van belang te
weten wat men met het begrip heeft bedoeld. Anderzijds willen we de gedachte-inhoud van
het begrip uitwerken voor en toepassen op de hermeneutische driehoek: Tekst, lezer en
context.

We starten met een begrips- en terreinverkenning, over de definities van autopistie,
pneumatologie en enkele verwante begrippen. Daarna geven we een globale schets van
achtergronden van de ontwikkeling van deze opvatting, de zogenaamde Sitz im Leben.
Daarna behandelen we in uitgebreide paragrafen de autopistie en de pneumatologische
aspecten van de Schrift. In de laatste paragraaf slaan we de brug naar onze hermeneutische
driehoek en trekken we onze conclusie. In deze paragraaf verbinden we de pneumatologische
dimensie van de Schrift met de autopistie.

4.2 Autopistie en de pneumatologische aspecten
4.2.1 Begripsverkenning

Autopistie

Het Griekse woord autopistos betekent ‘vertrouwen uit of in zichzelf’. De uitgang ‘-pistos’
verwijst naar geloof of vertrouwen, naar het waard zijn geloofd te worden. Het Griekse woord
pistis kan worden vertaald met ‘getrouwheid’ en ‘waarheid’. Het woord autopistos heeft twee
zijden: waarheid én vertrouwen dat voortkomt uit de eigen boezem van de Bijbel. De
moeilijkheid in de vertaling ligt in de dubbele betekenis van waarheid en vertrouwen. Als de
Schrift autopistos is, dan is zij niet alleen waar, maar dan verdient zij ook ons geloof en
vertrouwen. Van den Belt gebruikt als vertaling ‘vanzelf overtuigend’ (self-convincing) of

111



‘van of in zichzelf overtuigend’.® Deze vertaling verwijst naar én de waarheidszijde én de
geloofszijde van de Schrift. Om het correct te zeggen verwijst autopistie naar de eigenschap
van de Schrift die te omschrijven is als de zelfovertuiging die bij de lezer of hoorder ervan
leidt tot geloof (self-convincingly leading to Faith).? De Schrift is vertrouwenswaardig om in
se en per se geloofd en gehoorzaamd te worden, zonder dat er daarbij een externe autoriteit
zoals kerk of traditie aan te pas komt.

Pneumatologische aspecten van de Schrift

Pneumatologie (het Griekse pneuma betekent ‘geest’) staat voor de leer van de Heilige Geest.
Zij omvat in brede zin zowel de verhandeling over de persoon als het werk van de Heilige
Geest. De meeste gereformeerde theologen schreven geen aparte pneumatologie maar
besteedden aandacht aan het werk van de Heilige Geest bij de behandeling van de Drie-
eenheid in de godsleer.

In dit onderzoek hebben we het over de pneumatologische aspecten van de Schrift om
daarmee te verwijzen naar dat deel van de geloofsleer, dat exclusief handelt over het werk van
de Heilige Geest in relatie tot de omgang met de Schrift. Van belang hierbij is de uitdrukking
testimonium Spiritus Sancti, letterlijk vertaald: het getuigenis van de Heilige Geest. Deze
uitdrukking, al is de betekenis niet eenduidig, is van grote betekenis voor het verstaan van de
autopistie.

Calvijn spreekt in dit verband over een testimonium internum als een soort persoonlijke,
innerlijke tegenhanger van de externe autoriteit van de Schrift. In de vroege gereformeerde
orthodoxie verwijst het testimonium externum naar de kerk als het uitwendige middel van de
genade en het testimonium internum naar de Geest als de inwendige auteur van de genade.
William Whitaker gebruikt het woordkoppel in relatie met testimonium voor het institutionele
getuigenis van de kerk en het persoonlijk getuigenis van de Geest.” De uitdrukking
testimonium Spiritus Sancti verwijst in ieder geval naar het getuigenis dat noodzakelijk is om
aan de persoonszijde de waarheid van de Schrift te ontvangen en dat het getuigenis hierbij de
waarheid van de tekst bevestigt en geen nieuwe informatie toevoegt.®

Onder de pneumatologische aspecten van de Schrift rekenen we tevens de relatie tussen
Woord en Geest en de verhouding tussen de Heilige Geest en Christus. Hoe de verhouding
tussen Woord en Geest gezien wordt, is van invloed op de hermeneutische benadering van de
Schrift. De verhouding Geest en Christus is van belang omdat in de gereformeerd
bevindelijke theologie de Geest en Christus onlosmakelijk aan elkaar verbonden zijn. Zo zelfs
dat wanneer Woord en Geest aan elkaar verbonden zijn, dit ook geldt voor Woord en
Christus.

H. van den Belt, Betrouwbaar getuigenis, 13.

2 vgl. H. van den Belt, Autopistia, 14, 316.

R.A. Muller, Dictionary of Latin and Greek Theological Terms. Drawn Principally from Protestant
Scholastic Theology. Michigan: Baker Books 1985, 54.

Valentijn Hepp (1879-1950) schreef een dissertatie met als titel Het Testimonium Spiritus Sancti. In het
voorwoord geeft hij aan dat het testimonium behoort tot die Geesteswerkingen welke het minst wordt
verstaan en waaromtrent schier grenzeloze verwarring heerst. V. Hepp, Het Testimonium Spiritus Sancti.
Eerste deel. Het Testimonium Generale. Kampen: Kok 1914, 3.

> H.van den Belt, Autopistia, 194.

R.A. Muller, Dictionary of Latin and Greek Theological Terms, 298.

112



4.2.2 Terreinverkenning

Voor wat betreft de opvatting over de autopistie kan dit onderzoek aansluiten bij de dissertatie
van Van den Belt: Autopistia, The Self-Convincing Authority of Scripture in Reformed
Theology. Verder concentreren we ons hoofdzakelijk op drie theologen uit diverse tijdvakken
van de gereformeerde traditie: Johannes Calvijn (1509-1564), John Owen (1616-1683) en
Abraham Kuyper (1837-1920). Voor de leer van de Heilige Geest raadplegen we daarnaast
ook Herman Bavinck (1854-1921). De pneumatologie is door slechts weinig theologen uit de
gereformeerde orthodoxie en theologie apart en in de volle breedte en samenhang behandeld.
Een klassiek leerboek van de gereformeerde dogmatiek in de zeventiende eeuw, de Synopsis
purioris theologiae, besteedt er weinig aandacht aan.

Johannes Calvijn is de theoloog die de vernieuwingsbeweging van de Reformatie structuur
heeft gegeven en haar inhoud in een vorm heeft gebracht die tot op de dag van vandaag heeft
standgehouden. Daarnaast heeft Calvijn in zijn leven veel aandacht besteed aan het uitleggen
van de Schrift.”

John Owen vertegenwoordigt een verschuiving in spiritualiteit in de gereformeerd
bevindelijke traditie. Naast het rechtzinnig belijden van de leer vraagt hij uitdrukkelijk
aandacht voor de persoonlijke omgang met God en praktische heiliging van het leven. In deze
context past de nieuwe vraag naar de positie van de Schrift en de werking van de Heilige
Geest door en met het Woord.? John Owen heeft in 1674 een Pneumatologia het licht doen
zien over het werk van de Heilige Geest®, en vulde deze later aan met nog twee andere
werken: een over de Heilige Geest en het gebed en een over de Geest als Trooster en Auteur
van geestelijke gaven. Voor ons onderzoek zijn vooral andere geschriften van hem van
belang, zoals The Divine original of the Holy Scripture (1659) en The ways and means of
Understanding the Mind of God (1678).

In Nederland is het Abraham Kuyper geweest die geinspireerd door Owen een nieuwe
verhandeling over het werk van de Heilige Geest voor de kerk in haar geheel het licht deed
zien.™® Ook dit werk betrekken we bij het onderzoek.

Herman Bavinck vraagt opnieuw aandacht voor de autopistie in een context waarin de ene
stroming in de theologische wetenschappen zich afwendt van het gezag van de Schrift en zich
toewendt tot het subject dat met zijn vermogens aan de wereld een ordening oplegt en de
andere stroming zich terugvindt in het traditionalisme dat krampachtig vasthoudt aan de
theologische opvattingen van vo6r de Verlichting, alsof het subject niet van belang is.
Bavinck neemt de Schrift als het principium unicum van de theologie en gebruikt het begrip
autopistie in de context van de ecclesiologie en de leer van de Schrift.*

De behandeling van de autopistie en de pneumatologische aspecten van de Schrift worden
ingeleid met een samenvatting van de gegevens uit de gereformeerde belijdenisgeschriften.
Immers, ‘wat de leer van de kerk is, maken niet de theologen uit, maar daarvoor moeten wij

Zie hiervoor W. Balke, J.C. Klok, W. van ’t Spijker, Johannes Calvijn. Zijn leven, zijn werk.

8 P. de Vries, Die mij heeft liefgehad, 397-402.

Uit het Engels vertaald door Simon Commenicq: J. Owen, Eene verhandeling aangaande den Heiligen
Geest. Leiden: Donner 1893.

A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest. Het werk van den Heiligen Geest voor de kerk in haar
geheel. Kampen: Kok 1927 (2° dr.).

H. van den Belt, Autopistia, 258.

10

11

113



de confessies raadplegen’.*? Deze belijdenissen zorgden voor een persoonsonafhankelijk
doctrinaal principe en een soort van gestandaardiseerde norm (norma normata) binnen welke
grenzen en onder begeleiding waarvan de gereformeerde orthodoxie en theologie zich konden
ontwikkelen.*®

4.2.3 De Sitz im Leben van de autopistie

Het begrip autopistie functioneert inmiddels ruim vierhonderd jaar. Johannes Calvijn
introduceerde de term autopistos als een confessionele uitdrukking. In de polemiek met Rome
werd het vervolgens een eigenschap van de Schrift. In de academische setting kreeg de term
de status van een logische noodzakelijkheid als een principium van de theologische
wetenschappen.*

Met de autopistie heeft de gereformeerd bevindelijke traditie de eeuwen door het smalle spoor
tussen twee uitersten bewandeld: aan de ene kant de opvatting dat in de traditie zaken van leer
en leven van even grote waarde zijn omdat ze uit dezelfde bron voortkomen als de Schrift,
namelijk de Heilige Geest, en aan de andere kant de opvatting dat het inwendig licht van de
lezer gewerkt door de Heilige Geest leidraad is boven de door de Geest gesproken woorden
van de Schrift.

De ecuwen door zijn er diverse ‘spelers’ geweest die Of de traditie lieten domineren over de
Schriftuitleg zoals bijvoorbeeld de Rooms-Katholieke Kerk of de inbreng van de lezers lieten
domineren, zoals voorstanders van de allegorese en groepen die de nadruk legden op het
belang van innerlijk licht. Van beide kanten is de inhoud van het begrip autopistie uitgedaagd.

Het concilie van Trente (1545) verwerpt het sola Scriptura van de Reformatie en benadrukt
de rol van de traditie in de kerk en het kerkelijk leergezag in de uitleg van de Schrift. In de
vierde sessie over de Recipitur vulgata editio Bibliae praescribiturque modus interpretandi
Sacram Scripturam besluit het, ‘om lichtvaardige geesten te beteugelen, dat niemand het
wagen zal, steunend op eigen inzicht, in zaken van geloof en zeden, behorende tot het
geloofshuis van de christelijke leer, de heilige Schrift, naar zijn eigen inzichten te verdraaien,
tegen het inzicht, welke de heilige Moeder de Kerk heeft gehouden en zal houden, zij aan wie
het toekomt te oordelen over het werkelijke inzicht en interpretatie van de heilige Schriften, of
zelfs tegen de eenstemmige inzichten van de Vaders, ook als deze verklaringen in geen enkele
tijdsspanne voor publicatie in aanmerking zouden komen’.?> Een schoolvoorbeeld uit de
zestiende eeuw is de uitgebreide disputatie over het gezag van de heilige Schrift tussen de
protestantse theoloog William Whitaker (1547-1595) en de rooms-katholieke kardinaal en
Leuvense hoogleraar Robertus Bellarminus (1542-1621) en de rooms-katholieke theoloog
Thomas Stapleton (1535-1598).'°

Aan de kant van de dominantie van de inbreng van het individu in de Schriftuitleg treffen we
in het begin van de Reformatie groeperingen aan als de radicale reformatoren (wederdopers),
waaraan namen als Thomas Munzer (ca. 1490-1525) en Menno Simons (1496-1561)
verbonden zijn. Zij leggen de nadruk op de onderwerpelijke interpretatie van de Bijbel door
de Heilige Geest. In de zeventiende eeuw, de tijd van de gereformeerde theoloog John Owen,

12
13

J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest. Alphen aan den Rijn: Holland 1961, 7.

R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 81.

¥ H. van den Belt, Autopistia, 193.

> DS 786 DS = Denzinger “Enchiridion Symbolorum” véor 1963 (bewerkt en geredigeerd door Adolf
Schénmetzer SJ); zie www.rkdocumenten.nl.

16 W. Whitaker, A Disputation On Holy Scripture.

114


http://www.rkdocumenten.nl/

sticht George Fox (1624-1691) het Genootschap der Vrienden, beter bekend als de Quakers,
een groepering die van opvatting is dat de waarheid alleen te vinden is in het innerlijk licht.

Van den Belt onderzoekt in zijn dissertatie de term autopistie aan de hand van vier aspecten
van de ontwikkeling van de orthodoxie.'” Het eerste aspect betreft het debat tussen de vroege
gereformeerde orthodoxie en het katholicisme van de tegen-reformatie. De hierboven
genoemde William Whitaker is hiervan een representatief vertegenwoordiger. Hij handelt
over de autoriteit van de Bijbel in de context van de antikatholieke polemieken. De term
autopistos is dan bruikbaar om in deze context de protestantse positie uit te leggen, al bestaat
er wel een spanning tussen de polemische methode en de originele betekenis van de term. In
deze context gaat het zowel om het bijvoeglijk naamwoord, autopistos, het zelfgetuigende
Woord, als om het zelfstandige naamwoord autopistia, als een van de eigenschappen van de
Schrift.*® Het tweede aspect betreft de institutionalisering van de gereformeerde theologie op
de universiteiten. De term autopistie wordt dan gebruikt tegen de achtergrond van het
vaststellen van de canon. De apocriefe boeken zijn niet autopistos. De autopistie is een
eigenschap die gezag geeft aan de Schrift boven andere geschriften. Vervolgens verplaatst de
term zich van het terrein van de Schriftleer naar dat van de natuur en de principia van de
theologie. Alle wetenschappen hebben zelf-overtuigende principia. De theologie als
wetenschap vindt deze in de autopistie van de Schrift.'® Het derde aspect is dat van de interne
polemieken over gezagskwesties. De term wordt dan gebruikt om de autoriteit van de
belijdenisgeschriften te onderscheiden van die van de Schrift, die autopistos is (Jacobus
Arminius, 1560-1609). Bij Arminius bewaakt de autopistie de individuele vrijheid. Fransiscus
Gomarus (1563-1641) gebruikt de term als eigenschap van de originele Griekse en
Hebreeuwse tekst. Bij Gomarus bewaart de autopistie de Schrift tegen menselijke corruptie.?’
Het vierde aspect is dat van de verandering van de intellectuele sfeer. De Verlichting volgde
op de Renaissance. De gereformeerde orthodoxie wordt geconfronteerd met René Descartes
(1698-1781) en zijn systematische twijfel. Bij Gisbertus Voetius (1589-1676) die daarop
reageert, wordt de autopistie een technische, theologische term, die het midden houdt tussen
autoriteit en authenticiteit van de Schrift.

In dezelfde tijd als Voetius leeft in Engeland John Owen (1616-1683). Deze theoloog
vertegenwoordigt een verschuiving in spiritualiteit die in die context plaatsvindt. Naast het
rechtzinnig belijden van de leer wordt uitdrukkelijk aandacht gevraagd voor de persoonlijke
omgang met God en praktische heiliging van het leven. In deze context past de nieuwe vraag
naar de positie van de Schrift en de werking van de Heilige Geest door en met het Woord.?*

Het houden van het evenwicht in de Schriftuitleg tussen de dominantie van de traditie
enerzijds en die van het individu als lezer anderzijds, op een zodanige wijze dat het gezag van
de heilige Tekst wordt veilig gesteld, blijkt uit de Sitz im Leben van het begrip een continue
uitdaging te zijn.

7" H. van den Belt, Autopistia, 193.

8 H. van den Belt, Autopistia, 135-150.

9 H. van den Belt, Autopistia, 159-160, 192. Er zijn geen aanwijzingen dat de autopistie ooit tot principium
van de exegese of hermeneutiek is gemaakt.

2 H. van den Belt, Autopistia, 166-173, 192.

2L P, de Vries, Die mij heeft liefgehad, 397-402.

115



4.3 De autopistie van de Schrift in de gereformeerd bevindelijke traditie

In deze paragraaf zoeken we naar de hoofdlijnen van de inhoud van het begrip. Na een
bespreking van de gereformeerde belijdenissen staan we stil bij de opvattingen over de
autopistie bij Johannes Calvijn, John Owen en Herman Bavinck, alsook bij het verband tussen
autopistie en theopneustie, autopistie en geloof, autopistie en kerk. De paragraaf sluit af met
een evaluatie.

Dat de opvatting van de autopistie nauw verband houdt met de opvatting over de Heilige
Geest in relatie met de Schrift, is uit de beschrijving van de Sitz im Leben van de autopistie
reeds duidelijk geworden. Het is daarom onmogelijk om in deze paragraaf de inhoud van het
begrip autopistie te beschrijven en daarbij de pneumatologische dimensie in relatie tot de
Schrift geheel buiten beschouwing te laten. Er is een zekere mate van overlap. Niettemin ligt
in deze paragraaf de nadruk op de inhoud van het begrip autopistie en in de volgende
paragraaf op de leer van de Heilige Geest in relatie tot de Schrift. In de laatste paragraaf
worden de twee invalshoeken met elkaar verenigd. Dan zal blijken dat wanneer we de
autopistie in lijn brengen met de pneumatologische dimensie van de Schrift, waarmee zij
onlosmakelijk verbonden is, haar kracht en uitwerking worden vergroot.

4.3.1 In de gereformeerde belijdenissen

Drie Formulieren van Enigheid

In de Heidelbergse Catechismus wordt op twee plaatsen expliciet gezegd dat Christus als de
eeuwige Koning van Zijn kinderen, hen met Zijn Woord en Geest regeert. De eerste keer als
de ambten van Christus ter sprake komen en de tweede keer als het artikel over het geloof in
de heilige, algemene Christelijke Kerk wordt omschreven. Een detail hierbij is, dat de eerste
keer wordt gesproken over Woord en Geest en de tweede keer over Geest en Woord.?? Het
woordpaar functioneert als een twee-eenheid. Zacharias Ursinus (1534-1584), een van de
schrijvers van de Catechismus, merkt hier zelf bij op dat Christus Zijn gemeente niet alleen in
Zijn \é\?{oord te kennen geeft wat zij moet doen, maar ook kracht verleent om dat te kunnen
doen.

Het getuigenis van de Schrift komen we ook tegen in het antwoord op de vraag wat een waar
geloof inhoudt. Dan antwoordt de Catechismus dat ‘dit niet alleen een stellig weten of kennis
is, waardoor ik alles voor waarachtig houd wat God ons in Zijn Woord geopenbaard heeft,
maar ook een vast vertrouwen, hetwelk de Heilige Geest door het Evangelie in mijn hart
werkt, dat niet alleen anderen, maar ook mij vergeving van zonden, eeuwige gerechtigheid en
zaligheid van God geschonken is, uit louter genade, alleen om de verdienste van Christus’
wil’.?* Ursinus merkt hierbij op ‘dat het is, het gantsche woort van Godt, aan de Gemeinte in

de Wet of het Euangelium voorgedragen, te gelove, om dat het Godts getuigenisse Zy’.25

De Schrift wordt in de Nederlandse Geloofsbelijdenis gezien als Gods Woord omdat zij de
stem van God bevat die leeft in deze bladzijden en in het leven van de kerk en in de prediking

22
23

Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 31 en 54.

F. Hommius, Schatboek der verklaringen over den Nederlandschen Catechismus uyt de Latynsche lessen
van Dr. Zacharias Ursinus, opgemaakt van Ds. David Pareus, vertaalt met Tafelen, verligt door Ds. Festus
Hommius. Deel 1. Gorinchem: Nicolaas Goetzee 1736 (3° dr.), 296.

Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 21.

% F. Hommius, Schatboek, I, 181.

24

116



van het Evangelie.?® Ook al komt de term autopistie niet in de Nederlandse Geloofsbelijdenis
voor, de vraag hoe een christen verzekerd is van de autoriteit van de Schrift wel. Het derde
artikel maakt onderscheid tussen het gesproken en geschreven Woord: gesproken door de
Heilige Geest en daarna door een bijzondere zorg van God door Zijn knechten, profeten en
apostelen op schrift gesteld. Het vierde artikel geeft een opsomming van de boeken van de
canon en het vijfde artikel spreekt over de Heilige Geest Die getuigenis geeft in het hart dat de
Schriften van God zijn omdat zij het bewijs bij zichzelf hebben. De canon wordt niet in de
eerste plaats geaccepteerd op het gezag van de kerk, maar vanwege het getuigenis van de
Heilige Geest, door de Schrift heen. De kerk speelt wel een rol, maar de Schrift heeft
inzonderheid het bewijs van zichzelf.

De hedendaagse tekst luidt: ‘Al deze boeken alleen ontvangen wij voor heilig en canoniek, om
ons geloof daarnaar te reguleren, daarop te gronden en daarmede te bevestigen. En geloven
zonder enige twijfeling al wat daarin begrepen is; en dat niet zozeer, omdat ze de Kerk
aanneemt en voor zodanige houdt; maar inzonderheid, omdat ons de Heilige Geest getuigenis
geeft in onze harten, dat zij van God zijn; dewijl zij ook het bewijs van dien bij zichzelven
hebben: gemerkt de blinden zelven tasten kunnen dat de dingen, die daarin voorzegd zijn,

geschieden”.?’

Over de definitieve tekst van artikel 5 is discussie geweest.”® In de uitgaven van voor 1566
werden twee uitdrukkingen gebruikt om de functie van de Schrift te beschrijven: ‘...we
ontvangen deze boeken voor het reguleren en gronden van ons geloof...” In de revisie van
1566 op de synode van Antwerpen voegde men er een derde functie aan toe: °...bevestigen
van ons geloof...” De frase ‘aangezien de blinden zelven tasten kunnen dat de dingen die
daarin voorzegd zijn, geschieden’ verving in de revisie van 1566 de zin ‘wanneer ze het
zeggen en het alzo geschiedt’.?® Polman is van mening dat deze revisie geen wezenlijke
verandering van inhoud betreft.% In ieder geval wordt er met deze drie zaken gezegd dat het
geloof op de Schrift is gebaseerd, dat de Schrift het geloof in orde maakt, en — dat is de
toevoeging — dat de praktijk ons geloof bevestigt.

De autopistie en het testimonium worden in artikel 5 van de Nederlandse Geloofsbelijdenis
niet van elkaar losgekoppeld. De Nederlandse Geloofsbelijdenis belijdt niet dat er twee wegen
zijn om zeker te worden van de autoriteit van de Schrift, een weg langs het getuigenis van de
Geest en een andere weg langs het zien op de vervulling van de profetieén. De autopistie is
nauw verbonden aan het testimonium. De Geest getuigt in de gelovigen dat de Schriften
zichzelf dusdanig bewijzen dat de blinden de vervulling ervan kunnen zien.

In de Dordtse Leerregels wordt op dezelfde wijze als in de Heidelbergse Catechismus enkele
keren gesproken over ‘Woord en Geest’, ook wel ‘de kracht van de Heilige Geest en het
Woord of de bediening der verzoening’ waardoor Christus Zijn kerk roept en trekt.* Ook

26
27

R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 83.

J.N. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche Belijdenisgeschriften. Vergelijkende teksten. Amsterdam:
Holland 1940, 65.

8 H. van den Belt, Autopistia, 18.

2 JN. Bakhuizen van den Brink, De Nederlandsche Belijdenisgeschriften, 65. Zie ook N.H. Gootjes, The
Belgic Confession. Its History and Sources. Grand Rapids: Baker Academics 2007.

A.D.R. Polman, Onze Nederlandse Geloofsbelijdenis. Verklaard uit het verleden geconfronteerd met het
heden, 4 delen. Franeker: Wever, z.j.

38 Dordtse Leerregels 1.7; 111/IV.6.

30

117



wordt de werking van het Woord hier met zaad vergeleken met een verwijzing naar de
gelijkenis van het zaad in Mattheiis 13.%

De Westminster Confessie

De Westminster Confessie (1647), het meest verbreide confessionele document uit de eeuw
van de protestantse scholastiek,* benadrukt gelijk in het eerste artikel het onvermogen van de
mens om tot de rechte kennis en ware dienst van God te komen in het licht van de natuur.
Daarom heeft het God behaagd Zichzelf te openbaren en die openbaring voor Zijn kerk als
Zijn wil bekend te maken. In artikel 4 verklaart deze belijdenis dat de Schrift niet vanwege het
getuigenis van een of ander mens of van een kerk geloofd en gehoorzaamd moet worden. Het
getuigenis rust op God, Die de Waarheid Zelf is, haar Auteur. Daarom dient ze te worden
aanvaard omdat ze het Woord van God is. Samuel Rutherford (1600-1661), een van de
schrijvers van het eerste hoofdstuk van de Westminster Confessie, schrijft hierover het
volgende: ‘Schapen zijn gezeglijke schepselen. Er is een geschil met de Papisten hoe wij
weten dat de Schrift Gods Woord is. Twee dingen zijn hier aanmerkelijk: het eene van binnen
en het andere van buiten. Hoe kent het lam zijne moeder onder eene kudde van duizend? Het
natuurlijk instinct leert het. Wie onderwijst of leert de zwaluw om haar kunstig huis en nest
van klei te bouwen en waardoor kent elke bij hare eigen cel en huis van was? Zo kent het
instinct der genade de stemme haars Liefsten onder vele stemmen. En dit is in het onderwerp.
Er is een ander vermogen in het voorwerp. Onder de vele duizenden miljoenen mensen van de
schepping af, is er altijd eenig zichtbaar verschil. Onder vele stemmen is geen stem gelijk aan
de spraak des menschen en heeft elke stem haar eigenaardig hoorbaar verschil, waardoor zij
van alle andere onderscheiden is. Voor het nieuwe schepsel is er in het woord van Christus
een zeker kenmerk, een hemelsch geluid, dat in geen stem in de wereld gevonden wordt, dan
alleen in de zijne. Er is in Christus zoals het oog des geloofs Hem aanschouwt eene gedaante
en een stempel van goddelijke majesteit; niemand kent dat dan de geloovige en in den hemel
of op de aarde is niemand die Hem gelijk is. Veronderstelt, dat er honderd nagemaakte manen
of zonnen aan den hemel stonden; het natuurlijk oog zou de ware maan of de natuurlijke zon
van die alle onderscheiden. Het oog weet, dat wit geen zwart of groen is. Christus aan het oog
des geloofs voorgesteld, drukt op het geloofsoog kleine beelden van Christus af, waardoor de
ziel zich verstout, om er den dood en de hel op in te gaan, dat dit, ja dit alleen Christus was en

niemand anders dan Hij alleen’.*

Nadat eerst in artikel 5 is aangegeven dat het getuigenis van de kerk de mens kan bewegen en
leiden tot een eerbiedige hoogachting, belijdt deze confessie krachtig dat de volle overtuiging
en zekerheid van de onfeilbare waarheid en haar goddelijk gezag afkomstig zijn van het
innerlijk werk van de Heilige Geest, Die getuigenis geeft in het hart door en met het Woord.
Die innerlijke verlichting door de Geest van God wordt als noodzakelijk gezien voor het
zaligmakend verstaan van zulke dingen als in het Woord worden geopenbaard.®® De overste
Rechter is de Heilige Geest, sprekend door de Schrift. De Westminster plaatst het getuigenis
van de Heilige Geest door en met het Woord boven de uitwendige of empirische bewijzen van
de goddelijkheid van de Schrift. De Westminster Confessie brengt het testimonium dicht bij
het Woord zelf. De Geest getuigt door en met het Woord, per verbum en cum verbo.*

%2 W. Verboom, De belijdenis van een gebroken kerk: de Dordtse leerregels, voorgeschiedenis en theologie.

Zoetermeer: Boekencentrum 2005.

R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. Il, 87.

S. Rutherford, De beproeving en zegepraal des geloofs uit het Engelsch vertaald ds. 1J. Doornvelde en B.
van Woerden. Leiden: Buurman & De Kler 1916, 106-107.

G. van Rongen, De Westminster Confesssie, art. 1.5, 35.

H. van den Belt, Autopistia, 22; zie verder par. 4.4.2.

118

33
34

35
36



4.3.2 In de gereformeerd bevindelijke traditie

Autopistie

In de gereformeerd bevindelijke traditie wordt, zoals we in het tweede hoofdstuk zagen, groot
gezag toegekend aan de Schrift. De autoriteit van de Schrift geldt als een belangrijk principe.
De Schrift is authentica en autopistia. Het Woord van God is ‘self-authentificating” en in
zichzelf waard om te geloven. Zij heeft autoriteit in zichzelf en deze wordt niet ontleend aan
enig persoon in de wereld. Daarom ook kan zij als fundament dienen voor het christelijk
geloof en leven. De heilige Schrift is autopistos. Dat wil zeggen, dat haar geloofwaardigheid
rust in het Geest-doorademd zijn van de Schriften. Daarin ligt het draagvlak van het
Schriftgeloof.*” De Geest kan de Schrift gebruiken als een rechtstreekse bron van inspiratie.
Hij is in staat om door de woorden van de profeten en apostelen een lezer rechtstreeks te
raken. Daarvoor hebben we geen kerkelijk instituut of leergezag nodig.*® Daarom kan onze
consciéntie uiteindelijk alleen worden gebonden door het Woord, niet door de kerk of de
traditie. De Schrift is primum credendum.®

Johannes Calvijn

Van den Belt heeft in zijn dissertatie onder andere onderzoek gedaan naar de inhoud en het
functioneren van het begrip autopistie in de werken van Calvijn. Hij komt tot de conclusie dat
de autopistie van de Schrift bij Calvijn het zelf-overtuigende karakter van de Schrift als het
geschreven Woord van God is, waarbij de Schrift Zelf in gelovigen veroorzaakt om rust te
vinden, onafhankelijk van enige andere autoriteit, door het getuigenis van de Heilige Geest.*’
Een kernparagraaf uit de Institutie van Calvijn, die als het om het getuigenis van de Schrift
gaat breed geciteerd wordt, is te vinden in het eerste boek over de kennis van God en de
Schepper. Calvijn schrijft hier dat het hoogste bewijs van de waarheid van de Bijbel wordt
ontleend aan de persoon van God, Die in haar het verborgen getuigenis van de Geest spreekt.
Dit getuigenis van de Geest noemt hij voortreffelijker dan alle redenering. Want evenals God
alleen een voldoende getuige is aangaande Zichzelf in Zijn Woord, zo zal ook dat Woord niet
eerder geloof vinden in de harten van de mensen, dan wanneer het door het inwendige
getuigenis van de Geest bezegeld wordt. ‘Dezelfde Geest dus, die door de mond en profeten
gesproken heeft, moet in onze harten doordringen, om ons te overtuigen, dat zij getrouw
hebben uitgesproken, wat hun van Godswege opgedragen was.”*

Van den Belt toont aan dat Calvijn de term autopistos in de laatste editie van de Institutie
heeft geintroduceerd om een onderscheid te maken tussen de overtuiging die kan worden
opgedrongen aan ongelovigen door argumenten en de innerlijke overtuiging die een gevolg is
van het getuigenis van de Heilige Geest. Hij gebruikt de term autopistos om uit te drukken
wat hij verstaat onder maiestas in de uitgave van 1539. Er is bij Calvijn een zeer nauw
verband tussen het zelfgetuigende karakter van de Schrift en het testimonium van de Heilige
Geest. De Schrift is alleen geaccepteerd als het Woord van God door het getuigenis van de
Geest en de Geest geeft Zijn getuigenis van het Woord, omdat de Schrift deze zekerheid van
zichzelf bezit omdat zij autopistos is. De Geest is aanwezig in de Schrift en de enige weg

% C. den Boer, Fundamenteel belijden. Opmerkingen over het Schriftgeloof in de Nederlandse
Geloofsbelijdenis. Kampen: Kok z.j., 27.

% A.van de Beek, De adem van God. De Heilige Geest in kerk en kosmos. Nijkerk: Callenbach 1987, 41.

¥ R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. Il, 264-265.

0 H. van den Belt, Autopistia, 123.

L J. Calvijn, Institutie, Boek I, Hoofdstuk VII, 4.

119



waarin Hij onderwijst is door de Schrift. Zijn getuigenis komt tot de mensen door de Schriften
en onderwijst hen hoe daar rust in te vinden is.

Uiteindelijk concludeert VVan den Belt dat Calvijn de term vooral theologisch duidt. De term
autopistos verwijst in zijn Bijbelcommentaren altijd op de een of andere wijze naar de Schrift.
Het woord heeft een ‘truth side’ en een ‘trust side’. De geschiedenis van koning Agrippa en
het door Calvijn gebruikte autopistos in dit verband, maakt duidelijk dat iemand de Schrift
kan accepteren als autopistos zonder het zaligmakende werk van de Heilige Geest. Maar
ondanks de nauwe relatie tussen testimonium en autopistos, is er geen automatisch verband
tussen de twee begrippen.*?

John Owen

John Owen onderstreept dat het ‘self-authenticating’ karakter van de Schrift zowel in de weg
van het getuigenis van de tekst zelf (intrinsiek) als in de weg van afleiding en verwijzingen,
van goddelijke daden door de Schrift en werken van voorzienigheid gerelateerd aan de Schrift
(extrinsiek), plaatsvindt. Het zelfgetuigenis is breder dan de schriftelijke vorm van Gods
openbaring. Voor Owen is het volstrekt duidelijk dat de Schrift ‘self-authenticating’ of ‘self-
evidencing’ is, maar het is niet zo dat het zelfgetuigende karakter zich daartoe beperkt.*® Er
zijn naar zijn opvatting drie manieren waardoor God Zich in verscheidene graden openbaart:
(1) in Zijn werken van de schepping en voorzienigheid, (2) door het ingeboren licht van de
natuur en door de principes van het geweten van mensen, en (3) door Zijn Woord zoals
overgeleverd in de Bijbel. Het behoort tot de essentie van ieder van deze drie vormen van
openbaring dat zij ‘self-authentificating’ zijn.** Bij Owen liggen algemene openbaring
(natural revelation) en de bijzondere openbaring van het Woord in elkaars verlengde. Het
vanzelf-getuigende principe van de autopistie hoort bij al de werken van God en niet alleen
Zijn openbaring van het Woord, al is het alleen het Woord dat in de mens geloof werkt en tot
de kennis leidt van het eeuwige leven. Maar Owen gelooft niet in de noodzaak van tradities,
wonderen, gezag van enige kerk ‘to convince a rational creature’ dat de werken van God
werkelijk werken van Hem zijn en dat de eeuwige en onbegrensde macht deze hebben
gemaakt. Al de werken van God dragen alle hun eigen autoriteit met zich mee. Het is de
eeuwige en oneindige kracht die hen gemaakt heeft. Dit getuigenis geven deze werken zelf af.
En als God in de schepping van de wereld al zoveel heeft nagelaten van zijn eeuwige kracht
en wijsheid, hoeveel te meer geldt dit van Zijn Woord. In de naam van de majesteit van God
op straffe van eeuwige vervloeking worden mensen opgeroepen haar te accepteren met
onderwerping van de ziel. Gods autoriteit schijnt door haar heen en schenkt al de goddelijke
bewijzen van haarzelf, die God aan de mens wil verlenen. Waarom geeft men aan dit boek
een andere autoriteit dan aan andere boeken? Omdat dit het Woord van God is. Zijn Woord is
de waarheid.”> De Schrift heeft haar autoriteit van haar Auteur, beide in zichzelf en met
betrekking tot ons.

Owen noemt twee dingen, die de zelfgetuigende excellentie van de Schrift vergezellen: licht
en kracht. Licht manifesteert zichzelf. Licht heeft geen bewijs of getuigenis voor haar bestaan
nodig. Laat de zon aan het firmament staan, en daar is geen bewijs voor nodig om te zien dat
het dag is. Dit is zelfs het geval bij een kleine kandelaar. Laat een klein kind een kandelaar in
een donkere kamer brengen en het zou onzin zijn om te vragen te bewijzen dat het licht

2 H. van den Belt, Autopistia, 120.

* R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, VVol. Il, 267.

*  T.Russell (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol IV. Of The Divine Original Authority, Self-Evidencing
Light and Power of The Holy Scriptures. London: Richard Baynes 1826, 400-408.

® Joh. 17:17.

120



geworden is. Bewijst het zichzelf niet met een verzekerdheid die al het andere te boven gaat?
Het Woord is een licht schijnende in een donkere plaats.

Het is de taak van de kerk dit licht omhoog te houden. Daarmee is de kerk niet het licht. Het
licht is niet hetzelfde als de ogen. Licht neemt het defect van de blindheid niet weg. Als
mensen het licht niet zien is het omdat zij met blindheid geslagen zijn.*® Naast het licht, bezit
het Woord kracht. De Schrift komt tot de mens en zij komt zoals zij het wil. Zij heeft
autoriteit in haarzelf, zijnde het Woord van God en het heeft de kracht om dit bij mensen
bekend te maken, vanwege haar eigen licht. Het Woord noemt Zichzelf een kracht Gods tot
zaligheid.*’

Herman Bavinck

Herman Bavinck vat de gereformeerd theologische positie als volgt samen: De Schrift
ontleent haar autoriteit niet aan de kerk, maar aan haarzelf. Zij moet geloofd worden op haar
eigen woorden (autopistie). De Schrift rust niet op de kerk, maar de kerk rust op de Schrift.*®
De christelijke theoloog moet volgens Bavinck zijn startpunt nemen in de positie van de
christelijke openbaring. Objectieve neutraliteit is onmogelijk voor een christen omdat hij het
licht van Gods openbaring in natuur, geschiedenis en niet-christelijke religies niet kan ontken-
nen. De vraag is echter waar deze openbaring kan worden gevonden. Hoofd en hart, oorzaak
en geweten, gevoel en verbeelding zijn niet de bronnen van de waarheid, maar alleen de or-
ganen waarmee deze gekend wordt. De Schrift is de bron van kennis of de regel van de waar-
heid en niet het menselijke subject, maar altijd de uiterlijke of uitwendige openbaring. En ook
wanneer de vaste waarheid van het Woord, waarheid wordt door eigen geloof is dat geloof
nooit zoals een fontein dat levend water uit zichzelf voortbrengt, maar altijd zoals een kanaal
dat water van de ene bron naar de andere brengt.

Bavinck gebruikt autopistos in de betekenis van ultieme autoriteit. Ofschoon de kerk en het
christelijke bewustzijn belangrijk zijn, alleen de Schrift is autopistos. Bavinck gebruikt de
term om de Schrift te onderscheiden van de kerk en de belijdenissen; alleen de Schrift kan op
haar eigen ‘account’ geloofd worden. Tevens verbindt hij de term met het gereformeerde
principe van interpretatie. De Schrift is rechter over alle controversies en haar eigen uitlegger:
Scriptura sui ipsius interpres. De nadruk op de Schrift als zelfovertuigend principium unicum
van de theologie is een waarborg tegen het subjectivisme, omdat het onderscheid tussen
externum en internum het mogelijk maakt om het menselijk bewustzijn te oordelen.*®

Autopistie en theopneustie

De inspiratieleer van de Schrift en de autopistie zijn in de gereformeerd bevindelijke traditie
onlosmakelijk aan elkaar verbonden. De theopneustia van de Schrift is de wortel, de
autopistia de stam en het getuigenis de vrucht.>® Er moet wel een bewijs of afdruk zijn van het
goddelijke werk in de totstandkoming van de Schriften in de Schriften zelf. Het
zelfgetuigende karakter van de Bijbelse autoriteit gaat samen met het getuigenis van de Geest
en gaat vooraf aan de tekenen van de waarheid of betrouwbaarheid van de tekst en haar
majesteit en sublimiteit.>® De gereformeerde traditie is van mening dat de Bijbel zelf de

* T, Russell, The Works of John Owen, Divine Original, 418.

“ Rom. 1:16; 1 Kor. 1:18.

*8H. Bavinck, Handleiding bij het Onderwijs in den Christelijken Godsdienst. Kampen: Kok 1913, 41.
* H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 75, 76, 212.

% H. van den Belt, Autopistia, 332.

1 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics. VVol. II, 256-256.

121



theopneustie van de Schrift leert.>> De Schrift zegt van zichzelf, dat zij Geest-doorademd is,
ingegeven door Gods Geest.>® Voor Bavinck heeft de theopneustie een dubbele betekenis. Zij
verwijst naar het originele feit van inspiratie én naar het karakter van de Schrift als het
geinspireerde Woord van God. Theopneustie is dan de invloed van Gods Geest op het
bewustzijn van de schrijvers, waardoor de Schrift door God is uitgeademd.>* God is tot de
mens afgedaald en heeft in menselijke taal en woorden Zijn gedachten meegedeeld. In het
bijzonder is de theopneustie een spreken Gods tot de mensen door de mond van profeten en
apostelen, zodat hun woord Gods Woord is.>®

Autopistie en geloof

De opvatting van de autopistie wordt door de gereformeerd bevindelijke traditie verbonden
aan het zaligmakend geloof, dat gewerkt wordt door het inwendig werk van de Heilige Geest
in het hart, door middel van datzelfde Woord. In de Heidelbergse Catechismus wordt een
waar geloof dan ook getypeerd als een voor waarachtig houden van alles wat God in Zijn
Woord geopenbaard heeft.® Aan de ene kant is het Woord waarheid, ongeacht de
persoonlijke opvatting over dat Woord. De autopistie is immers een kenmerk van de Schrift
en niet van gelovigen.”” Aan de andere kant zal de autopistie geen weerklank vinden als er
geen geloof is. Aangezien in de gereformeerde theologie het geloof niet wordt gezien als een
natuurlijke eigenschap van de mens staat de autopistie daarom in nauw verband met de
bekering. De Schrift heeft een soteriologisch doel. Het belangrijkste effect van het Woord is
de bekering tot God en het brengen tot het aanvaarden van Christus.”® De Schrift, wanneer
gelezen, gepredikt en gehoord in geloof, is de levende stem van God, gesproken met
goddelijke autoriteit en daarmee zo duidelijk gezaghebbend in haar eigen woorden, door het
getuigenis van de Geest dat zij ‘self-authenticating’ is.>® De balans tussen het Woord en haar
gezag om de ongelovigen te overtuigen én de persoonlijk ervaren zekerheid door het geloof
dat de Bijbel Gods Woord is, is moeilijk aan te wijzen.

Autopistie en de kerk

De autopistie van de Schrift en de kerk zijn onverbrekelijk met elkaar verbonden. De
autoriteit van de Schrift voor gelovigen hangt niet af van de kerk, maar de kerk leidt wel tot
de Schrift. De kerk is moeder. Voor Johannes Calvijn functioneerde de autopistie als een
tegenhanger van de kerk en de traditie van de Rooms-Katholieke Kerk. Eeuwen later ziet
Herman Bavinck de kerk als een tegenhanger voor individuele willekeur vanwege het
sektarisme. ‘Een kerk kan ook in een wereld vol leugen en bedrog niet zonder een regel des
geloofs bestaan. Zij wordt, gelijk de historie vooral in deze eeuw leert, zonder een vaste
belijdenis aan allerlei dwaling en verwarring ten prooi, en onderworpen aan de tirannie van
bovendrijvende richtingen en meningen. Met zulk eene belijdenis doet de kerk ook niet aan de
volmaaktheid der H. Schrift te kort, maar spreekt zij niet anders uit, dan wat in die Schrift is
vervat; de belijdenis staat niet naast, veel minder boven, maar diep onder de H. Schrift; deze
is alleen autopistos, onvoorwaardelijk tot geloof en gehoorzaamheid bindend, onveranderlijk,
maar de confessie is en blijft altijd examinabel en revisibel aan de Schrift; zij is geen norma
normans, maar hoogstens norma normata, geen norma veritatis, maar norma doctrinae in

2 \/gl. Matth. 22:43; Hand. 1:16; 1 Petr. 1:11; Matth. 15:4; 19:4 wv.

%% 2Tim. 3:16; vgl. C. den Boer, Fundamenteel belijden, 31-32.

¥ H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 406 vv.

% H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 453.

% Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 21; idem Westminster Confessie XIV.2.

" H. van den Belt, Autopistia, 123.

%8 Vgl. de opvatting van J. Owen; P. de Vries, Het onfeilbare Woord, Kampen: De Groot Goudriaan 1991,
209-210.

¥ R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. II, 256-259.

122



aliqua ecclesia receptae, ondergeschikt, feilbaar, menschenwerk, onvolkomene uitdrukking
van wat de kerk uit de Schrift als goddelijke waarheid in haar bewustzijn opgenomen heeft en
thans op gezag van Gods Woord tegenover alle dwaling en leugen belijdt.”®

Van den Belt wijst erop dat we in het verband van de autopistie niet moeten denken aan de
kerk als instituut, maar veel meer aan de kerk als gemeenschap.®’ Het gaat dan om de
katholieke kerk, de gemeenschap der heiligen die de autoriteit van de Schrift onderstreept met
haar consensus. In overeenstemming hiermee worden predikanten niet gezien als rechters,
maar als bedienaars van het goddelijke Woord. Zij zijn uitleggers van het Woord zoals
Filippus de kamerling uitlegger was van de Moorman.® Calvijn merkt bij deze tekst op dat
‘ons niet alleen de Schrift is gegeven, maar dat er ook vertolkers en onderrichters bijgevoegd
zijn om ons ter hulpe te zijn’.%® Toch kan het uiteindelijk de kerk niet zijn die de zekerheid
geeft over de uitleg, want in die kerk zijn het de mensen die gezag uitoefenen. De kerkelijke
autoriteit is uiteindelijk een autoriteit van mensen. De zekerheid ligt in de stem van de
levende God, Die spreekt door het Evangelie tot onze ziel door de Geest. De kerk wordt enkel
van uitwendige betekenis geacht, maar kan nooit het fundament zijn. Daarom is de autoriteit
van de Schrift onafhankelijk van de kerk. In de gereformeerd bevindelijke traditie is men zich
ervan bewust dat de inhoud van het geloof dieper zoekt dan de kerk. De autopistie is dus ook
de tegenhanger van de gereformeerd bevindelijke traditie die alleen gezag heeft voor zover in
overeenstemming met het Woord van God.** Herman Bavinck heeft in dit verband het begrip
katholiciteit van de kerk gebruikt, waarin de spanning samenkomt van het geloof dat
katholiek is, aan geen tijd of plaats gebonden, alzijdig en veelvormig, en de kerk, instelling
van de Heere, pijler en fundament van de waarheid. ‘Er bestaat geen algemeen christendom
boven de geloofsverdeeldheid, maar het is toch wel erin aanwezig’.®® Hiermee is ook de
positie van de autopistie getekend: geen uitleg die boven de geloofsverdeeldheid van de kerk
uitgaat, maar toch wel erin aanwezig. Het sola Scriptura gaat samen met ‘een
pneumatologisch geschraagd traditiebegrip’.®® Het is de Geest van het Woord Die ook de
Geest van de traditie is.®’

In de gereformeerd bevindelijke traditie heeft men geprobeerd het midden te houden tussen
kerkelijk gezag en traditie enerzijds en individuele ruimte anderzijds. Een letterlijk naspreken
van de belijdenissen werkt een orthodoxie in de hand die niet door de Schrift wordt bevestigd.
Daarnaast kent een strikt individueel Bijbellezen ook haar beperkingen. De geschiedenis van
Arminius die met een beroep op de autopistie de autoriteit van de belijdenis heeft
bekritiseerd, is hiervan een voorbeeld.®®

De opvatting over de autopistie staat in de gereformeerd bevindelijke traditie niet in een lege
ruimte. De gereformeerde theologie verstaat zichzelf als katholieke theologie, als theologie in

H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, 1V, 459.

61 H. van den Belt, Autopistia, 334.

2 Hand. 8.

63 J. Calvijn, De Handelingen der Apostelen uitgelegd door Johannes Calvijn, opnieuw uit het Latijn vertaald,

naar de editie van Baum, Cunits en Reuss door G. Wielinga. Kampen: Goudriaan de Groot 1984, 320.

Vgl. Nederlandse Geloofsbelijdenis art. VIl en Westminster Confessie XXX1.3, 4.

H. Bavinck, De katholiciteit van Christendom en kerk. Kampen: G.Ph. Zalsman, 1888. En: H. Bavinck,

Gereformeerde katholiciteit (1888-1918). Serie Klassiek licht. Barneveld: Nederlands Dagblad 2008, 55-

60.

% M.E. Brinkman, ‘Bavinck en de katholiciteit van de kerk’, 315.

7 Hier wordt niet ontkend dat er in de traditie allerlei lagen zitten. De traditie is een verzameling van goud,
hout, hooi en stoppelen.

% H. van den Belt, Autopistia, 335.

64
65

123



overeenstemming met geloof van alle plaatsen en tijden. Maar dit houdt niet een exclusieve
interpretatie van de waarheid in. De autopistie is namelijk verbonden aan het werk van de
Geest. Zij verbindt het werk van de Geest in de mens met het Woord. Er bestaat een spanning
tussen de autoriteit van de Schrift als een principium van de theologie en de autoriteit van de
kerk en de christelijke traditie. Maar in de gereformeerd bevindelijke traditie blijft de kerk een
belangrijk motivum credibilitatis. De gemeenschap die kerk heet, leidt iemand naar de Schrift
en gidst of beweegt iemand in de Schriften te geloven. De kerk is een permanent motief voor
het geloof van een christen. Nooit lezen we de Bijbel alleen en voor het eerst. We ontvangen
haar in de gemeenschap van de kerk. Maar er is verschil tussen een motief en de finale grond
van het geloof.®

4.3.3 Evaluatie

Met de opvatting van de autopistie lijkt de gereformeerd bevindelijke traditie tussen te grote
aanspraken van kerk en traditie en te grote individuele vrijheden van de lezer door te kunnen
laveren, op een zodanige wijze dat zowel de kerk als de lezer door het zelf getuigen van de
Schrift worden meegenomen en erdoor worden beinvloed.

Aan de ene kant leidt de autopistie naar de heilige Tekst zelf en naar hoe deze spreekt,
onafhankelijk, met gezag, als een spreken van God de Heilige Geest, met en door het Woord:
sola Scriptura. De gereformeerde confessies benadrukken dat Christus Zijn kerk regeert door
Zijn Woord en Geest. Ofschoon de kerk van belang is als drager van dat Woord, kan zij aan
dat Woord niet zoiets toevoegen als een kracht om mensen tot het geloof te bewegen. De
Schrift heeft inzonderheid het bewijs van zichzelf. Het getuigenis stoelt op God Zelf. Met
kracht verdedigt de gereformeerd bevindelijke traditie het kerk- en persoonsonafhankelijke
karakter van de Schrift. Reden waarom een mens zich aan dit Woord dat van zijn Schepper
afkomstig is, kan toevertrouwen.

Maar aan de andere kant wijst de autopistie op de aanwezigheid van een verborgenheid, iets
wat zich aan onze waarneming onttrekt en buiten het Woord plaatsvindt, iets wat zich voltrekt
tussen de gelovige en de Schrift, in het hart waar de Bijbel als het Woord van God wordt
ontvangen en begrepen. We spreken hier over de pneumatologische aspecten van het begrip
en zullen daar in de volgende paragraaf bij stilstaan.

Met het begrip autopistie is meer in het geding dan alleen een eigenschap van de Bijbel. Als
de Schrift autopistos is, beperkt het getuigenis van de Schrift zich niet tot het objectieve
Woord alleen, maar dan beinvloedt dat Woord ook de lezer en dan is de historische en actuele
gemeenschap die kerk heet, een gevolg van het licht en de kracht van dat Woord. Dan kan het
primaat van de autopistie in de Schrift liggen, maar dan is de actieradius groter dan alleen de
Schrift. En daarmee komt ook de hermeneutische betekenis van de autopistie in beeld.

In een viertal kenmerken vatten wij de essentie van de leer over de autopistie samen.

Het soevereine Woord

Autopistie verwijst naar de soevereiniteit van het Woord. Soeverein, in de betekenis dat zij
een gezag heeft dat van geen ander gezag afhankelijk is. Deze soevereiniteit houdt direct
verband met de canoniciteit en de authenticiteit van de Schrift op grond van haar profetische
en apostolische afkomst. De Schrift is in de gereformeerd bevindelijke traditie de levende

% H. van den Belt, Autopistia, 282.
124



stem van God, een verzameling van goddelijke openbaringen over de schepping die door God
Zelf in de Schrift bijeen zijn gebracht.” En dan is God Zelf de hoogste Gezagsdrager. Het
accepteren van dit gezag van de Schrift impliceert daarom een principiéle openheid voor een
scherpe correctie. Als God door deze teksten spreekt, dan is er alle reden om te luisteren. Als
de autopistie wordt geinterpreteerd vanuit de autonomie van het individu of een kerkelijke
traditie, dan is het de autopistie van onszelf of van de kerk in plaats van de autopistie van de
Schrift. Dan verliest de Schrift haar kritische karakter en wordt zij een echo van onze eigen
religieuze gevoelens.” Dit gaat in tegen de oorspronkelijke betekenis van de autopistie. De
Schrift bezit in zichzelf een onafhankelijke onderwijzende, bekerende kracht, onafhankelijk
van tijd en plaats, die zich niet laat voorspellen. Het luisteren naar de Schrift veronderstelt
open staan voor bekering en veranderingen van opvattingen, verandering van cultuur en
maatschappij.”> De autopistie dient dus als een kritisch begrip tegenover een bestaande
culturele persoonlijke of collectieve traditie.

Het waarachtige Woord

Het onafhankelijke, soevereine karakter van het Woord betekent niet dat de Bijbel los staat
van de mens en zijn habitat. De autopistie impliceert dat het in de Bijbel gaat over de essentie
van het mens zijn. Ook hier geldt als allereerste hermeneutische regel dat lezers in de
eenentwintigste eeuw met dezelfde zaken van doen hebben als die oorspronkelijk in het
geding waren.”® Daarmee is de schriftelijke tekst eigenlijk nog steeds gesproken woord, dat
wil zeggen dat de tekst verwijst naar de werkelijke referentie waarover de Bijbelschrijvers
geinspireerd door de Heilige Geest geschreven hebben. De Bijbel bevat verhalen die een
weergave zijn van essentiéle gebeurtenissen. Dat maakt de Schrift herkenbaar en actueel. De
Schrift is waarachtig en overtuigend in zichzelf. Dit gezichtspunt impliceert dat een tekst niet
losgekoppeld kan worden van de auteurs en hun context. De autopistie houdt in dat de tekst
verbonden blijft met de oorspronkelijke bedoeling, al impliceert dit niet dat we de auteurs
beter kunnen en moeten begrijpen dan zij zichzelf zouden hebben begrepen.

Het Woord van de Geest

Al is de Schrift zelfstandig, gezaghebbend en waarachtig in zichzelf, toch betekent het
autopistos zijn van de Schrift niet dat zij lezers met geweld wordt opgelegd. De Heilige Geest
raakt lezers aan en verandert onweerstaanbaar hun hart zodat zij gewillig worden gemaakt om
te geloven en de waarheid, ook al strijdt deze met hun eigen gedachten, te accepteren. Hier is
sprake van het dialectisch proces waarin de Heilige Geest de tijdsafstand overbrugt. De
Heilige Geest onderwijst hoe rust in de Schrift te vinden en overtuigt door het Woord om op
haar waarheid te vertrouwen. De Heilige Geest slaat een brug en legt relatie tussen de Tekst
en de lezer. ldeologieén die dwang of macht uitoefenen kunnen door deze Geest ontmaskerd
worden. De Geest geeft de lezer die het Woord leest en interpreteert vrijheid. Dit
pneumatologische aspect zal in de volgende paragraaf verder worden uitgewerkt.

Het Woord van de kerk
De autopistie functioneert in de context van de kerk als overleveringsgemeenschap. De kerk
is door haar geschapen. Het Woord mag niet op een individualistische wijze worden

® " J. Owen, ‘The reason of faith or, the grounds whereon the Scripture is believed to be the word of God with

faith divine and supernatural’ in: W.H. Goold (ed.), The Works of John Owen. Vol. IV The Work of the

Spirit, Edinburgh: The Banner of Truth Trust 2004 (6" ed.), 11.

H. van den Belt, Autopistia, 325.

2 A. van de Beek, De adem van God, 43.

" Vgl. H.-G. Gadamer, ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’ in: W. Stoker, B. Vedder, HM. Vroom
(red.), De Schriften verstaan. Wijsgerig-hermeneutische teksten. Zoetermeer: Meinema 1995, 133.

125

71



geinterpreteerd, alsof het alleen gaat om de relatie Woord en individu. De canon zoals de
mensheid die ontvangen heeft, verbindt aan de kerk van alle eeuwen en plaatsen. De
gereformeerd bevindelijke traditie onderschrijft het gemeenschapskarakter van het lezen van
de Bijbel. Principieel houdt dit openheid in naar de werkings- en ontvangstgeschiedenis van
de Schrift. Het gaat daarbij niet alleen om het terugzien in het verleden, maar ook om de kerk
van nu en in de toekomst. De autopistie haalt de tijdsafstand niet weg, maar honoreert deze en
geeft deze een plaats in de omgang met het Woord. De tijdsafstand is geen gapende afgrond,
maar wordt opgevuld door de continuiteit van herkomst en traditie.” Het persoonlijk
vertrouwen in de waarheid van de Schrift, berust op de Schrift zelf, maar wordt ook gesteund
en bevestigd door het getuigenis van vele christenen in andere tijden en contexten. Ook al
verschilt men in veel dingen, allen accepteren de Schrift als de openbaring van de levende
God. Het is een bemoediging voor gelovigen dat de kerk van alle eeuwen de autoriteit van de
Schrift belijdt en dat christenen in de wereldwijde kerk de Bijbel lezen en de stem van de
levende God in haar horen.” De autopistie is hiermee niet geknecht door de traditie, maar
functioneert in het verband van de gemeenschap die kerk heet. Lezen en interpreteren van de
Schrift is in de gereformeerd bevindelijke traditie ten principale een communitaire
bezigheid.”

4.4 De pneumatologische aspecten van de Schrift

Nu we de inhoud van het begrip autopistie hebben samengevat, zijn we toe aan het zetten van
een volgende stap, namelijk het uitvergroten van de opvatting over het werk van de Heilige
Geest in relatie met de Bijbel. In de vorige paragraaf stootten we op een verborgenheid, een
geheimenis tussen de gelovige en de Bijbel, iets wat zich aan onze waarneming onttrekt. We
vinden het bestaan hiervan van belang omdat daar juist de verantwoordelijkheid van de lezer
en de betrokkenheid van de context bij het uitleggen van de Bijbel een plaats hebben.

Deze paragraaf begint met een overzicht van de relevante gegevens uit de gereformeerde
belijdenisgeschriften. Daarna volgt een overzicht van de belangrijkste opvattingen uit de
gereformeerd bevindelijke traditie. We staan tevens stil bij het thema van de verhouding
Geest en Christus, Woord en Geest en het Testimonium Spiritus Sancti. De paragraaf sluit af
met een evaluatie.

4.4.1 In de gereformeerde belijdenissen

De Drie Formulieren van Enigheid

In de Heidelbergse Catechismus wordt de Heilige Geest verbonden met het geloof. Het vaste
vertrouwen, onlosmakelijk aan het geloof verbonden, maar ook de werking en de toepassing
door het Evangelie worden aan de Heilige Geest toegeschreven.”” Verder wordt de Heilige
Geest, samen met het Woord, verbonden aan het vergaderen, beschermen en onderhouden van
de kerk. Zacharias Ursinus (1534-1584) geeft als antwoord op de vraag hoe de Heilige Geest

™ vgl. H.-G. Gadamer, ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’ in: W. Stoker, B. Vedder, H.M. Vroom
(red.), De Schriften verstaan. Wijsgerig-hermeneutische teksten. Zoetermeer: Meinema 1995, 135.

> H. van den Belt, Autopistia, 326.

® " Hoewel we er niet verder op ingaan, speelt hier tevens de positie van de ambten in de kerk. Ambtsdragers
functioneren als een soort hartbewaking in de gemeente. Zij geven instructie, houden toezicht, geven
leiding, leggen uit, enz. De wijze waarop zij hun ambt uitoefenen, is ongetwijfeld van grote invloed op het
uitleggen van de Bijbel door de gemeente.

" Heidelbergse Catechismus vraag en antwoord 21, 31, 54, 67, 73, 75, 76, 79.

126



gegeven en ontvangen wordt, dat dit geschiedt door de bediening van het Woord en de
Sacramenten, en het naarstig lezen en overdenken van de hemelse leer. Dat noemt hij de
‘ordinaire weg’. Sommigen worden ook door andere middelen bekeerd. Hij verwijst dan naar
Paulus en Johannes de Doper. Dit noemt hij de ‘extraordinaire weg’.”®

De Nederlandse Geloofsbelijdenis wijdt een kort artikel aan de godheid van de Heilige
Geest.” Voor het overige wordt van de Heilige Geest beleden dat de Schrift door Hem
gesproken is en dat de Geest getuigenis van haar geeft namelijk dat zij van God is, * dat Hij
een oprecht geloof in het hart ontsteekt en de kerk verenigt, heiligt en verzegelt.®*

In de Dordtse Leerregels komt de werking van de Heilige Geest aan de orde in het kader van
de verkiezing en de zekerheid van het geloof. Christus ontvangt de uitverkorenen door een
krachtige roeping van Woord en Geest. Dezen worden door de Heilige Geest met geloof
begiftigd, gerechtvaardigd, geheiligd en in de gemeenschap met Christus bewaard en ten
laatste verheerlijkt.2? Ook wordt beleden dat de Heilige Geest de wedergeboorte werkt.®* De
Heilige Geest werkt op een wijze waarvan de gelovigen de werking in dit leven niet
volkomen begrijpen. Gelovigen worden niet verzekerd uit enige bijzondere openbaring, die
zonder of buiten het Woord geschiedt, maar uit het geloof aan de beloften Gods, die Hij in
Zijn Woord geopenbaard heeft, uit het getuigenis van de Heilige Geest, alsook uit de oefening
van een goed geweten en van goede werken.®

De Westminster Confessie

De Westminster wint aan duidelijkheid van de Nederlandse Geloofsbelijdenis als het gaat om
de werking van de Heilige Geest in relatie tot het Woord.® De Heilige Geest, sprekend door
de Schrift, is hier de hoogste Rechter door Wie alle besluiten van concilies, meningen van
oude schrijvers, leerstellingen van mensen en bijzondere geesten onderzocht dienen te
worden. Wij kunnen er door het getuigenis van de kerk toe gebracht worden om de heilige
Schrift hoog te achten en te eerbiedigen. De Bijbel maakt het door zijn inhoud en karakter zelf
evident, dat zij het Woord van God is. Dat iemand ten volle overtuigd en verzekerd is van de
onfeilbare waarheid en het goddelijk gezag van de heilige Schrift dankt hij of zij echter aan
het innerlijke werk van de Heilige Geest.®® De Westminster Confessie brengt het testimonium
dicht bij het Woord zelf. De Geest getuigt door en met het Woord, per verbum en cum
verbo.®” De innerlijke verlichting van de Heilige Geest wordt als noodzakelijk gezien voor het
zaligmakend verstaan van zulke dingen als in het Woord geopenbaard.®® The accent of the
authors of the Confession of Faith is on a dynamic unity of the Spirit in the Word as the one
means by which God works man’s salvation. And since salvation in Christ is the primary
content of Scripture, it is hardly meaningful to speak of having a knowledge of Scripture if
one does not have that Spirit illumined knowledge of Scripture’s saving message.’89

8 F. Hommius, Schatboek. I, 308.

" Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 11.

8 Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 3, 5.

8 Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 22, 27.

8 Dordtse Leerregels I.7.

8 Dordtse Leerregels 111-1V.13, verwerpingen 7.

8 Dordtse Leerregels V.10.

8 J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest, 7; vgl. Westminster Confessie 1.6; 1.10.
8 vgl. J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, 696.
8 H. van den Belt, Autopistia, 22; zie verder par. 4.4.2.

8  Westminster Confessie 1.5, 6; Grote Catechismus vraag 4.

8 J.B. Rogers, Scripture in the Westminster Confession, 358.

127



De Westminster wijdt verder geen apart artikel aan het werk van de Heilige Geest zoals de
Nederlandse Geloofsbelijdenis, maar heeft in de andere artikelen, bijvoorbeeld in het kader
van de ordo salutis, wel aandacht voor het werk van de Heilige Geest in de genade.*® Zo
wordt beleden dat uitverkoren kinderen die als kind sterven, worden wedergeboren en zalig
gemaakt door Christus door middel van Zijn Geest.™! De heiligmaking geschiedt door het
Woord vglg Christus en Zijn Geest.*” De genade van het geloof is het werk van de Geest van
Christus.

4.4.2 In de gereformeerd bevindelijke traditie

Algemeen

In de huishouding van de heilige Drie-eenheid heeft de Heilige Geest de derde plaats, niet
alleen in de orde en wijze van bestaan, maar ook ten aanzien van de manier van werken.
Daarom kan Hij ook de zendeling of de advocaat van de Drie-eenheid genoemd worden, ‘om
de zaak van God bij de mensen waar te nemen, door de mens toe te leiden tot het geloof in
God en in de Middelaar en door hem te heiligen en te versterken opdat de zaligheid aan hun
beschoren van de Vader verworven door de Zoon, hun toegepast wordt’.** De woorden van
Jezus: ‘Maar de trooster, de Heilige Geest, Welken de Vader zenden zal in Mijn Naam, Die
zal u alles leren, en zal u indachtig maken alles, wat Ik u gezegd heb’, worden gezien als de
kerntekst waarin alles over de Persoon, het huishoudelijk ambt en de huishoudelijke weldaden
begrepen is.®

John Owen noemt het leerstuk van Gods Geest het tweede grote hoofdstuk of grondstelling
van de Evangeliewaarheden die tot doel hebben om de gevallen mens te herstellen en
zondaars te zaligen tot prijs der heerlijkheid van Zijn genade. De eerste gave is Gods Zoon en
de tweede gave Gods Geest. De eerste om de menselijke natuur aan te nemen en in die natuur
voor de mens te lijden en de tweede om in en voor de mens de vruchten van die menswording
krachtig te maken.® De Heere Jezus heeft Zelf de zending van de Heilige Geest beloofd.®” De
bediening van het Evangelie wordt daarom ook de bediening van de Geest genoemd.”® Alle
geestelijk of zaligmakend goed dat ooit van en door Gods genade geschonken wordt, is
geopenbaard en geschonken door de Heilige Geest. Owen verwijst dan naar het werk van de
Geest om mensen te overtuigen van zonde, ‘in het werken van een godvruchtige droefheid en
verootmoediging, naar het krachtige werk van de Geest om ons te wederbaren en te
heiligen”.”

Woord en Geest

Alleen God kan een lezer in staat stellen om Zijn woorden te onderscheiden van andere
woorden. De Schrift als middel van communicatie blijft zonder uitwerking, in relatie tot ons,
buiten het werk van de Heilige Geest. De verlichting van de Geest is onmisbaar. Het
woordpaar Woord en Geest verbergt twee tegenover elkaar staande standpunten in zich. Aan
de ene kant staan de personen die de prediking van het Woord genoeg achten en de werking

% vgl. Westminster Confessie X t/m XIII.

%L Westminster Confessie X.3.

% Westminster Confessie XI1I.1.

% Westminster Confessie XIV.1

% P, van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 643-647.
% P, van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. 1, 639.

% J. Owen, Eene verhandeling aangaande den Heiligen Geest, 9-10.

% Joh. 14.

% 2Kor. 3:8.

% . Owen, Eene verhandeling aangaande den Heiligen Geest, 32.

128



van de Geest veronachtzamen en aan de andere kant staan de mystici die de Geest op de
voorgrond stellen ten koste van het Woord. De christelijke kerk heeft getracht beide
dwalingen te vermijden en Woord en Geest met elkaar in verband te houden. Eenstemmigheid
ontbrak echter, ook in de kerken van de Reformatie.'®

Johannes Calvijn

Met vele anderen heeft Calvijn zich verdiept in de verhouding van Woord en Geest. Bepaalde
uitspraken zouden de indruk kunnen wekken dat het uiterlijke en het innerlijke naast elkaar
staan. Maar uiterlijk en innerlijk worden door hem bij elkaar gehouden.®™ De uiterlijke
prediking is nutteloos als de onderwijzing van de Geest er niet bij komt. God laat het Woord
door de mond van mensen in onze oren klinken en inwendig spreekt Hij ons toe door Zijn
Geest. Hi(]; doet dit soms op hetzelfde ogenblik, soms op verschillende tijden, al naar het Hem
behaagt.'”> De Heilige Geest is de inwendige Leraar (internus Doctor) door wiens
werkzaamheid de belofte van de zaligheid in onze harten doordringt.'®® Die verbondenheid
behoeft geen gelijktijdigheid te zijn of chronologisch samen te vallen met de prediking of de
lezing van het Woord. Echter, zonder verlichting wordt niets gewerkt.’** Gods Geest en Gods
Woord horen bij elkaar, anders zou de prediking van het Woord vruchteloos blijven. In de
opvatting van Calvijn mag het Woord niet van de Geest losgemaakt worden, zoals ‘de
dwepers’ zich dat voorstellen. ‘Zij verachten het Woord en pralen met de naam van de Geest
en barsten van vertrouwen op eigen fantasieén. Het is de geest van de satan, die zich losrukt
van het Woord, waarmee de Geest van God is verbonden’.*®

John Owen

De Schrift is volgens John Owen het enige externe middel van goddelijke bovennatuurlijke
verlichting. Bovennatuurlijke openbaring kan de enige objectieve oorzaak en middel zijn van
bovennatuurlijke verlichting, al wil dit volgens Owen niet zeggen dat we de door God
gegeven instellingen om het te effectueren moeten verwaarlozen, zoals onze persoonlijke
inzet in het lezen, bestuderen en mediteren van de Schrift, het elkaar onderwijzen in de kennis
van God uit de Schrift en het bedienen van het Woord in de kerk.'®® Maar opdat de Schrift die
de gehele goddelijke openbaring bevat voor ons tot een genoegzame externe oorzaak van
verlichting wordt, zijn twee dingen nodig. Ten eerste het geloof dat het goddelijke openbaring
is en ten tweede dat we de dingen, de gedachten van God, die daarin worden verklaard,
begrijpen. Het is niet het lezen als zodanig, maar het verstaan ervan dat de lezer licht geeft.
Beide zaken komen van de Heilige Geest.*”’

Vertegenwoordigers uit de gereformeerd bevindelijke traditie

De Reuver die een vitaal onderdeel van de pneumatologie van Kohlbriigge onderzocht,
vergelijkt in zijn onderzoek naar de opvatting over het geloof een groot aantal
vertegenwoordigers van de Nadere Reformatie als het gaat om de opvatting over de

100

J. Veenhof, Revelatie en inspiratie, 499.
101

Vgl. S. van der Linde, De leer van den Heiligen Geest bij Calvijn. Bijdrage tot de kennis der
reformatorische theologie. Wageningen: H. Veenman & zonen 1943, 21.

Commentaar op Johannes 14:26. J. Calvijn, Het Evangelie van Johannes. Opnieuw uit het Latijn vertaald
door G.L. Goris. z.p.: De Groot Goudriaan 1978, 638.

J. Calvijn, Institutie, 111, 1, 4. J. van Genderen en W.H. Velema, Beknopte Gereformeerde Dogmatiek, 692.
1043, Calvijn, Institutie, 111, 2, 33.

1053, Calvijn, in commentaar op Jes. 59:21; vgl. ook W. Krusche, Das Wirken des Heiligen Geistes nach
Calvin. Géttingen: 1957, 214.

J. Owen, ‘The reason of faith’, 11.

107 3. Owen, ‘The reason of faith’, 12.

102

103

106

129



verhouding Woord en Geest.'% Bij wie is de band nauw en bij wie de band los? Ook al zijn de
overgangen tussen een nauwe en losse band vloeiend en de verschillen uiteindelijk niet
principieel, er wordt niet eenduidig over gedacht.

Voor Franciscus Costerus (1532-1619) is het Woord middel van het geloof, maar het Woord
kan het geloof niet werken, het levert alleen de inhoud aan, ‘het openbaart de waarheden die
geloofd moeten worden’. De Geest echter stort het geloof in het hart.'%°

Een losse band komen we tegen bij Willem Teelinck (1579-1629). Bij hem werkt het
getuigenis van de Heilige Geest wel regelrecht op het Woord aan, maar is zij op zich toch een
inspraak die aan het geloof in het Schriftwoord voorafgaat. De Heere zegt door een krachtige
inspraak van de Heilige Geest heimelijk in het oor: ‘Deze woorden zijn getrouw en

waarachtig’ 10

Jodocus van Lodenstein (1620-1677) ziet een scherpe tegenstelling tussen letterkennis en
geestelijke kennis. De laatste kennis wordt volgens hem niet met het verstand gevat maar met
het hart en op bevindelijke wijze genoten.

Herman Witsius (1636-1708) spreekt van onmiddellijke werkingen van de Geest waarbij
Deze zonder tussenkomst van het Woord geestelijk licht instort en verborgenheden openbaart,
die betrekking hebben op bijzondere gebeurtenissen. Hier is duidelijk sprake van
ambivalentie: enerzijds werkt de Heilige Geest in de roeping middellijk door het Woord,
anderzijds onmiddellijk zonder het Woord.***

Bij Wilhelmus Schortinghuis (1700-1750) komt de gedachte van Van Lodenstein over het
onderscheid tussen letterkennis en geestelijke kennis nog scherper terug. Een ‘letterkundige’
die Gods genade mist, kent de goddelijke waarheden niet in hun eigen gedaante en wezen. Hij
beschouwt ze alleen bij natuurlijk licht als waarheden op zichzelf, maar niet bij het uitnemend
goddelijk licht van de Heilige Geest. De wedergeboren mens heeft het ware begrip van al die
geestelijke genaden in de Geest buiten het Woord om. De reformatorische eenheid en
harmonie tussen het uiterlijke, vaststaande en wat persoonlijk ervaren wordt, vervagen hier.

Alexander Comrie (1706-1774) is van mening dat de werking van de Heilige Geest, al komt
ze tot ons door het Woord als een orgaan en voertuig, toch zo onderscheiden is van het Woord
‘als de werker onderscheiden is van de pijp of het kanaal waardoor het water loop‘[’.112

Tegelijkertijd zijn er gereformeerde theologen die Geest en Woord dichter bij elkaar willen
houden. Gisbertus Voetius (1589-1667) is van mening dat het getuigenis van de Geest altijd

uit het Woord opkomt. Petrus van Mastricht (1630-1706) is van mening dat de Heilige Geest

108 A de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’ Kohlbriigge'’s geloofsopvatting vergeleken met Reformatie en Nadere

Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 1992 (2° dr.).

F. Costerus, De Geestelyke Mensch, in zyn Begin, Voortgang, en Uyt-einde, Voorgestelt in verscheyden
Predicatien. Amsterdam 1721, 160. Vgl. A. de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 68.

W. Teellinck, Huys-boeck, ofte Eenvoudighe Verklaringhe ende toe-eygheninghe / vande voor-naemste
Vraeg-stucken des Nederlandtschen Christelijcken Catechismi. Vermeerdert met de Verklaringe ende toe-
eygeninge over de Thien Geboden: ende het gebedt onses Heeren. Middelburgh 1650, 449. Vgl. A. de
Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 64.

H. Witsius, Twist Des Heeren Met zynen Wyngaart, Dezelve overtuigende van misbruik zyner Weldaden,
Onvrugtbaarheid in 't goede en al te dertele weelderigheid in Schadelyke nieuwigheden van Opinien, En
schandelijke Oudheid van quade zeeden, Met bedreyginge van zyn uyterste ongenade. Utrecht 1748.

A. Comrie, Verzameling van Leerredenen. II, ‘Voorreden’. Utrecht 1886 XVI.

130

109

110

111

112



uitwendig door het Woord leert en inwendig door de verlichting van het verstand.**
Wilhelmus a Brakel (1635-1711) stelt dat er een natuurlijke kennis van het Woord van God is,
zonder blijk van geestelijkheid. Hij maakt onderscheid in een uitwendige en inwendige
roeping. Beide komen van God, door het Woord, maar de uitwendige geschiedt alleen door
het Woord, de inwendige door de Heilige Geest, Die bij en door het Woord krachtdadig op
het inwendige van de mens inwerkt. Het is voor hem een onmiddellijke en krachtdadige
werking van God, door middel van het Woord. Onmiddellijk betekent hier door middel van
het Woord, zonder bemiddeling van menselijke capaciteit.*** Volgens Johannes Verschuir
(1714-1737) leert en leidt de Geest in overeenstemming met het Woord. Het Woord is geen
dode letter, maar het is de gelovige dierbaar omdat zij erdoor versterkt wordt. Theodorus van
der Groe (1705-1780) vermeldt dat de Geest het verduisterd gemoed verlicht met de
blinkende zonnestralen ‘van dat alleraannemingswaardige heerlijke Woord des Evangelies.
Hij brengt Gods dierbaarste heils- en genadebeloften die in dat Evangelie, als in een rijke
schatkamer verborgen en opgesloten liggen, daaruit gepast te voorschijn, en stelt die zeer
Klaar in ﬁ%n waarachtig hemels licht voor hun ogen, en ontdekt hun de Heere Jezus in
dezelve’.

Friedrich Kohlbrigge

Friedrich Kohlbriigge (1803-1875) is van mening dat niemand een verslagen geest kan
opheffen dan alleen Gods Woord, niet het Woord op zichzelf, maar gepaard gaande door de
Geest, Die levend maakt, openbarende door het Woord in de ziel de genade van Jezus
Christus; anders doodt de letter.*® De Geest is dus nodig. De Geest bedient Zich van het
Woord. God de Heilige Geest ademt het in het hart. De Geest gaat hierbij ‘insprekend’ te
werk. Zoals ook in de schepping gaat het Woord aan het licht vooraf. Staat de Geest nu tussen
het Woord en het geloof in? Nee, het geloof wordt rechtstreeks vastgesmeed aan de Schrift.
Daarmee is de noodzaak van het innerlijk getuigenis van de Heilige Geest niet ontkend, maar
is alleen onderstreept dat de Geest niet werkt buiten het Schriftwoord om.™” Kohlbriigge legt
zware nadruk op het feit dat deze Geest van buitenaf komt in en met het woord van de Schrift.
Zijn visie op de verhouding van Geest en Schrift enerzijds wordt gekenmerkt door de
dominante positie van de Geest, Die weliswaar niet de Schrift, maar toch wel het hart van de
mens tot leven wekt en het ontvankelijk maakt voor het Woord en dit Woord daar verzegelt.
Anderzijds door de onopgeefbare rol van het geschreven Woord, dat niet slechts als middel,
maar als stem van de Geest een creatieve kracht ontplooit. Het is de Geest Die het geloof tot
stand brengt en in stand houdt. Maar de Geest verricht dit scheppingswerk ‘inblazend’, dat wil

zeggen dat ‘Hij met het Woord komt>. M8

Testimonium Spiritus Sancti (internum)

Voor de hermeneutische vraagstelling van ons onderzoek is van belang dat we bij het
woordpaar Woord en Geest een derde partij betrekken, namelijk die van de lezer, waarin de
Heilige Geest door en met het Woord werkzaam wil zijn. Naast het uitwendig getuigenis van

3 p. van Mastricht, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit. I, 642.

14\, a Brakel, Redelijke Godsdienst, 1.43, 1104-1109.

15 Th, van der Groe, Toetssteen der ware en valsche Genade, Ontdekkende in het helderschijnend licht der
zuiver Gereformeerde Waarheid, vervat in den Heidelbergschen Catechismus, de wezenlijke gronden van
onderscheid tusschen het Zaligmakend Werk des Geestes in de harten der opregt geloovigen en tusschen
het Schijngeestelijk Werk der geveinsden en tijdgeloovigen. Deel 2. Nijkerk: Malga 1866, 303. Vgl. A. de
Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 73.

A. de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 26; geciteerd uit: Leerrede over het artikel “Ik geloof in den Heilige
Geest. Door den schrijver zelven uit zijn uit zijn Hoogduitsch handschrift vertaald en vermeerderd.” Z.p.
1854.

17 A, de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 21.

118 A de Reuver, ‘Bedelen bij de Bron’, 28.

116

131



de Geest, gewerkt door het Woord, wordt gesproken over het inwendig getuigenis van de
Heilige Geest, aangeduid met Testimonium Spiritus Sancti (internum). Deze uitdrukking is
enigszins verwarrend. Hij zou de indruk kunnen wekken dat dit getuigenis uit het innerlijk
van de lezer opkomt. Dat is echter geenszins het geval. Ook het inwendig getuigenis van de
Heilige Geest komt van buiten. Waarom het gaat is dat de woorden van het uitwendig
getuigenis met het bestaan van de lezer vervlochten worden; dat zij niet slechts uiterlijk als
een object voor hem of haar blijft staan, maar dat hij of zij erdoor geraakt wordt.**°

Dit testimonium plaatst men niet tegenover de autopistie. Het vormt er een eenheid mee
vanuit de zin van het getuigen van de Geest in zijn gerichtheid op Christus en zijn heil."* Het
Testimonium Spiritus Sancti gaat voorop. Het getuigenis van de Geest wordt gezien als de
eerste sleutel tot de autoriteit en goddelijkheid van de Schrift. De hoofdstroom in de
gereformeerd bevindelijke traditie benadrukt de ondeelbaarheid van Woord en Geest en
ontkent dat dit getuigenis een soort particuliere openbaring is. De Geest onderwijst het hart
van de lezer om hem of haar te helpen de stem van God te kennen en Christus Zelf, sprekend
in de Schriften. In dit werk geeft de Geest geen nieuw licht over de Schrift, maar verlicht het
verstand, om te zien in het licht van de Schrift, door de Schrift Zelf en bij het licht van de
Schrift.

De Geest gebruikt twee middelen om de lezer te overtuigen: een uitwendig en een inwendig
middel. Het inwendige is het belangrijkste. Als de Heilige Geest sprekend in de Schrift, niet
allereerst de menselijke geest verlicht, en de ogen opent voor het verstaan, dan zullen alle
andere middelen niets baten.'® Calvijn schrijft: ‘Het Woord Gods is wel een zon, die allen toe
straalt, aan wie het gepredikt wordt, maar het is zonder kracht te midden van blinden. Wij zijn
van nature allen blind; daarom kan het in ons hart niet doordringen, tenzij de inwendige
Leermeester, de Geest, door Zijn verlichting de toegang bereidt’.*?* In het Testimonium
Spiritus Sancti gaat het om de overtuiging van het hart. Het is de Geest, Die iemand tot een
gelovig verstaan van en tot gelovig vertrouwen op Gods Woord brengt. Zij die door de
Heilige Geest innerlijk onderwezen zijn, ondervinden volkomen rust bij de Schrift. Deze heeft
haar geloofwaardigheid in zichzelf en mag niet onderworpen worden aan bewijsvoering en
redenering en verkrijgt de zekerheid door het getuigenis van de Geest.'*®

Johannes Calvijn

De nadruk van het testimonium internum van de Heilige Geest valt bij Calvijn op het
testimonium. Het subjectieve element is aanwezig, maar altijd als een verwijzing naar het
getuigenis van de Geest ten aanzien van het persoon en het werk van Christus door het
Woord. Het Woord is deel van het getuigenis van de Geest. Het internum houdt verband met
de wijze waarop God mensen verzekert van Zijn waarheid en zaligheid. Het getuigenis van de
Geest omvat bij Calvijn twee zaken: het stelt de gelovige in staat om de autoriteit van de
Schrift te kennen en het geeft zekerheid van zijn of haar zaligheid.*?* Herhaaldelijk bedient
Calvijn zich van de uitdrukking dat het Woord ‘dictaat van de Geest’ is, een samenstelling
van waarheden die in hun verbondenheid de ene waarheid van God vormen. In vrijwel gelijke
terminologie spreekt Calvijn over het getuigenis van de Geest, dat uiteindelijk de Schrift doet

19 vgl. A. van de Beek, De adem van God, 47.

120 G.C. Berkouwer, De Heilige Schrift I, 73.

21 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 266.

1223, Calvijn. Institutie, 111.2.34.

125, Calvijn. Institutie, 1.VII.5.

124 G.B. Wilson, ‘The Doctrine of the Holy Spirit in the Reformed Tradition: A Critical Overview’ in: G. van
der Velde (ed.), The Holy Spirit, Renewing and Empowering Presence. Winfield: Wood Lake Books 1989,
64.

132



verstaan als het Woord van God, over de aard van het geloof, over de verzegeling met de
Heilige Geest en over de inwoning van Christus in onze harten door de Heilige Geest. De
gehanteerde begrippen cirkelen veelal om dezelfde werkelijkheid. De leer van het heil
beheerst de samenhang.'?

John Owen

John Owen verstaat onder het getuigenis van de Heilige Geest twee zaken: de mededeling van
geestelijk licht en de natuurlijke geneigdheid van het hart die wordt weggenomen en de
overtuiging van de waarheid.® Er is een speciaal werk van de Heilige Geest nodig in de
mens, waarbij Hij hem geestelijke wijsheid, geestelijk licht en begrip schenkt om de
gedachten van God in Zijn Woord op de juiste wijze te onderscheiden en verstaan. Het is
mogelijk dat de mensen de betekenis van woorden en proposities in de Schrift verstaan,
terwijl ze geen kennis hebben van de zaken die erdoor aangeduid worden. Een dergelijke
kennis informeert wel het verstand, maar verlicht het niet. Ze leidt niet tot zelfverloochening
en het doden van de zonde. Ze stelt een lezer niet in staat om op God te vertrouwen, waartoe
de Schrift is gegeven. De duisternis wordt verwijderd door de schenking van licht door de
Heilige Geest. De Heilige Geest, samen met en door Zijn werk van verlichting, neemt de
onmogelijkheid weg en dringt aan om de waarheid, de wijsheid en de autoriteit van het
Woord te aanvaarden.*?’

Abraham Kuyper

Voor Abraham Kuyper is het tweede grote werk van de Heilige Geest (het eerste is het
uitdelen van charismata) de zorg voor het Woord, in de bezegeling, de uitlegging en de
toepassing. Het Woord is het kind van de Heilige Geest. Van heel de Schrift is de Heilige
Geest de Auctor primarius. Het Testimonium Spiritus Sancti omschrijft hij als het ‘getuigenis
van den Heilige Geest, waarvan onze vaderen spraken en waaronder men verstond die
werking van den Heilige Geest, waardoor in het hart van Gods kinderen de onwrikbare
overtuiging ontstaat en stand houdt, dat aan het Woord volstrekt goddelijk gezag toekomt’.*?®
Om hiertoe te komen is het bestuderen van de Schrift niet genoeg. Zoals iemand om de
inhoud van een ei niet in dat ei kan indringen, zonder het kapot te maken, zo is het ook met de
heilige Schrift. Haar waarheid is slechts door bezegeling en mededeling van buitenaf in te
zien. Om het goddelijk gezag van de Schrift voor waar te houden moet er niet een menselijk,
maar een goddelijk getuigenis tot de lezer komen.”® Hoe doet de Geest dat? ‘De Heilige
Geest brengt iemand met de Schrift in aanraking, door het lezen ervan of door wat anderen
eruit meedelen. Daarna doet de Geest de lezer zien dat hij of zij een zondaar is ‘en doet u
merken de wondere redding, waardoor die zondaar in ontferming wordt aangenomen. Om ten
leste u het vreugdegeroep te doen hooren van den geredde voor zijn Redder.” Zo worden

125 W. van ’t Spijker, ‘Contouren van Calvijns theologie’ in: W. Balke, J.C. Klok, W. van ’t Spijker, Johannes

Calvijn. Zijn leven, zijn werk. Kampen: Kok 2008, 328.
126 W. H. Goold (ed.), The Works of John Owen. Vol. IV The Work of the Spirit, 426; P. de Vries, Die mij heeft
liefgehad, 212.
Ook T.-H. Park bevestigt dat de puriteinse predikers Woord en Geest dicht bij elkaar houden. De Schrift
heeft alleen effect als de Heilige Geest door haar werkt. ‘For the Spirit is the soul of the word of God. The
Word is “vehiculum Spiritus”, the Spirit’s chariot. Its excellent power comes from God alone, and lies not
in itself.” (...) ‘“The Spirit is pleased to work with, by and in Scripture. Nevertheless, the Spirit is not tied to
Scripture, for He is a free and sovereign God. The Spirit respects His ordinance of grace. With the Puritans,
unlike the Reformed and Lutheran Churches on the continent, there is no evidence of a discussion or
conflict about cum verbo and per verbum. Surely the conflict is successfully overcome by the Westminster
divines, when they declare that “The inward work of the Holy Spirit bearing witness by and with the Word
in our hearts”.” T.-H. Park, The Sacred Rhetoric of the Holy Spirit, 370.
A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 251.
A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 252-253.

133

127

128
129



verstand, gevoel en wil aangedaan en zal de Heilige Geest ten slotte de geestelijke daad van
verzekering eraan toevoegen.™*® Naast deze bezegeling is ook uitlegging nodig. Ook dat doet
de Heilige Geest, maar middellijk. Dat wil zeggen door middel van de wetenschappelijke
studie, de bediening van het Woord in de gemeenten en de geestelijke ervaring. En het is
‘door de op elkander werking van deze drie factoren, dat de Heilige Geest dan in den loop der
tijden toont, welke lijn van uitlegging afbuigt van de waarheid en welke lijn van uitlegging
gevolgd moet door wie het Woord wil verstaan’.*** Dan is er volgens Kuyper ook nog de
toepassing door de Heilige Geest. Deze is middellijk, meestal door middel van het ambt, maar
ook wel door broederlijke toespraken en lezing van geschriften, en onmiddellijk door het zelf
lezen van de Schrift of bij het in gedachten komen van wat we vroeger lazen.'*

Herman Bavinck

Herman Bavinck start met de autopistie van de Schrift en verklaart dan het getuigenis als de
weg waarop de zelfovertuigende Schrift haar overwinning verkrijgt in het hart van de
gelovigen door de Geest.*** De Schrift is uitwendig of uiterlijk waar, ongeacht de opvatting
van de lezer, maar zij moet ook persoonlijk waar worden door het testimonium. De autopistie
van de Schrift wordt door Bavinck de objectieve tegenkant van het testimonium internum
genoemd. De autopistie van de Schrift komt dan voort uit de permanente theopneustia. Gods
objectieve openbaring in de Schrift heeft een innerlijke kracht om te overtuigen. Deze kracht
wordt alleen effectief door het werk van de Geest in het hart van de gelovigen.’** De
protestantse leer van de Schrift lijkt een onderscheiden persoonsonafhankelijk (autopistie) en
persoonlijk (testimonium) kenmerk te krijgen.*> Bavinck was van mening dat Calvijn en de
gereformeerde theologen het getuigenis van de Heilige Geest al te eenzijdig hebben betrokken
op de heilige Schrift, zodat het scheen, dat het geen andere inhoud had dan de subjectieve
verzekering van de Schrift als het Woord van God. Daardoor kwam het op zichzelf te staan en
werd van het geloofsleven losgemaakt. VVan diverse zijden is echter betoogd dat Bavinck
hiermee geen recht doet aan Calvijn. Er bestaat een intieme relatie tussen de autopistie en het
testimonium. Het getuigenis van de Heilige Geest is een werking van de Geest die
onmiddellijk de Schrift als Gods Woord en als de Waarheid leert zien, en omdat die werking
van de Geest formeel is, zonder bepaalde inhoud, kan dit getuigenis van de Heilige Geest op
niets anders betrokken worden dan juist op de Schrift als het Woord van God.**®

In de opvatting van Herman Bavinck komt het Testimonium Spiritus Sancti op drieledige
wijze tot ons. Allereerst heeft het betrekking op het getuigenis, dat de Heilige Geest in de
Schrift aangaande de Schrift zelf aflegt. Dit getuigenis komt tot de mens op indirecte wijze, in
al de goddelijke kenmerken zoals inhoud en vorm van de Schrift en op directe wijze in al de
uitspraken, die de Schrift over haar goddelijke oorsprong bevat. Ten tweede valt onder het
Testimonium Spiritus Sancti het getuigenis dat de Heilige Geest alle eeuwen door in de kerk
aangaande de Schrift aflegt. Dit getuigenis bestaat uit alle indirecte zegeningen die aan de
kerk in haar bestaan en voortbestaan als kerk uit de Schrift zijn toegevloeid en de eenparige

130
131
132

A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 254.

A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 256.

A. Kuyper, Het werk van den Heiligen Geest, 257.

133 H. van den Belt, Autopistia, 311.

134 Van den Belt is van mening dat Bavinck Calvijn juist interpreteert als deze de term verbindt aan het gevoel
van wit en zwart en zoet en bitter, maar vindt wel dat zijn uitleg wordt gedomineerd door de object-subject
dichotomie. H. van den Belt, Autopistia, 311.

135 R.A. Muller, Post-Reformation Reformed Dogmatics, Vol. 11, 256.

138 vgl. H. van den Belt, Autopistia, 329-334; D. van Dijk, ‘Het Testimonium Spiritus Sancti’ in:

Gereformeerd Theologisch Tijdschrift, aflevering 6, oktober 1921, 256. J. Veenhof, Revelatie en inspiratie,

499-506.

134



belijdenis van de gemeente van alle eeuwen, dat de Schrift het Woord Gods is. En eindelijk
houdt het Testimonium Spiritus Sancti ook in het getuigenis, dat de Heilige Geest in het hart
van elke gelovige aangaande de goddelijke autoriteit van de Schrift aflegt, en dit getuigenis
ligt besloten in de band, waardoor elk gelovige in zijn geestelijk leven zich aan de Schrift met
haar zelfgetuigenis en aan de gemeente met haar belijdenis gebonden voelt, en komt tot uiting
in de persoonlijke overtuiging, dat het Woord Gods de waarheid is. Dit drievoudig getuigenis
is van éen Geest en uit de Schrift dringt het door de kerk in het hart van de individuele
gelovige door.**” Tussen gelovigen kan er verschil bestaan. Er zijn naar de opvatting van
Bavinck gedeelten van de Schrift die voor de individuele gelovigen en voor gehele kerken en
tijden een gesloten boek blijven. Het testimonium is geen statisch, maar een fluctuerend
gegeven.

Bavinck benadrukt dat het testimonium het getuigenis is van de gehele kerk van alle
eeuwen.'*® De Heilige Geest werkt niet alleen individueel in elk herboren hart, maar Hij doet
dit ook in het hart van alle gelovigen samen.'** De Bijbel is een boek voor eenvoudige
gelovigen, maar toch in het verband van de kerk van alle tijden en plaatsen. De enkele
gelovige voedt zich altijd met een klein gedeelte van de Bijbel. De belijdenis van de Schrift
als Woord van God is een belijdenis van de volledige kerk, waarmee de enkele gelovige
instemt, en die hij ook voor zijn persoon en naar de mate van zijn geloof steunt en handhaaft.
Het Testimonium Spiritus Sancti is niet een particuliere opinie, maar het getuigenis van de
kerk der eeuwen.™*® De Geest is primair de Geest van zending en komt via de traditie tot ons.
De Bijbel is daarom niet het boek van de kerk, maar het boek van de Geest.***

Van Genderen benadrukt dat de gereformeerde theologie hier met twee woorden dient te
spreken in navolging van de Westminster Confessie namelijk dat de Heilige Geest werkt door
en met het Woord. Hij sluit zich aan bij een omschrijving die Zacharias Ursinus (1534-1583)
van dit unieke getuigenis geeft namelijk dat het niet alleen de waarheid van de (profetische)
leer overvloedig betuigt en verzegelt in onze harten, maar ook de harten er krachtdadig toe
brengt en beweegt om die te omhelzen en te volgen. Het Testimonium Spiritus Sancti maakt
deel uit van het werk van de Heilige Geest in de toepassing van het gehele heil. Het getuigenis
functioneert in het geheel van het heil.**?

Geest en Christus

Inhoudelijk staat de thematiek van de gemeenschap met Christus, unio cum Christo, direct in
verband met het innerlijk getuigenis van de Geest, het Testimonium Spiritus Sancti.*** In de
gereformeerd bevindelijke traditie zijn de Geest en Christus onlosmakelijk aan elkaar
verbonden, al zijn zowel de Vader als de Zoon unum principium van de Geest.*** Dat de
Geest aan Christus verbonden wordt, houdt direct verband met de relatie Geest en het Woord
van Christus. Bij Calvijn is deze relatie zelfs zo nauw dat hij zowel spreekt over het “Woord

137 H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 643-644. Over de exacte verhouding tussen Woord, het subject

en de kerk en de werking van de Heilige Geest in deze verhoudingen, zoals H. Bavinck zou hebben gezien,
is in het verleden uitgebreid gedebatteerd. Zie bijvoorbeeld C. van der Kooi, ‘The Appeal to the Inner
Testimony of the Spirit, especially in H. Bavinck” in: Journal of Reformed Theology 2 (2008) 103-112.

J. Veenhof, Revelatie en inspiratie, 498.

A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek, 130.

H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 646.

A. van de Beek, De adem van God, 33 vv.

J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest, 18.

Vgl. C. van der Kooi, Tegenwoordigheid van Geest. Verkenningen op het gebied van de leer van de Heilige
Geest. Kampen: Kok 2006, 162.

H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I1, 326.

138
139
140
141
142
143

144

135



van God’ als de tweede persoon in het goddelijke Wezen, als over het “Woord van God’ als
de geschreven tekst van de Bijbel.** Een scheiding van Geest en Christus zou, als het om het
verkrijgen van kennis van God en de zaligheid gaat, ongeoorloofd ruimte bieden aan een
werking van de Geest buiten het Woord om."*®

De Geest wordt dikwijls de Geest van Christus genoemd. Het geloof is dan een werk van de
Geest van Christus en de bekwaamheden om goede werken te doen komen dan van de Geest
van Christus.**” Door de Geest ontmoet de lezer Christus. Bij John Owen krijgt het
toepassende werk van de Heilige Geest in de zaligheid een belangrijk accent. ‘Neemt u de
bedeling van de Heilige Geest en zijn effectieve werkingen weg in alle omgang die er is
tussen God en mens, schaamt u zich ervoor om het werk dat aan Hem in het evangelie wordt
toegeschreven te erkennen en te belijden, dan wordt het christendom tot in de wortels
uitgerukt.”*® Owen legt een nauwe relatie tussen het werk van Christus en van de Heilige
Geest enerzijds en de totale verdorvenheid van de mens anderzijds. Alleen als wij de ernst van
onze verdorvenheid verstaan, krijgen we een juist zicht op het werk van Christus en van de
Geest. Door de intrede van de zonde is de gemeenschap tussen God en de mens verbroken. De
gemeenschap met God bestaat daarin dat Hij Zichzelf aan iemand meedeelt en deze tot Hem
terugkeert. Daarbij verbindt de Heilige Geest de lezer met Christus. Verenigd met Christus
doet deze de wil van de Vader. Owen wenst niet over de Heilige Geest te spreken zonder
Christus en niet over Christus zonder de Heilige Geest. In deze bedeling is Christus aanwezig
door Zijn Geest. De Geest vervult de leegte die ontstaan is door de lichamelijke afwezigheid
van Christus. De Geest is de erfenis die de Zaligmaker aan Zijn kerk geschonken heeft.
Christus is de fontein en bron in wie alle geestelijke schatten te vinden zijn.***

Het uitleggen van de Schrift heeft in de gereformeerd bevindelijke traditie daarom altijd een
relatie met Christus en Zijn betekenis.*® Dat iemand de Bijbel niet kan verstaan buiten de
Geest om betekent evenzeer dat iemand de Bijbel niet kan uitleggen buiten Christus om.
‘Door dien Geest zijn zij ten nauwste met Christus vereenigd; in den Geest te zijn, drukt
hetzelfde uit, als in Christus te wezen, en de gedachte, dat de Geest in iemand woont, kan ook
z00 Iui(fseln, dat Christus in hem is, want Christus woont alleen door Zijn Geest in onze
harten.’

4.4.3 Evaluatie

In onze zoektocht naar de precieze verhouding tussen de lezer en de Tekst zoals in de
gereformeerd bevindelijke traditie wordt verondersteld, blijken de plaats en functie van de
Heilige Geest cruciaal. Tegelijkertijd betreden we hiermee ook een weerbarstig en onover-
zichtelijk terrein, waarover niet eenduidig gedacht wordt. Enerzijds vallen Woord en Geest
samen. De heilige Tekst is Woord van de Heilige Geest, onafhankelijk, zelfstandig en
gezaghebbend. Maar anderzijds is er ook een onderscheid. De Heilige Geest sluit Zich niet in
het Woord op. En hoewel de Heilige Geest met en door het Woord werkt in lezers, zijn het
tegelijkertijd niet alle lezers waarin dit automatisch zo plaatsvindt. De uitwendige roeping

145 Zie M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 12, 15.

146 A.G. Honig, Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek, 237.

17 vgl. Hand. 2:36; zie ook A. van de Beek, De adem van God, 52.

148 p. de Vries, Die mij heeft liefgehad. De betekenis van de gemeenschap met Christus in de theologie van
John Owen (1616-1683), Heerenveen: Groen 1999, 290.

P. de Vries, Die mij heeft liefgehad. De betekenis van de gemeenschap met Christus in de theologie van
John Owen (1616-1683), Heerenveen: Groen 1999, 293.

10 vgl. Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 18 t/m 23.

131 H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek, I, 75.

149

136



door het Woord is niet gelijk aan de inwendige roeping door de Geest. Degene die tot de
Schrift nadert, heeft ook de bijzondere werking van de Heilige Geest nodig. Hij moet verlicht
worden, zo dat hij wat hij leest, geestelijk verstaat.

Het subject, namelijk de lezer of hoorder van het Woord, is in de theologische gereformeerd
bevindelijke traditie een belangrijke hermeneutische schakel. Er is in de verwerking van het
Woord in deze traditie veel aandacht voor bevinding, ondervinding en uitwerking van het
Woord in de ziel. Maar de relatie tussen de lezer en de Tekst is een gebied dat wij als
onderzoekers niet goed kunnen betreden. Daar gebeuren zaken die zich aan onze waarneming
onttrekken. Tussen lezer en Tekst moet een door de Heilige Geest geleid gesprek plaatsvinden
en een vorm van toe-eigening. In de woorden van de gereformeerd bevindelijke traditie moet
er geloof gewerkt worden, door de Heilige Geest. Dat de Heilige Geest, hoewel werkzaam
met en door het Woord, tevens wordt geacht werkzaam te zijn in de mens, veronderstelt dat
de eigen context en levensgeschiedenis hierbij niet onbelangrijk zijn, maar tegelijkertijd
krijgen wij wel de indruk dat de spits hoofdzakelijk ligt op het innerlijke leven. In de
gereformeerd bevindelijke traditie lijkt men in het begin van de ontwikkeling ervan
uitsluitend oog te hebben voor het tijdloze, de boven het aardse leven verheven inhoud van
het Schriftverstaan.

De Heilige Geest werkt Schriftzekerheid en heilszekerheid

Als het gaat om het primaat van de Geest in het verstaan van de inhoud van de Schrift is de
opvatting eenduidig. De Heilige Geest geeft Schriftzekerheid én heilszekerheid.™ Die twee
horen bij elkaar. De Heilige Geest getuigt door en met het Woord, zodat een lezer op het
Woord van God aangewezen raakt, haar als waarheid omarmt en in haar zijn of haar heil en
zaligheid met zekerheid daarin ontmoet. Dat de Heilige Geest dit werkt, betekent niet dat het
getuigen van de Heilige Geest een afstandelijke daad is. Het is een getuigen dat samenvloeit
met de menselijke geest. Deze ontvangt in een proces van toe-eigening Christus en alles wat
daaraan verbonden is, heel persoonlijk, en deze aanvaardt dit op gezag van de Bijbel, als het
woord dat God Zelf spreekt. Er is daarbij geen sprake van medewerking van de Heilige Geest
met onze geest, als zou het getuigenis deels het Zijne, deels het onze zijn, maar wel van een
inwerking van de Heilige Geest op onze geest, zodat het één getuigenis wordt. De Geest is
daarin vrij. Het blijft Zijn getuigenis, dat een mens tot geloofszekerheid brengt. Bij alle
zekerheid, die waar te nemen is in de Schrift, is alleen het getuigenis van de Heilige Geest een
zekerheid die onaantastbaar is omdat zij gegrond is in God: de zekerheid, dat de gelovige
niets zlagl3 kunnen scheiden van de liefde Gods, welke is in Christus Jezus, zijn of haar
Heere.

Met drie woorden spreken: Woord en Geest en lezer

Ondanks de nuances die er zijn in de opvattingen over de precieze verhouding Woord en
Geest waarbij de een meer nadruk legt op het uiterlijke Woord en de Geest Die daardoor
werkt en de ander op de subjectieve ervaring en de Geest Die daarin werkt in de omgang met
dat Woord, horen Woord en Geest onafscheidelijk bij elkaar. Het spreken van Gods Geest
heeft een uitwendige kant gericht op de geschreven Bijbel en een persoonlijke belevingskant.
Op het snijpunt van Woord en Geest komen het universele Woord en de mens bij elkaar.
Maar dit is niet een in formules op te lossen relatie. De stelling lijkt gerechtvaardigd dat men
in de gereformeerd bevindelijke traditie de Heilige Geest gezien heeft als de belangrijkste
schakel in het hermeneutisch proces en dat zowel de Schrift als de lezer daaraan

152
153

J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest, 9.
Rom. 8:38, 39; vgl. J. van Genderen, Het getuigenis van de Heilige Geest, 21.

137



ondergeschikt behoren te zijn. De gelovige vindt in de Bijbel een school en de Heilige Geest
is de Leermeester.™

De verbinding tussen Woord en Geest behoedt enerzijds voor eenzijdige concentratie op
tekstkenmerken en de oorspronkelijke historische bedoeling van de tekst en anderzijds voor
eenzijdige reader-response lezing waarbij de lezer eigenaar wordt van de tekst. Het laatste
woord over Schriftuitleg is niet gesproken en er bestaat in de opvatting van de gereformeerd
bevindelijke traditie niet zoiets als een definitieve Schriftuitleg, zoals in de joodse traditie,
omdat de Geest Zich niet opsluit in het Woord en Zich beperkt tot door lezers vertolkte
betekenissen. VVooral in de gereformeerd bevindelijke traditie is de Heilige Geest niet alleen
aan het Woord, maar ook aan de verstaande mens gebonden.™ Er is sprake van zowel een
‘levensverband’ tussen het Woord en de Geest, ‘zoals er een levensverband is tussen mijn
hand en mijzelf’ alsook een levensverband tussen de Geest, het Woord en de lezer, al leidt dit
laatste niet bij alle lezers tot een gelovig verstaan van het Woord vanuit een wedergeboren
hart.**® Vanuit de bovenstaande beschrijving willen we de nadruk leggen op de samenhang in
de gereformeerd bevindelijke traditie tussen het testimonium externum — de binding Woord en
Geest — en het testimonium internum — de Geest Die met en door het Woord werkt in de lezer.

De Geest en de breedte van het (geloofs)leven

Deze samenhang wordt gekenmerkt door het heil. De aandacht voor de werking van de
Heilige Geest is in de gereformeerd bevindelijke traditie geconcentreerd op het verkrijgen van
de zaligheid door het geloof alsook het geschonken worden van de heilsweldaden door
Christus verworven aan de gelovige. Hiermee heeft de werking van de Geest een
soteriologische spits, waarvan de inhoud in de gereformeerde belijdenisgeschriften is
samengevat. Via de menselijke uitspraken van en in de teksten wil de stem, de roep van God,
de mens treffen. Dit is een geloofsapriori. Het Woord is het Woord van God Die door de
Geest in Jezus Christus tot mensen komt.

Weinig aandacht lijkt er in de gereformeerde theologiebeoefening uit te gaan naar de werking
van de Geest in de breedte van het geloofsleven, inclusief de praktische toepassing ervan voor
het dagelijks leven.™ Nergens wordt dit als ongeoorloofd aangemerkt, maar in de
behandeling van het leerstuk van de Heilige Geest krijgt het nergens aandacht.®® Toch
betekent een soteriologische uitleg niet dat dit ‘een verstarring in de verleden tijd, een
begrenzing binnen een vervlogen periode, een opsluiting in een voorbije cultuur inhoudt.
Jezus is dezelfde, inderdaad, gisteren en heden en tot in eeuwigheid (Hebr. 13:8). Maar dat
betekent, dat Hij in al die fasen van de geschiedenis is, die Hij was tijdens zijn omwandeling
op aarde: altijd verrassend nieuw. Jezus veroudert niet. Hij is blijvend actueel en relevant. En
datzelfde geldt van Zijn Woord. In nauwe samenhang met de wisselende situaties waarin

1 vgl. M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 22. J.G. Woelderink omschrijft in zijn De gevaren van de

doperse geestesstroming deze verbinding als volgt: ‘Er is tussen Woord en Geest een levensverband, zoals
er een levensverband is tussen mijn hand en mijzelf’. J.G. Woelderink, De gevaren van de doperse
geestesstroming (1941), bewerkt en ingeleid door H. Maris. Barneveld: Nederlands Dagblad 2009, 71.

J. Veenhof, ‘Heilige Geest en hermeneutiek’ in: J.T. Bakker, e.a., Tussen openbaring en ervaring. Studies
aangeboden aan prof. Dr. G.P. Hartvelt. Kampen: Kok 1986, 163.

Zie ook de verhandeling van J.G. Woelderink over de verhouding tussen Woord en Geest in: J.G.
Woelderink, De gevaren van de doperse geestesstroming (1941), 63-80.

Wel is er in de gereformeerd bevindelijke traditie ruime aandacht voor de praktijk van de godzaligheid en
beoefening van de christelijke vroomheid.

Dit zou verband kunnen houden met de visie op het christelijk leven als pelgrimage.

138

155

156

157

158



mensen komen te verkeren, gaat het nieuwe tot ons spreken’.**® Het geheim van dit hele
gebeuren ligt in het werk van de Heilige Geest.

De Geest en de kerk(geschiedenis)

Pas in de negentiende en twintigste eeuw, zoals we onder andere bij Bavinck zien, lijkt men
00g te krijgen voor de werking van de Geest in de uitlegtraditie van de kerk. Er komt oog
voor de werking van de Geest door de tijd heen. Het onderscheid tussen Woord en Geest
enerzijds en de Geest Die met en door het Woord in de lezer werkt anderzijds, wordt
expliciet. Het besef groeit dat elke tijd de overgeleverde Tekst én op een uniforme wijze heeft
verstaan én op eigen wijze. Als de Heilige Geest een belangrijke schakel is in het
hermeneutisch proces, impliceert dit dat het uitleggen van de Schrift niet kan gebeuren buiten
de gemeenschap met de kerk van alle eeuwen en alle plaatsen.

4.5 De autopistie in hermeneutisch kader

In de voorgaande paragrafen zijn de autopistie en de pneumatologische aspecten van de
Schrift besproken. Centraal stond de vraag hoe in het kader van de gereformeerde
hermeneutiek de heilige Tekst zelf spreekt, onafhankelijk, met gezag, als een spreken van
God de Heilige Geest. We vroegen in het bijzonder aandacht voor de pneumatologische kant
ervan. We zijn nu toe aan het formuleren van enkele stelregels, waarin we de opvatting van de
autopistie als slagader van de gereformeerde hermeneutiek verenigen met de
pneumatologische dimensie van de Schrift. Vervolgens willen we antwoord geven op de
vraag hoe deze diepteboring in lijn te brengen met de hermeneutische driehoek van Tekst,
lezer en context. De paragraaf sluit af met een conclusie.

4.5.1 Stelregels ten aanzien van de autopistie

(1) Met de bewering dat de Schrift autopistos is, belijdt de gereformeerd bevindelijke traditie
dat de Schrift Geest-doorademd is en daarom gezag heeft in zichzelf (van of in zichzelf
overtuigend is). Er is geen autoriteit van buiten voor nodig om dat te bevestigen, noch hulp
van de traditie om iemand ervan te overtuigen dat het Woord van God afkomstig is. De
Schrift komt tot de lezer zoals haar Auteur het wil en heeft autoriteit in zichzelf.

(2) De opvatting over de autopistie kan niet geisoleerd worden van de opvatting over het werk
van de Heilige Geest. Het drievoudige werk van de Geest, in het Woord, in de individuele
gelovige en de gemeenschap van de heiligen wordt gezien als de hoeksteen van het christelijk
geloof. Het Woord is door de Geest uitgeademd waardoor de Schrift ook autopistos genoemd
kan worden, maar zij wordt de lezer niet met geweld opgelegd. Individuele gelovigen zijn en
worden door de kracht van de Geest met en door het Woord voor de inhoud ervan
ingewonnen. Echter, de autopistie van de Schrift functioneert tevens in de context van de
kerk, als de gemeenschap van gelovigen van alle tijden en plaatsen. De autopistie kan niet
alleen op een individualistische wijze worden geinterpreteerd. Het is de gemeenschap van
gelovigen die accepteren dat de canon zoals zij die ontvangen hebben, hen verbindt aan de
kerk van alle eeuwen en plaatsen. Het persoonlijk vertrouwen in de waarheid van de Schrift,
berust op de Schrift zelf, maar wordt ook gesteund en bevestigd door het getuigenis van vele
andere christenen in andere tijden en contexten. Ook al verschilt men in veel dingen, het hart
van de eenheid is het accepteren van de Schrift als de openbaring van de levende God. Het is

139 J. Veenhof, ‘Heilige Geest en hermeneutiek’, 164-165.

139



een bemoediging voor gelovigen dat de kerk van alle eeuwen in een akkoord de autoriteit van
de Schrift belijdt en dat christenen in de wereldwijde kerk de Bijbel lezen en de stem van de
levende God in haar horen.'®

(3) Woord en Geest zijn onlosmakelijk aan elkaar verbonden. Over hoe de precieze
verbinding tussen dat Woord en de lezer tot stand komt en wat de waarde van de persoonlijke
inbreng en ervaring daarbij is, is de gereformeerd bevindelijke traditie niet eenduidig. Wil het
Woord autopistos zijn, dan is nodig het uitwendige Woord — dat wil zeggen haar vorm en
inhoud — en het spreken van de Geest door en met dat Woord dicht bij elkaar te houden en
tegelijkertijd te beseffen dat dezelfde Geest de verbinding legt tussen dat Woord en de lezer.
Het volstaat niet om te beweren dat het alleen om de verhouding Woord en Geest gaat. Het
gaat in gereformeerd bevindelijke Schriftuitleg ten diepste om de verhouding Woord en Geest
en lezer. Verklaren, interpreteren en toepassen grijpen hier op allerlei wijze in elkaar. In ieder
geval bemiddelt de Geest wanneer het Woord wordt gelezen en de Geest verzekert Gods
kracht en leiding in het verstaan ervan. Het getuigenis van de Geest komt niet op uit de eigen
ervaring, maar uit het Woord. Tegelijkertijd wordt het Woord bevindelijke werkelijkheid en
verenigen het Woord en de mens zich op een wijze die niet op formule te brengen is. Daarom
is het laatste woord over Schriftuitleg niet gesproken en bestaat er in de opvatting van de
gereformeerd bevindelijke traditie niet zoiets als een definitieve Schriftuitleg. De Heilige
Geest sluit Zich niet op in het Woord en beperkt Zich in het tot verstaan brengen ervan niet tot
door lezers vertolkte betekenissen. De Reformed Ecumenical Council bracht het als volgt
onder woorden: ‘The autopistia of Scripture is a guard against subjectivistic and
individualistic appeals to the leading of the Spirit. The Spirit was the Spirit of the Word and

the Spirit of the community of saints, not the Spirit of enthusiasts’.**!

(4) De leer van het heil (soteriologie) zoals in de gereformeerde belijdenissen is verwoord,
beheerst in de gereformeerd bevindelijke traditie het getuigenis van de Schrift en geeft
tegelijk de samenhang aan in de boodschap van het Oude en Nieuwe Testament. De Schrift
overtuigt de lezer van het heil dat in Jezus Christus te vinden is. De autopistie van de Schrift
werkt heilszekerheid in de persoon. Het christelijk geloof richt zich daarom op Christus meer
dan op de formele autoriteit van de Schrift. In het accepteren van Christus is de acceptatie van
de Schrift inbegrepen, omdat Christus de gelovige heen drijft naar het geschreven Woord.

(5) Dat de Schrift autopistos is, houdt tegelijkertijd in dat zij waarachtig wordt bevonden. De
Bijbel bevat heilshistorische werkelijkheid. De elementaire zaken die in haar gevonden
worden, staan niet los van het menselijk leven en behouden haar waarheidsgehalte door de
eeuwen heen. Het geloof in de waarheid van haar openbaring functioneert in de gereformeerd
bevindelijke traditie echter nooit als een voorwaarde vooraf, maar deze zekerheid wordt
ervaren in de gemeenschap met dit Woord door het getuigenis van de Geest. De lezer raakt
betrokken op de echtheid van de zaak die beschreven wordt en tegelijkertijd wordt de tekst
van betekenis in de eigen context. De persoonlijke verhalen van de over de wereld verspreide
individuele gelovigen kunnen daarom helpen om de autopistie van de Schrift uit te leggen en
uit te drukken wat de Schrift in het persoonlijk leven betekent.

Spanningsvelden

Deze stelregels willen we in de volgende paragraaf verbinden met het bredere hermeneutische
kader uit hoofdstuk 2. Toch treden we met de autopistie ook een veld binnen waar diverse
spanningen zich reeds doen gevoelen. De eerste is die van de soteriologische concentratie in

180 H_ van den Belt, Autopistia, 326.
181 The Assembly of the Reformed Ecumenical Council, Hermeneutics and Ethics. Athens 1992.

140



de Schriftuitleg. In hoeverre is er ruimte voor andere accenten? Het tweede spanningsveld
heeft te maken met de context. Enerzijds benadert het Woord de context en is zij
contextbetrokken. Anderzijds overstijgt het Woord de context en functioneert zij als een
kritisch tegenover. Het derde spanningsveld is dat het Woord enerzijds een geheel eigen
gezag heeft, maar anderzijds toch ook niet los te zien is van de persoonlijke beleving van de
lezer en daar in zekere zin van afhankelijk is.

Bijbeluitleg heeft soteriologische concentratie

In de gereformeerd bevindelijke traditie heeft het Woord een soteriologische spits. De leer
omtrent God, de mens en het heil maken hier onderdeel van uit. Het Woord wordt gezien als
bron en instrument van bekering en geloof in Christus, de Zoon van God. Daar dicht omheen
liggen andere thema’s gegroepeerd, zoals de kerkleer, de leer aangaande de laatste dingen en
het christelijk leven. Van het gereformeerde belijden kan gezegd worden dat zij op de
soteriologie is geconcentreerd.®® Het geloof in Christus als de gekruisigde en opgestane
Zoon, Die van God in deze wereld gezonden is en Die spreekt door het Woord, vormt het hart
van de Schrift. In deze nauwe verbinding van soteriologie en Schriftleer staat de gereformeerd
bevindelijke traditie betrekkelijk eenzaam in de wereldkerk. Hiermee is de spanning verwoord
tussen de opvatting van de autopistie en de praktijk van de wereldkerk van nu, met een grote
verscheidenheid aan hermeneutische opvattingen. De gereformeerde Schriftuitleg zal op
fundamentele punten botsen met die van de wereldkerk.

Congruentie en discongruentie

Het Woord wordt gezien als contextbetrokken, congruent met de situatie waarin een lezer zich
bevindt. Hiermee is gezegd dat de Schrift actueel is voor elke tijd en plaats. Mensen zien
zichzelf als in een spiegel, ongeacht de grote afstand in tijd en context tussen auteurs en
lezers. Tegelijkertijd is het Woord discongruent met de context van de lezer en een kritisch
tegenover, zodat openbaring (wegnemen van de sluier) nodig is. De openbaring van God,
door Woord en Geest, vraagt om bekering. In de gereformeerd bevindelijke traditie is steeds
het onvermogen van de mens beleden, die zonder verlichting door de Heilige Geest de ware
bedoeling van het Woord niet kan bevatten. Dat heeft ermee te maken dat het Woord de mens
tegenspreekt en tegen de haren in strijkt. Voor aanvaarding is bekering nodig. Bekering
impliceert gehoorzaamheid aan het Woord van God en het accepteren van de inhoud van het
Schriftwoord, ook al druist deze in tegen de eigen standaard.

Onafhankelijk en afhankelijk

Het Woord is zelfstandig en onafhankelijk. Haar inhoud en eigenschappen bestaan op zichzelf
en zijn niet afhankelijk van wat mensen denken of voelen. De Schrift is Gods openbaring en
is qua inhoud begrensd door wat God ermee heeft willen openbaren. Tegelijkertijd is er een
persoonlijke kant, die van de menselijke interpretatie en beleving van de woorden Gods. De
canon wordt in de gereformeerd bevindelijke traditie gesloten geacht, maar de interpretatie en
toepassing van de Schrift in de actuele context niet. Die vindt steeds opnieuw plaats.
Goddelijke Geest en menselijke geest vermengen zich daarin dikwijls onontwarbaar met
elkaar. Dan ligt er de opgave om binnen de gemeenschap van de kerk te zoeken naar de zin en
mening van Gods Geest. Daarmee wordt de kerk niet boven de Schrift gesteld, maar wordt de

kerk ingeschakeld als ‘hermeneutische gemeenschap’.'®®

162 We maken in dit verband onderscheid tussen soteriologische concentratie en soteriologische reductie.

Soteriologische concentratie is goed, maar kan ontaarden in soteriologische reductie, wanneer de ethiek en
het sociale leven buiten het gezichtsveld vallen. Dat laatste is hier niet bedoeld.

M.E. Brinkman, ‘Het Bijbelgebruik in de katholieke en protestantse traditie’ in: E. Eynikel, E. Noort, Tj.
Baarda en A. Denaux (red.), Internationaal Commentaar op de Bijbel. Kampen: Kok 2001, 332.

141

163



4.5.2 Zes hermeneutische parameters

In hoofdstuk 2 zijn op grond van onderzoek naar het speelveld van de gereformeerde
hermeneutiek zes parameters of hulpvariabelen geformuleerd. Samengevat zijn dit: (1) de
heilige Tekst neemt tegenover de uitlegger een zelfstandige, onafhankelijke plaats in; (2) de
ware uitleg houdt verband met de hoofdsom van het christelijk geloof; (3) de uitleg van de
Schrift vindt plaats in de bedding van de kerk; (4) het uitleggen van de Schrift vindt plaats op
het kruispunt van een methodisch exegetische aanpak en individuele toepassingen; (5) het
uitleggen van de Schrift moet gepaard gaan met instructie; (6) om te komen tot een goede
interpretatie moet de Bijbel voor de gewone lezer beschikbaar zijn in een zuivere overzetting
in de eigen taal. Met het oog op de autopistie en de pneumatologische dimensie ervan,
voorzien we deze zes parameters van een uitgebreide omschrijving.

1. Het spreken van de Schrift

De unieke eenheid van Woord en Geest maakt dat waar het Woord opengaat, gelezen,
verkondigd, bemediteerd wordt, onafhankelijk van de persoon die leest, verkondigt of me-
diteert dit Woord haar onafhankelijke onderwijzende en overtuigende werking heeft. God
heeft in Zijn openbaring niet eenmaal gesproken, namelijk tot de auteurs en door hen heen,
maar Hij laat dit Woord krachtig zijn in de actualiteit. Deze grondgedachte van de autopistie
komt overeen met de hermeneutische regel dat de uitleg van de Schrift steeds nieuw is. In de
actualiteit van het lezen en onderzoeken dient de Schrift daarom een zelfstandige plaats in te
nemen en niet de geloofstraditie waarin gelezen wordt, het gebruik van reeds geschreven
commentaren over de Bijbel, e.d. waardoor zij onafhankelijk haar eigen van of in zichzelf
overtuigende werking kan hebben. Het Woord — hier geldt het tota Scriptura — is de hoogste
rechter. Het Woord krijgt een zelfstandige onafhankelijke plaats wanneer belang gehecht
wordt aan de literaire en grammaticale kenmerken van de tekst, de historische context en de
bredere inbedding van een perikoop in de Schrift. De centrale vraag is: Komt het Woord aan
het woord?

2. De hoofdsom van het christelijk geloof

De uitleg van de Schrift bevindt zich binnen de omtrek van het (gereformeerde) belijden van
de kerk en heeft een soteriologische spits, gericht op het verkrijgen van de zaligheid door het
geloof in Christus Jezus. Dit is voor de gereformeerd bevindelijke traditie de kern van het
christelijk geloof. Het wordt aan de werking van de Heilige Geest toegeschreven te overtuigen
door het Woord dat het heil in Christus gelegen is en dat Hij de Zaligmaker is van zondaren.
Naast het stimuleren van openheid en receptiviteit van de lezer ten opzichte van de Schrift zal
in contact met nieuwe lezers de overdracht van de hoofdsom van het christelijk geloof zoals
verwoord in het (gereformeerde) belijden van de kerk een belangrijke plaats innemen.
Hiermee mag echter niet worden geconcludeerd dat de belijdenissen van de kerk de
uitlegcanon zijn van de Bijbel. De opvatting van de autopistie zoals hier wordt toegepast op
ons hermeneutisch denkraam impliceert immers dat de Schrift altijd nieuwe dingen van de
Schrift tot verstaan kan brengen De centrale vraag is: Heeft de uitleg een soteriologische spits
die aanvaard kan worden met het oog op het historische en actuele belijden van de kerk?

3. De bedding van de kerk

In het omgaan met de Schrift zal naar het juiste evenwicht gezocht moeten worden tussen
enerzijds de waarheidsuitspraken van belijdenissen die door de kerk als geldig en betrouwbaar
worden gevonden voor alle tijden en plaatsen, én de ervaring en de toepassing ervan in de
persoonlijke levenscontext van de nieuwe Bijbellezers. Immers de Heilige Geest leert nieuwe

142



lezers lezen door het Woord zelf. In het kader van de autopistie is van belang dat Bijbel en
kerk niet met elkaar worden vereenzelvigd, maar dat er een driehoeksverhouding blijft
bestaan tussen de Bijbel, de zendende kerk die het belijden van de kerk belichaamt en de
nieuwe lezers en dat in het zoeken naar uitleg van de Schrift steeds tussen de hoekpunten
wordt bemiddeld. De lijn tussen de Bijbel en de nieuwe lezers is de lijn van de bekering. Het
Woord zelf overtuigt dat zij van God is. De lijn tussen de Bijbel en de zendende kerk is die
van de wederkerige relatie. De kerk moet zich steeds opnieuw aan dat Woord onderwerpen en
toetsen. En het Woord dat autopistos is kan de opvattingen van de kerk bevestigen of
corrigeren. De lijn tussen zendende kerk en de nieuwe lezers is die van de missionaire
dialoog.™® Het zijn Woord en Geest die in de actualiteit zowel de kerk van nu als de nieuwe
lezers overtuigen van de waarheid van de Schrift. Op deze driehoek is het adagium semper
reformanda van de Reformatie van toepassing.

‘Kerk’ is een moeilijk begrip in de huidige context aangezien er legio kerken zijn die elkaar
onderling tegenspreken. Het sola Scriptura leidt niet alleen tot reformatie, maar in zekere zin
ook tot een explosieve groei van verscheidenheid in de kerk. David B. Barret vermeldt een
groei van 800 christelijke denominaties in het jaar 1800 naar 33.800 in het jaar 2002.'%° De
ene christelijke kerk is uiteengevallen in een ontelbaar aantal kerken en groepen.

In de Nederlandse Geloofsbelijdenis lezen we dat een christen zich moet inspannen om met
voorzichtigheid uit het Woord van God te onderscheiden wat een ware kerk is.®® Eenheid in
het belijden geeft de kerk een gezicht en kan het onderlinge gesprek bevorderen. Maar deze
eenheid is een formele eenheid. Het is een wijze van vereniging waardoor in gereformeerde
zin de katholiciteit van de kerk niet kan worden verstaan. Herman Bavinck pleit voor een
organisch toepassen van het onderscheid gemaakt door Calvijn tussen fundamentele en niet-
fundamentele artikelen van het geloof.’®” Zoals de ene algemene christelijke kerk meer of
minder zuiver in de verschillende kerken tot openbaring komt, zo wordt ook de ene algemene
christelijke waarheid in de verschillende geloofsbelijdenissen meer of minder zuiver
uitgedrukt.’®® De zuiverste kerken onder de hemel hebben een gemengde bevolking en zijn
onderworpen aan dwalingen.'®® De traditie van de kerk is als een al breder wordende geul in
de aardbodem waardoor de rivier, het Woord, stroomt. De brede bedding van de kerk is echter
wel begrensd. ‘Zo wie wil zalig zijn, dien is voor alle dingen nodig dat hij het algemeen
geloof houde’, schreef Athanasius in zijn geloofsbelijdenis over de Drie-eenheid.”® De brede
bedding wordt begrensd door het accepteren van de canon als het geinspireerde Woord van
God. De centrale vraag is: Wordt de Bijbel gelezen in de bedding van de kerk?

164 De Engelse bisschop en zendeling L. Newbigin (1909-1998) geeft een uitgebreide beschrijving van een

missionaire driehoek waarin zending c.g. kerk en Bijbel c.q. Evangelie van elkaar gescheiden worden en
beide een eigen verhouding hebben met de cultuur waarin zending wordt bedreven. L. Newbigin, The Open
Secret. An Introduction to the Theology of Mission, Grand Rapids: Eerdmans 1995 (rev. ed.), 141-159; G.R.
Hunsberger, Bearing the Witness of the Spirit. Lesslie Newbigin’s Theology of Cultural Plurality.
Michigan: Eerdmans 1998, 238. VVgl. ook M.W. Goheen, As The Father Has Sent Me, | am Sending You.
Zoetermeer: Boekencentrum 2000, 341-343.

1% p.B. Barret, T.M. Johnson, World Christian Trends AD 30 — AD 2200, 384.

166 Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 29.

167 vgl. J. Calvijn, Institutie, V.1, 2, 12, 13.

168 H. Bavinck, De katholiciteit van christendom en kerk; H. Bavinck, Gereformeerde katholiciteit (1888-
1918), 60. Vgl. M.E. Brinkman, ‘De gereformeerden en de oecumene’, 236-253.

109 Westminster Confessie XXV.5.

170 Symbolum Athanasianum, art. 26.

143



4. Methodisch exegetische aanpak en individuele toepassing of toe-eigening

In lijn met de opvatting van de autopistie kenmerkt ons hermeneutisch model zich door het
laten bestaan van een vruchtbare paradoxale spanning tussen een nauwkeurige lezing van de
Bijbeltekst en een geestelijke of existentiéle toepassing of toe-eigening ervan. Het uitleggen
van de Schrift vindt plaats op het kruispunt van de methodisch exegetische aanpak en
individuele toepassingen. Ook ten aanzien van de relatie Woord en Geest in de opvatting over
de autopistie is gebleken dat in de gereformeerde theologie deze spanning blijft bestaan. Deze
spanning mag niet worden weggenomen noch door de traditie te laten heersen over de uitleg
van de Schrift noch door de Schrift over te laten aan de willekeur van de lezer. Startpunt voor
het verstaan van de tekst ligt in de letterlijke, historische betekenis van het Bijbelgedeelte. De
autopistie geeft vertrouwen aan de tekst. Vervolgens worden de cirkels breder getrokken, van
perikoop naar de bredere verbanden in de Schrift. De verklaring van de tekst mag niet in
tegenspraak komen met andere plaatsen in de Bijbel. Tevens wordt geluisterd naar de
ondervindingen van de kerk, in het verleden maar ook in het heden. Echter, hier stopt het
leesproces niet. Er rest nog een belangrijke stap. De lezer denkt in het licht van de Schrift na
over zijn of haar eigen leven. Er moet een toepassing gemaakt worden van de betekenis van
de tekst naar de actualiteit van het leven van de lezer. Wil de lezer buigen voor het gezag van
de tekst?

We betreden hier een gebied dat moeilijk is te duiden. Het werk van de Heilige Geest, zowel
in de bekering van zondaren tot het heil, als in het getuigen tot en overtuigen van de lezer,
tijdens het lezen van een tekst, is niet in onderzoeksvariabelen te vatten. De werking van de
Heilige Geest in het leesproces is bovendien niet een automatisch gegeven. Bij de interpretatie
van de tekst is er niet alleen sprake van een spanningsveld tussen ‘Letter’ en ‘Geest’, maar
ook tussen ‘Vlees’ en ‘Geest’. Aan de kant van de lezer is immers de verleiding groot om de
Bijbel in te kaderen in de eigen menselijke interpretaties.

De centrale vraag is: Is de paradoxale spanning tussen een nauwkeurige lezing van de tekst en
de geestelijke of existentiéle toe-eigening gewaarborgd in de benadering van de Schrift?

5. Instructie

Het Woord wordt gelezen in de gemeenschap met de kerk, die gezien wordt als een schepping
van het Woord door de Heilige Geest. De kerk of geloofsgemeenschap instrueert nieuwe
lezers en communiceert over de hermeneutische omgangsregels met de Schrift. In de
vertolking van deze regels heeft de kerk niet alleen een horizontale verbindingsschakel te zijn
naar kerken uit andere culturen maar ook een verticale verbindingsschakel naar de kerk van
alle eeuwen. De kerk staat daarmee steeds opnieuw voor de opgave om de relatie tussen
eenheid en verscheidenheid in de interpretatie van de Schrift over te brengen op zowel de
kerken uit haar eigen cultuur als op die van de cultuur waarin zij werkt. De kerk is niet uit op
een vertolking van de beproefde uitleg, maar op het verlenen van een open toegang tot de
Schrift, in het vertrouwen dat de Geest Zelf zal overtuigen van de waarheid. Het ecclesiale
element zal steeds voor spanning zorgen, maar zal om geen afbreuk te doen aan de opvatting
van de autopistie niet geneutraliseerd mogen worden. De centrale vraag is: Vindt er instructie
plaats over de omgang met het Woord aan bestaande en nieuwe lezers?

6. Bijbelvertaling

In de gereformeerd bevindelijke traditie heeft de oorspronkelijke Bijbeltekst een groot gezag.
De opvatting van de autopistie van de Schrift vraagt om een betrouwbare en duidelijke
overzetting van de Bijbel, die dicht bij de structuur en betekenis van de grondtekst blijft. De
nauwe verbinding tussen het letterlijke, historische Woord en de Heilige Geest vraagt hierom.

144



Het is de taak van de kerk te zorgen voor een vertaling waarin de betekenis van de brontekst
zo getrouw mogelijk is weergegeven en de sprekers van de doeltaal de inhoud en de betekenis
van de Bijbeltekst goed kunnen begrijpen in hun eigen taal. Echter, ondanks de waarde die
men hecht aan een betekenisgetrouwe overzetting, is er ook het vertrouwen dat een
verantwoorde uitleg niet gebonden is aan de vertaling. De vooronderstelling van de autopistie
van de Schrift behoedt in dit opzicht voor krampachtigheid. Gods Geest sluit Zich niet op in
de letter. Dat eigenschappen en structuren van talen zodanig kunnen verschillen van de
grondtekst dat een concordante vertaling feitelijk niet mogelijk is, hoeft niet gezien te worden
als een obstakel.

Het devies van de gereformeerd bevindelijke traditie is niet alleen het sola Scriptura maar ook
het tota Scriptura. VVoor het juiste verstaan van de Bijbel zal de gereformeerde vertaler zijn
voorkeur uitspreken voor de beschikbaarheid van de hele Bijbel. Het vertalen en doen
uitgeven van Bijbelgedeelten kan op plaatsen waar men meerdere talen spreekt, of in een
bepaalde fase van het werk van groot nut zijn. Maar gezien de eenheid van de Bijbel is het
uiteindelijke doel dat een volledige Bijbel beschikbaar komt in een taal die men spreekt. VVoor
zelfstandig Bijbelgebruik en het toepassen van de juiste leesregels is enkel het Nieuwe
Testament of een selectie van Bijbelboeken niet genoeg. Met een deel van de Bijbel in bezit
zal de gewone man of vrouw afhankelijk blijven van iemand die de hele Bijbel kan lezen en
men blijft zo afhankelijk van anderen.

De Bijbel wordt gezien als onmisbaar voor persoonlijk heil en leven. Dit betekent dat de
grootte van een taalgroep geen reden kan zijn om niet tot de vertaling van de Bijbel over te
gaan. Ook Kleine taalgroepen moeten over de Bijbel kunnen beschikken.

De centrale vraag is: Hoe staat het met de beschikbaarheid van betekenisgetrouwe en
duidelijke overzettingen van de (gehele) Bijbel?

4.5.3 Conclusie

Het kernbegrip autopistie inclusief haar pneumatologische dimensie is grondstellend voor het
hermeneutisch proces van het lezen en interpreteren van de Bijbel. De autopistie legitimeert
dat in het hermeneutisch proces Tekst, lezer en context aan elkaar worden verbonden. De
fronten waartegen zij in stelling is gebracht, wisselen. Maar of het nu de traditie is of de ratio
van de lezer of de context, zij waarborgt de onafhankelijkheid van de Schrift in een
hermeneutisch proces waarin Tekst, lezer en context onlosmakelijk aan elkaar verbonden zijn.

De vooronderstelling van de autopistie blijkt niet geisoleerd te kunnen worden tot de Tekst
alleen. Bezien we het van of in zichzelf overtuigende karakter van de Schrift tegen de
achtergrond van de opvatting over de Heilige Geest, dan is er sprake van een doorwerking van
de Schrift door het getuigenis van de Heilige Geest met en door het Woord naar de lezer en
daarmee ook de context. De Heilige Geest verbindt deze aan elkaar. Hoewel het primaat in de
geinspireerde Tekst ligt en het sola Scriptura overeind blijft, zijn lezer en context — zij het ‘in
de tweede graad’ — belangrijke variabelen in het hermeneutisch proces. De vooronderstelling
van de autopistie legitimeert een hermeneutisch model waarmee (1) het primaat van de Tekst
is gewaarborgd omdat de Tekst de bron is van waaruit de Geest werkt, (2) de (nieuwe) lezer
een plaats krijgt omdat bij een juist verstaan van de Schrift de Geest de Uitlegger van het
Woord is in de lezer en (3) de kerk en haar leestraditie (oude lezers) meespreken omdat zij in
de context van tijd en plaats door het Woord en de Geest geschapen zijn.

145



TEKST

Bijbel, Woord van God, heilige Schrift

Heilige Geest

Lezer <mmrmmm > Context

individu, denk- en leefwereld leestraditie, overleveringsgemeenschap

Hermeneutische driehoek 1

De ‘smalle’ definitie die in het begin van dit hoofdstuk van de autopistie werd gegeven,
behoeft aanvulling. De werkdefinitie in paragraaf 4.2.1 luidde: ‘De autopistie is de
eigenschap van de Schrift die te omschrijven is als de zelfovertuiging die bij de lezer of
hoorder ervan leidt tot geloof, zonder dat er daarbij een externe autoriteit zoals kerk of traditie
aan te pas komt’. Er is een uitgebreidere definitie te verdedigen waarin de pneumatologische
dimensie sterker naar voren komt en niet alleen de lezer onderwerp is, maar ook de kerkelijke
context. Onze verbrede definitie luidt: ‘De autopistie is de eigenschap van de Schrift die te
omschrijven is als de zelfovertuiging die bij de lezer of hoorder ervan leidt tot geloof waarvan
getuigenis gegeven wordt in de overleveringsgemeenschap van de Schrift’. Die historische en
actuele overleveringsgemeenschap duiden we in ons schema aan met context. De autopistie is
niet alleen terug te vinden in de lezer, maar ook in de overgeleverde interpretatiegeschiedenis.

146



Hoofdstuk 5 Ecuadoraanse lezers en de bevindelijk gereformeerde aanpak

5.1 Inleiding

Nu we hebben vastgesteld dat de autopistie een hermeneutische driehoek legitimeert waarin
aandacht voor de Tekst, de lezer en de context samengaan, willen we bezien hoe dit model
interacteert met Bijbellezen in een missionaire situatie. Hoe verhouden de drie variabelen zich
tot elkaar wanneer ongeoefende Bijbellezers een tekst uitleggen? We spiegelen de
hermeneutische driehoek aan een in Ecuador gehouden experimentele leesoefening van de
gelijkenis van de verloren zoon. Vervolgens confronteren we de resultaten met de
hermeneutische aanpak zoals deze nu in de zending van de bevindelijk gereformeerden
gangbaar is. We sonderen daarmee niet alleen de toepasbaarheid van ons model in de zending,
maar we houden tevens de huidige hermeneutische aanpak van de bevindelijk gereformeerden
tegen het licht van een aanpak waarin de autopistie een rol van betekenis speelt. Op welke
wijze behoeft de huidige aanpak aanvulling?

We hebben verschillende leesgroepen met een minimum aan instructie laten mediteren over
de perikoop in Lukas 15. Voor een gelijkenis is gekozen omdat een gelijkenis niet verwijst
naar een in de werkelijkheid plaatshebbende gebeurtenis, maar al een boodschap in zich
verbergt en daardoor extra uitnodigt om te interpreteren. VVoor de gelijkenis van de verloren
zoon is gekozen omdat zij een perikoop is waarin een sterke tekening van personen voorkomt,
met wie men zich wel of niet kan identificeren. Gelijkenissen zijn bovendien verhalend en vol
herkenbare elementen. De hermeneutische benadering van de ene of andere gelijkenis,
waarvan er in de evangelién vele te vinden zijn, zal in de praktijk niet veel verschillen.
Daarmee kan de uitleg van een gelijkenis ook een hermeneutische Fundgrube zijn voor de
uitleg van deze en soortgelijke geschiedenissen.

In het eerste deel van dit hoofdstuk wordt na een korte bespreking van de setting van dit
onderzoek met behulp van de belangrijkste kernvragen uit ons model een analyse gegeven
van de resultaten, steeds gevolgd door een korte samenvatting van de bevindingen.* Het deel
eindigt met een evaluatie. We veronderstellen dat in een missionaire situatie de lezer met zijn
of haar ervaring en levensgeschiedenis de dominante factor is. De Bijbeltekst is relatief
onbekend en de traditie van de kerk ook. Wat is de sterke en wat de zwakke kant van deze
manier van Bijbellezen?

In het tweede deel bespreken we de hermeneutische aanpak van de bevindelijk
gereformeerden. Wat is respectievelijk haar zwakke en haar sterke kant? In hoeverre is deze
werkwijze toereikend voor het Bijbellezen in andere culturele omstandigheden? Ook dit deel
eindigt met een evaluatie.

Het hoofdstuk sluit af met een conclusie over de relevantie van de hermeneutische driehoek
Tekst, lezer en context in de zending.

! De uitkomsten van deze leesoefening dienen niet als empirische bewijsvoering voor het hier voorgestelde

hermeneutisch model. De citaten zijn uitvoerig weergegeven in het Nederlands om daarmee de lezer van dit
onderzoek de mogelijkheid te bieden de evaluaties aan deze weergave te toetsen.

147



5.2 Het leesonderzoek
5.2.1 De setting

De spontane lezingen van de gelijkenis van de verloren zoon (Lukas 15:11- 32) vonden in het
najaar van 2006 in Ecuador plaats. De gelijkenis is zelfstandig, zonder inmenging van
buitenaf en zonder voorbereiding gelezen door drie van elkaar te onderscheiden leesgroepen.?
De lezers waren afkomstig uit de benedenklasse van de samenleving.® Aan de voorgangers
van de betreffende gemeenten was gevraagd om de leesgroepen samen te stellen.

De baptistische lezers uit Machala

In Machala is de gelijkenis gelezen door Guillermo Morocho en Silvia Bravo van de Primera
Iglesia de Bautista de Machala en Laura Morocho, Angel Ramos, Nuri Suarez en Silvia
Garniari van de gemeente Alianza Miraflor de Machala. De eerste groep behoort tot de Iglesia
Bautista in Ecuador en de tweede groep tot de Alianza Cristiana y Misionera.”

De nieuwe lezersgroep uit Portoviejo

In Portoviejo is de gelijkenis gelezen door Maritza Barzuto, Beatriz Cedefio en Maria Cederio
uit Portoviejo. De drie vrouwen tonen sinds kort belangstelling voor de gereformeerd
presbyteriaanse zendingsgemeente Buenas Nuevas in Portoviejo.

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil

In Guayaquil is de gelijkenis gelezen door drie verschillende groepen lezers. De eerste groep
bestaat uit lezers die een tot vier jaar lid zijn van de gereformeerd presbyteriaanse gemeente
El Amparo: Danny Alava, Ingrid Salazar en Mirna Bernal. De tweede groep wordt gevormd
door lezers die vanaf 1998 lid zijn: Luz Moran Vargas, Angela Pilco Vinces, Mirella del
Consuelo Quimi Ledén en Mercedes Mieles Pacheo. De derde groep bestaat uit
kerkenraadsleden, leden vanaf 1998: Wilson Orlando Nieves Bernal, Ulbio Munoz Estrada en
Vicente Rail Cabrera Gonzalez.”

Alle groepen kregen identieke instructie: (1) Een van de groepsleden, uit het midden te
verkiezen, leidt het gesprek. (2) De lezing wordt geopend met het lezen van de perikoop en
het uitspreken van een gebed door de groepsleider. (3) ledere deelnemer geeft een getuigenis
over hoe hij of zij betrokken is geraakt bij de kerk en de Bijbel. (4) De perikoop wordt

Deze vorm van Bijbellezen is gebruikelijk bij veel groepen in de wereld die alleen beschikken over de
Bijbel, of een gedeelte ervan en geen toegang hebben tot hulpmiddelen, zoals commentaren, woorden-
boeken, enz.

Al de betrokkenen zijn stadsbewoners levend in een context van armoede en schaarste. Bij armoedecultuur
gaat het om een verbijzondering van de Latijns-Amerikaanse cultuur namelijk de leef- en denkwijze zoals
deze kenmerkend is voor grote groepen armen in de grote steden van Midden- en Zuid-Amerika.
Antropoloog Oscar Lewis heeft aan de basis gestaan van het concept van ‘culture of poverty’. Hij is auteur
van een groot aantal observatiestudies, gedaan in de sloppenwijken van de grote steden van Midden-
Amerika. Lewis schreef de meeste boeken tussen 1950 en 1970. O. Lewis, The Five Families. Mexican
Case Studies in the Culture of Poverty. New York: Basic Books 1975; O. Lewis, La vida: A Puerto Rican
Family in the Culture of Poverty. New York: Random House 1966; O. Lewis, The Children of Sanchez.
New York: Random House 1979; O. Lewis, A Death in the Sanchez Family. New York: Random House
1969. Zie voor een beschrijving van de Latijns-Amerikaanse armoede cultuur ook: J.H. van Doleweerd,
Latijns-Amerikaanse stedelijke (armoede)cultuur in missionair perspectief. Een gezichtspunt. Machala
2005.

www.ecuadorcristiano.com

Deze zendingsgemeenten zijn voortgekomen uit het zendingswerk van de Gereformeerde Gemeenten. Zie
voor achtergrondinformatie: www.zgg.nl.

148



nogmaals gelezen. De groepsleider geeft hierbij de instructie dat daarna iedere deelnemer de
gelegenheid krijgt om dit Bijbelgedeelte uit te leggen en aan te geven wat hij of zij aan
betekenis gevonden heeft. (5) Als iedereen geweest is, wordt afgesloten met gebed.

De lezingen vonden overdag plaats, in een hoekje van de kerkzaal of in een
zondagsschoollokaal.® De leesgroepen uit EI Amparo spraken meer dan een uur met elkaar.
De overige groepen minder dan een uur. De gesprekken hadden een natuurlijk verloop en
waren qua structuur en verloop een afspiegeling van hoe in deze Latijns-Amerikaanse
samenleving het spontane en volkse Bijbellezen veelvuldig plaatsvindt.” De deelnemers zijn
allen aan bod geweest, maar waren niet evenveel aan het woord. In totaal namen 19 personen
deel aan deze leesoefening, 13 vrouwen en 6 mannen. De deelnemers lazen de perikoop in het
bijzijn van de onderzoeker, maar zonder enige inmenging of instructie van zijn kant. De
lezingen werden digitaal opgenomen en vervolgens omgezet in schrift.?

Bij onze analyse van de gesprekken spelen de volgende vier kernvragen een rol (zie par.
4.5.2): (1) Komt het Woord aan het woord? (2) Heeft de uitleg een soteriologische spits die
aanvaard kan worden met het oog op het historische en actuele belijden van de kerk? (3)
Wordt de Bijbel gelezen in de bedding van de kerk? (4) Is de paradoxale spanning tussen een
nauwkeurige lezing van de tekst en de geestelijke of existentiéle toe-eigening gewaarborgd in
de benadering van de Schrift?

5.2.2 Het Woord

Het Woord behoort een zelfstandige en gerespecteerde plaats te krijgen in het proces van
uitleg. We zoeken in de leesverslagen naar aanwijzingen waaruit zou kunnen blijken dat het
Woord deze plaats heeft. We betrekken hierbij niet alleen de uitleg die de deelnemers geven
aan de gelijkenis, maar ook het persoonlijk getuigenis dat zij vooraf aflegden. Hoewel we de
mate waarin het Woord gezaghebbend heeft getuigd niet kunnen aflezen aan de uitleg die men
geeft aan de gelijkenis, kunnen we wel onderzoeken in hoeverre men expliciet verwijst naar
het Woord en de kenmerken van de tekst (sensus literalis).

De baptistische lezers uit Machala

Alleen Guillermo haalt in zijn getuigenis vooraf de Bijbel aan. God begon in zijn leven te
spreken, toen ‘hij luisterde naar de radio en begon met het lezen van de Bijbel’. Naar de kerk
gaan is bij hem het zich “versterken in Zijn Woord’.*® De anderen spreken in hun persoonlijk
getuigenis wel uitvoerig over hoe ze ervaren hebben gered te worden en hoe ze God, of de
Heere of Jezus hebben leren kennen in de kerk, door de bekendmaking van het Evangelie,
maar ze staan niet expliciet stil bij de werking van het Woord.

In het persoonlijk getuigenis dat Guillermo geeft tijdens de uitleg van de gelijkenis wijst hij
erop dat vele christenen in de kerk het Woord van God hebben, maar zich vaak ophouden op
plaatsen waar ze niet opgebouwd worden en waar ze zich aan elkaar verbinden en geen goed
getuigenis geven. Het Woord doet dan blijkbaar geen kracht. Maar, zo zegt hij dan, ‘Hij pakt

Machala: 20 oktober 2006; Portoviejo: 16 oktober 2006; Guayaquil: 6, 12 en 13 oktober 2006.

J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 39 vv.

De audio’s en de uitgeschreven teksten zijn in het Spaans en in bezit van de auteur van dit onderzoek.

In deze leesoefening zijn lezers en context geen object van onderzoek. De focus is de uitkomst van de
lezing en de hermeneutische werkwijze. Naar aanleiding daarvan vindt reflectie plaats over de
veronderstelde invioed van de lezer en zijn of haar culturele achtergronden en de invlioed van de
leestraditie.

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 2.

149

© 0 N o

10



ons dan beet en neemt bezit van ons en geeft ons zegen, dat is Zijn Woord, aan hen die Hem
niet kennen’.** Het Woord is dan het middel dat de Heere gebruikt om mensen tot Zich te
trekken.

Silvia bezigt dikwijls de uitdrukking ‘Woord van de Heere’. Zij is de enige van alle lezers die
de tekst van de verloren zoon vers voor vers naloopt en diverse verwijzingen aanhaalt uit
andere gedeelten uit de Bijbel die zij verbindt aan deze perikoop. Als ze het heeft over de
zoon en de tegenspoed, verwijst ze naar de tekst in Johannes 15:5 waar de Heere Jezus zegt
dat iemand zonder Hem niets kan doen. Als de zoon terugkomt en zich bekeert, dan verwijst
ze naar de tekst in 1 Johannes 1:9, waar staat dat als wij onze zonden belijden Hij getrouw en
rechtvaardig is om ons de zonden te vergeven. Meer dan tien keer komt zij moeiteloos met
een dergelijke referentie uit het hoofd geciteerd, waarmee zij blijk geeft het Woord zelf als
uitlegregel te willen hanteren. Als zij is aangekomen bij de tekst waarin gesproken wordt over
de schoenen die de teruggekeerde zoon van de vader ontvangt, dan maakt ze daar een
verwijzing naar het Woord van God namelijk naar Efeze 6:15 waar Paulus de uitdrukking
bezigt ‘de voeten geschoeid met de bereidheid van het Evangelie’. Voor Silvia is het zo dat
we van God deze schoenen krijgen en tot inzicht komen en ‘dat het Woord van God kracht in

ons is en dat we gescheiden van God niets kunnen doen’.*?

Angel vindt deze gelijkenis ‘een van de mooiste gelijkenissen uit de Bijbel’. En wanneer Nuri
het verhaal vertelt hoe zij een dienst bezoekt en zich aan God wil overgeven en de predikant
hoort preken alsof het alleen tegen haar was, antwoordt Angel dat het erop lijkt dat het Woord
van God tot haar kwam.™ Voor het overige spreken de lezers uit de Miraflor vooral over hoe
zij zelf God hebben leren kennen en ervaren, zonder te verwijzen naar de inhoud of het gezag
van het Woord.

De nieuwe lezers uit Portoviejo

Maritza zegt in haar persoonlijk getuigenis dat haar problemen haar naar de kerk hebben
geleid en ‘dat z}j daar de Bijbel heeft leren kennen. Maar dat zij nog maar net begint en haar
nog niet kent’.** Voor Beatriz is de Bijbel het gezaghebbende boek geworden. In de roomse
kerk gebruikte ze nooit de Bijbel. Maar nu is ze van mening dat de Bijbel het boek is waarin
God zegt wat verkeerd is en dat we moeten gehoorzamen, ‘omdat het allemaal geinspireerd is
door God. Het zijn profeten die door God geinspireerd werden en het allemaal hebben
opgeschreven en het is voor mij het mooiste boek van deze aarde. Er is geen ander boek
waarin we Hem kunnen leren kennen. En dit alles, heel deze verandering heeft gemaakt dat ik
anders ben geworden, zelfs mijn kinderen heb ik Hem voorgedragen, al gaan ze nog niet naar
de kerk’."® Maria zegt nog niet veel van de Bijbel af te weten, maar ze ziet het wel als het
boek waardoor God spreekt en ze hoopt er ook meer van te leren.®

In de uitleg van de gelijkenis komen we sporadisch een expliciete verwijzing naar het gezag
van de Bijbel tegen. Van de huurlingen bij de vader (vers 17) wordt door Maria gezegd dat zij
met het Woord van God zijn. En als Beatriz haar dan de vraag stelt hoe zij dat in de praktijk
brengt, antwoordt zij: ‘Omdat ik altijd luister naar en lees in de Bijbel, de kerk bezoek, naar
het Woord van God luister en mij bekeer van mijn zonden, zodat ik schoon ben.” De Bijbel is

11 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 4.
2 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 20086, 6.
13 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 15.
¥4 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 20.
5 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 21.
6 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 21.

150



voor Maria en Beatriz het Woord van God. Ernaar luisteren en het gehoorzamen wordt
verbonden aan bekering en jezelf reinigen van je zonden. Beatriz zegt enkele ogenblikken
later: “Wij waren verloren dochters. We hadden ons van Hem verwijderd en we keerden naar
Hem terug, en desondanks reikte Hij ons de hand. Hij gaat voort ons te helpen omdat wij door
het Woord steeds meer duidelijkheid krijgen over de waarheid, en zo zullen we Hem meer

leren kennen en dagelijks gaan we Hem meer liefhebben’.”

De perikoop wordt aan het begin gezamenlijk gelezen, maar niet tekst voor tekst doorgelopen.
De gedachten die aanhaken en betekenis hebben voor de lezers, worden gebruikt om
gezamenlijk hierover van gedachten te wisselen. De tekst heeft verder geen stem meer.

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil

In het persoonlijk getuigenis van bijna alle deelnemers speelt de Bijbel een belangrijke en niet
weg te denken rol. Het Woord heeft hen tot kennis van God en Jezus Christus gebracht. ‘Ik
begon het Woord te lezen en God heeft mijn leven aangeraakt’ (Mirna).18 ‘Door het Woord
spreekt God tot mij’ (Angela).'® ‘Door de Bijbelstudies begon ik werkelijk te leren wie God
was, dat Hij levend was en niet van hout en dat God in waarheid Zijn Zoon had gegeven aan
het kruis. Nu ik God ken door Zijn Woord zie ik wat de ware vrijheid is in mijn persoon.
Ziende op dit bijzondere Woord dat levend is en me de ware liefde van God doet voelen voor
personen zoals ik en me doet voelen een diepe ervaring van bekering en me doet zien dat ik
erg slecht ben geweest, zo slecht dat ik mezelf niet uit de slechtigheid kon halen. Maar Hij is
z0 goed geweest dat Hij me in Zijn armen heeft genomen en gedragen heeft en me beschermd
heeft. Hij deed dat met mij door middel van Zijn Woord’ (Mirella).?’ ‘Ik dank God en Jezus
Christus omdat ik Hem heb leren kennen, door middel van hun Woord. Ik heb veel zaken die
God niet behaagden gelaten, omdat ik kennis heb gekregen aan Zijn Woord® (Ulbio).? “Zijn
Woord is getrouw. Het is een zekerheid dat God tot ons wil spreken door Zijn Woord. Het is
het enige medium waardoor Hij dat doet. Hij spreekt zo tot Zijn volk. En omdat ik deel
uitmaak van Zijn volk om Zijn stem te horen, moet ik ook elke dag luisteren naar Zijn Woord’
(Wilson).? “‘God werkte in mijn hart door Zijn Geest. Beetje bij beetge leerde ik Hem kennen
totdat ik tot kennis kwam van Zijn Woord door de studies’ (Vicente).”®

Danny, Ingrid en Mirna

Danny loopt de perikoop van de gelijkenis door en voorziet elke tekst van een Kkorte
verklaring. Als hij komt bij de geschenken die de vader aan de jongste zoon geeft, maakt hij
een verwijzing naar het Woord. ‘Als wij ons onmachtig voelen dat we niets zonder Hem
kunnen doen, niets zonder de wil van God, dan is het zeker dat Hij ons zal bekleden met de
wapenrusting van God en het borstwapen van de gerechtigheid, dan gaat Hij ons het Woord
geven, het zwaard voor het gevecht van het dagelijkse leven en dan zullen we overwinnaars
zijn, zoals David voor Goliath.” Aan het eind van de lezing benadrukt Danny nog dat het een
grote troost is dat Christus ons het Woord, dat is Zijn brief, heeft nagelaten. Daar vinden wij
alle troost in, een medicijn tegen de pijn van onze ziel.* Voor elke verdrukking is een recept
en een klein gedeelte van deze Bijbel heelt onze wonden.

Y7 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 25, 26, 27.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41.

19" J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 46.

20 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 47.

2L J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 59.

2 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 60.

2 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 60.

4 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 36, 42.

151



Ook Ingrid staat uitgebreid stil bij de perikoop en loopt de geschiedenis langs en geeft haar
uitleg. Ingrid brengt de zekerheid van het Woord ter sprake als ze gekomen is bij de
ontmoeting van de jongste zoon bij de vader (vers 21). ‘Dit is wat we hier zien, ondanks alles
wat gebeurd is. God sluit voor ons nooit de deuren. Hij is altijd gewillig om onze harten te
horen, helemaal wanneer we verootmoedigd en verbroken voor Hem komen. Dan is Hij altijd
gewillig ons te horen. Zijn Woord zegt het en het is een belofte en het is erg zeker.”®

Voor Mirna is het Woord van God vooral een richtsnoer. ‘Ik wil in Zijn wegen wandelen en
me niet van Hem afkeren, mijn naaste helpen, want dit is het wat God in Zijn Woord gebiedt.’
Ze leest daarom ook elke dag in de Bijbel en dan is het voor haar alsof God tot haar spreekt.?®

Luz, Angela, Mirella en Mercedes

In deze leesgroep wordt de tekst globaal doorgenomen. Nadat Mirella de tekst geparafraseerd
heeft herhaald, staan de deelnemers stil bij het thema dat hen heeft aangesproken. Expliciete
verwijzingen naar de Bijbel en haar gezag, zijn er niet. Duidelijk is wel dat de Bijbel het
Woord van God is, waardoor God onderwijst. Mirella vat het voor de leesgroep aan het eind
van de lezing samen: ‘We moeten dankbaar zijn, en God dagelijks meer zoeken, lezen in Zijn
Woord, en ons dagelijks meer voeden met Zijn liefde en barmhartigheid. We moeten God
zoeken door middel van Zijn Woord zodat Gods Geest in ons zou wonen, in ieder van onze

levens’.?’

Wilson, Ulbio en Vicente

In deze leesgroep staat men alleen stil bij datgene uit de gelijkenis waarnaar de aandacht werd
getrokken. Er komen in de uitleg van deze leesgroep geen expliciete verwijzingen voor naar
het gezag van de Bijbel.

Bevindingen

Bij de baptistische lezers uit Machala vindt hoegenaamd geen expliciete verwijzing plaats
naar de Schrift als gezagsbron. Wel komt de boodschap van de Bijbel, samengevat in het
woord ‘Evangelie’ aan de orde. Het Woord c.q. het Evangelie is middel om iemand tot
(kennis van) God te brengen. VVoor de nieuwe lezers uit Portoviejo is de Bijbel het boek van
God. De Bijbel bevat de waarheid. De gereformeerd presbyteriaanse lezers drukken het
explicieter uit. De Bijbel heeft hen tot kennis van God en Jezus Christus gebracht. Het is
middel tot de zaligheid. Het Woord van God is hun geestelijk voedsel. Zonder twijfel is voor
allen de Bijbel het gezaghebbende Woord van God.

Slechts bij twee personen wordt er bij de uitleg van de gelijkenis verband gelegd met andere
Schriftgedeelten. Het is vooral Silvia B. uit Machala die hierin uitmunt. Ook bij Danny uit
Guayaquil komt het voor. Bij de overige zeventien lezers speelt intertekstualiteit geen rol.

Voor wat betreft het belang van de letterlijke tekst van de gelijkenis kan zonder uitzondering
worden gezegd dat daar geen aandacht voor is. We komen geen voorbeelden tegen waarin
wordt gezocht naar de zin en bedoeling van de letterlijke tekst.

25
26
27

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41, 42.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 52.

152



5.2.3 De soteriologische spits

In ons hermeneutisch model heeft de uitleg van de Schrift een soteriologische spits, gericht op
het verkrijgen van de zaligheid door het geloof in Christus Jezus. Het heil is in Christus
gelegen en Hij is de Zaligmaker van zondaren. Heeft de uitleg in de leesgroepen een
soteriologische spits die aanvaard kan worden met het oog op het historische en actuele
belijden van de kerk? We zochten in de teksten of en hoe de lezers deze verbonden aan heil en
zaligheid.

De baptistische lezers uit Machala

Guillermo ziet in de verloren zoon een beeld van ons mensen, die het goede dat zij krijgen
doorbrengen en niets doen met het kostbare geschenk, namelijk de zaligheid, die God ons
geeft. Toch brengt de Heere verloren schapen weer terug naar de stal.?

Silvia is van mening dat de verloren zoon ons leert dat we als we verwijderd zijn van God
niets kunnen doen. Toch bevredigt een dergelijk leven niet. De zoon komt tot inkeer. Dit
betekent dat als wij onze zonden belijden, God getrouw is.?°® De zoon gaat terug naar de
vader, die zijn kind geen slang geeft als hij om brood vraagt. Ze verwijst hiermee naar een
uitspraak van Jezus.® Silvia ziet hier de vader doen wat God doet. Hij vergeeft en bewijst
barmhartigheid. Zo doet God bij degenen die bij Hem terugkomen. Zij zijn voor Hem een
uitverkoren geslacht, een koninklijk priesterdom en een heilig volk®* en hebben een
wapenrusting ontvangen.®* Het is de duivel die mensen van God verwijdert. Maar God heeft
ons de Heilige Geest gegeven om ons te versterken en de rots, dat is Jezus Christus.
Gescheiden van God kunnen we niets, maar met God zijn we volmaakt.*® ‘De duivel wil ons
vernietigen. Hij wil ons doden. Maar Jezus Christus staat klaar om ons schoenen te geven en
ons te kleden met het schild van de gerechtigheid om ons te versterken met de Heilige Geest.’
Dat de zoon gewassen wordt duidt op de reiniging van de zonde veroorzaakt door de
ongehoorzaamheid van de zonde. Zo maakt God van ons nieuwe schepselen.®

Angel identificeert zich met deze gelijkenis omdat het een grote zegen is dat hij door genade
is gered door de dood van Jezus Christus, want hij voelde dat zoals hij leefde hij verloren was
maar nu heeft hij redding gevonden door Zijn Woord, door het offer van Jezus Christus. De
gelijkenis leert ons dat, wie het ook mag wezen: als hij maar tot inkeer komt, treft hij altijd de
open armen van de vader aan. ‘Ik heb ook zo’n moeilijke periode in mijn leven gehad, dat ik
geen uitweg meer zag, maar als je de zaken in de handen legt van de Heere, dan zul je altijd
redding ontvangen. Daarom houd ik me ook bezig met prediken namelijk dat er daar een grote
schat is omdat God de oplossing is.®

Nuri geeft aan dat zij verloren was en afgescheiden leefde van de wegen van de Heere, maar
toen ze haar leven aan Hem had overgegeven, veranderde alles. Nu leeft zij om Hem te
dienen. Zoals de verloren zoon bevond ook zij zich in een andere stad omringd door mensen
die Hem niet kenden. Ook zij had niets te eten. Totaal verloren. Maar de verloren zoon
erkende dat hij ver van zijn vader was en dat bij zijn vader alles was wat hij nodig had

8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 4.

2 1 Joh. 1.9.
% Matth. 7:9 en Luk. 11:11.

8 1 Petr. 2:8.
2 Ef.6.
¥ Kol. 2:10.

34
35

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 6-9.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 13, 14.

153



waardoor hij overwoog terug te keren. ‘Hoe vaak passeren ons geen moeilijke momenten en
problemen die voor onze geest ondraaglijk zijn? Maar er is een oplossing voor dit alles.”

In dezelfde geest spreekt ook Laura: ‘Ik dank God, want Hij heeft mij gered. Hiervoor leefde
ik verloren omdat we leefden alsof de Heere niet bestond. Maar dat de Heere mij gered heeft,
mij gezaligd heeft in deze wereld waar ik in leefde. Ik dank Hem omdat ik nu leef in het licht

en leef om Hem te dienen’.®’

De nieuwe lezers uit Portoviejo

Beatriz merkt naar aanleiding van de gelijkenis op dat ‘wij’ voor God allemaal kinderen zijn.
De een heeft zich bekeerd en de anderen zijn zonder te weten nog niet bekeerd. De jongste
zoon vroeg aan God zijn erfenis. God geeft ons immers een vrije wil. Hij doorkruist onze
plannen niet. Hij staat toe dat we ons van Hem afkeren. ‘Maar altijd is Hij er. Wat Hij
verwerpt is de zonde en al het kwaad dat we doen. Maar Hij is er als wij zoals dit kind tot
Hem vluchten. Zo is het. Als we in zulke grote nood zijn, dan zoeken we God. En dan wordt
Hij niet toornig, want als een zondaar zich bekeert, dan is er feest in de hemel. Zo reikt God
ons telkens de hand. God zoekt het verlorene. Deze gelijkenis is een beeld van ons. Ook wij
waren verloren zonen en hadden ons van Hem afgekeerd en keerden terug. Hij heeft ons de
hand gereikt en helpt ons en door het Woord gaan we Hem steeds beter leren kennen en elke
dag houden we meer van Hem. Volmaakt zijn we niet, maar Jezus gaat tussen ons in staan.
Hem moeten we om vergeving vragen. Hij helpt ons en richt ons weer op. We zijn dood in de
zonde maar we zijn herleefd.’ 8

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil

Danny, Ingrid en Mirna

Danny ziet in de verloren zoon de ongehoorzaamheid van de mens zoals deze er is na de val
van Adam en Eva in het paradijs. Het gaat hier om een vergelijkbaar iets. ‘God gaf ons alle
moois, gaf ons het toezicht erover, schonk ons alle liefde. Hij schonk ons alles en het ontbrak
ons aan niets. En wat deden wij vanaf het begin? Ongehoorzaamheid. Zo begonnen wij. Maar
als we terugkeren ontmoeten we opnieuw een God van liefde.”®® “In werkelijkheid zijn wij
overvloedig in ontrouw en armoede. Omdat we God missen, overtreden we ieder moment zijn
geboden. We zijn bedelaars met lege handen. Maar God voorziet, als het bij ons opraakt en
we ons tot God keren om het te verzoeken. In moeilijke momenten en als we het benauwd
hebben, denken we aan God. Zo is het met ons mensen. Maar dan komt de bekering. Mijn
God, vergeef mij, Heere, vergeef mij want ik ben van U weggelopen. Zoals het met de zoon
ging, ging het ook met ons. Het is dezelfde routine van het leven. Soms zijn we in tijden van
overvloed en leven we in tijden van de genade.”*® De bekering die dan volgt is volgens Danny
een verootmoediging voor God. Het is een jezelf onwaardig voelen en een vragen om
opnieuw in Gods wijngaard tewerkgesteld te worden. En dan wordt de liefde van God
ervaren. Het is dezelfde God Die ons na de val in het paradijs bekleedde met dierenvellen. Het
is dezelfde God van liefde. ‘Denk aan het visioen van Jozua de hogepriester. 1k ben als een
brandhout uit het vuur gerukt. Goed, maar zijn vuile kleren werden uitgetrokken en hij kreeg
hemelse kleren. Waarom? Omdat hij die bekering gevoelde en als we ons onwaardig voelen
dat Christus voor mij gestorven is. Als we voelen dat we in onszelf helemaal niets kunnen
door eigen kracht, maar alleen door de wil van God, dan zal Hij ons kleden met de

% J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 13.
% J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 14.
% J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 23, 27.
% J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 34.
%0 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 35.

154



wapenrusting van God en het borstwapen der gerechtigheid. Dan geeft Hij ons Zijn Woord,
het zwaard voor het gevecht in het dagelijks leven en dan zullen we overwinnen zoals David
voor Goliath.”** Het terugkeren van de zoon wordt bij hem een beeld voor het werken in de
kerk en de ring die de zoon krijgt, is de ring van de Heilige Geest. De ring ontvangen we als
teken dat we als kerk de verloofde of bruid van de Heere zijn. En iemand die deze ring heeft,
heeft Christus in zijn hart en zal de grote bruiloft in de hemel verwachten.

Ingrid ziet in de gelijkenis de orde van het heil. Ze volgt de tekst op de voet en past de
woorden toe op het heil. Eerst zijn er de algemene zegeningen in de schepping. Maar we slaan
er geen acht op, totdat we in een toestand terechtkomen van totale misere, zoals deze zoon.
Als we nog beschikken over de rijkdommen, hebben we God niet nodig. ‘Maar wanneer we in
onze zonden leven, wanneer we ver weg zijn, vuil zijn en ons niet in de aanwezigheid van
God zouden kunnen begeven, als we zover weg zijn, dan heeft God ons nog gezien.”* Ingrid
legt de nadruk op de liefde van de vader. ‘Deze orde van het heil kan nergens mee worden
vergeleken. Als God ons roept, dan raakt Hij ons aan. Dan komt Hij in ons leven. En dat is
wat wij allemaal, de een wat anders dan de ander, hebben ervaren. En’, zo benadrukt zij dan,
‘zo was het wanneer God mijn hart aanraakte.” ‘Als God ons geroepen heeft, en wij komen
terug naar Hem, dan erkennen wij onze ellende. Als we erkennen tegen Hem gezondigd te
hebben en dat we ver bij Hem vandaan in een staat van misére verkeren, met alle
verootmoediging dat we niet waard zijn om Zijn kinderen genaamd te worden, dan zullen we
toch Zijn liefde herkennen die Hij voor ons heeft, ondanks dat alles.”*® God zal de deuren niet
sluiten. Hij zal altijd willen luisteren naar ons hart, helemaal wanneer we vernederd en
verbrijzeld voor Hem komen. En dan geeft Hij ons de zaligheid. Hij geeft ons het geschenk
van het offer van Jezus Christus aan het kruis.

Mirna ziet in de gelijkenis een aansporing om standvastig te blijven in de wegen van de
Heere. ‘Als ik van Christus ben en ik door moeilijkheden en verzoekingen die ik in dit leven
heb, me van Hem verwijder, dan verlies ik veel. Dan zal ik in de misére terechtkomen, omdat
ik dan Jezus niet in mijn leven heb en daarna zal ik daar berouw over hebben en dan zal ik
vergeving van zonden vragen aan de Heere en opnieuw terugkeren. Maar God met Zijn
oneindige liefde die Hij voor Zijn kinderen heeft, Hij zal het doen. Maar ik geloof dat ik nu in
de wegen van de Heere wandel en ik moet met vastberadenheid doorgaan.”** Ze illustreert dit
met een ervaring uit haar eigen leven.

Luz, Angela, Mirella en Mercedes

Mirella focust vooral op de verkeerde omgang van de zonen met hun vader. ‘We zien hier het
doel van God dat in onze persoonlijke levens vaak plaatsvindt. Dikwijls zijn wij samen met
onze ouders en onze geliefden en dan waarderen we hen niet, terwijl dit het grootste is wat
God ons gegeven heeft en zo zien we hier ook de minachting van een broer, zoals de
menselijke natuur ook is en als mensen hebben we deze jaloersheid.”* Ze verbindt verder de
gelijkenis aan de barmhartigheid van God die wordt uitgetekend in de vader in de gelijkenis:
een God vol liefde en vol van verwachting voor deze zoon. De jaloersheid van de
thuisblijvende zoon herkent ze in haar eigen leven. ‘Zo vraag ik de Heere dat Hij mij kracht
zou geven om op te staan zoals de jongste zoon en terug te keren tot het huis van zijn vader.
En zie wat een vreugde is het dan om te staan dicht bij de wil van God, meer ootmoedig te

*J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 36.
2 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 39.
* J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 39.
*J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41.
* J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 50.

155



zijn.” Vervolgens vult ze dit ook praktisch in: ‘Laten we ook navolgers zijn van onze vaders,
want onze vaders zijn zij die ons onderwijzen, omdat God deze vader heeft aangesteld om ons
te onderwijzen. Dikwijls waarderen we deze vaders niet, maar dit is het nieuwe onderwijs dat
God mij door Zijn Woord geeft, namelijk dat wij onze ouders moeten respecteren, niet van
hen eisen, maar op hen vertrouwen, want geen enkele vader wil het kwaad voor zijn kind’.*®

Luz borduurt verder op de onderlinge jaloersheid onder broeders en zusters in de kerk. ‘We
mogen geen jaloersheid hebben tussen broeders en zusters onderling. Als de ene meer
zegeningen ontvangt of een dienstwerk meer krijgt, dan mogen we niet jaloers zijn. We
moeten47bedenken dat Hij eenieder geeft wat Hem behaagt. Want het behaagt Hem je te
geven.’

Angela ziet in de gelijkenis een zoon die zich bekeert. Op dat moment kreeg hij God in zijn
hart en op dat moment erkende hij zijn zonden. Zo kan het ook met ons zijn, dat we aan de
kerk verbonden zijn, maar ons daarvan weer verwijderen en dat God ons roept. Dat is de
Heilige Geest Die in ons woont en Die ons laat zien dat we op de verkeerde weg zijn. Verder
wijst ze op de eigenschappen van de vader die ze verbindt aan de eigenschappen van God de
Vader. ‘Ik heb de volledige zekerheid om het verbond dat Hij met ons gemaakt heeft. Als wij
afdwalen zoals het Woord ons zegt, dan zullen wij ook weer terugkeren. Ik heb het grote
vertrouwen dat ondanks dat ik een grote zondares ben, Jezus voor mij stierf om mij te redden
en dat ik Hem zoek. Hij zal naar mij luisteren.”*® Het wonder wordt alleen maar groter als ze
ziet hoe de oudste zoon reageert. ‘Deze denkt dat zijn vader gek is. Maar God is
wonderbaarlijk goed voor ons. Soms verdienen we niets, maar nochtans geeft Hij ons grote
zegeningen. 49

Voor Mercedes is de kern van de gelijkenis erin gelegen dat ‘wij ons altijd maar weer van
God verwijderen en dat Hij ons weer terugbrengt. Hij is er altijd om ons te helpen en Zijn arm
uit te strekken opdat wij in Zijn wegen zouden wandelen’. De gaven die de vader aan de zoon
geeft, verbindt zij met ‘het geschenk, de pure genade waar we niets van verdiend hebben, van

de Zoon Jezus Christus Die gestorven is aan het kruis voor onze zonden’.*°

Wilson, Ulbio en Vicente

Dat de zoon belijdt dat hij tegen de vader heeft gezondigd en tegen de hemel, herkent Ulbio.
Hij heeft hiervan ook het nodige in het leven ervaren, zoals bij de jongste zoon. ‘Ik zondigde
tegen God, zoals deze zoon, ook een beetje trots, zo bracht ik wat God mij gegeven had
erdoor, opstandig ook want ik wilde me zo leek niet onderwerpen aan de regels van God.”™*
Ulbio markeert deze periode als zijn leven doorbrengend zonder kennis aan Christus, levend
met de erfenis die God had gegeven. En toen gebeurde met hem wat ook met de zoon
gebeurde en ging hij tot God roepen. Ulbio sluit af met de volgende toepassing: ‘Als we zien
wat er in de mens gebeurt wanneer God het hart aanraakt, zoals deze zoon, moeten we
terugkeren omdat we zonder Christus verloren verder leven. En dit gebeurde ook met deze
verloren zoon’.>2

% J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51.
7 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51.
* J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51.
#J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51.
%0 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 52.
L J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 61.
°2 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 62.

156



De gedachte van Vicente over deze gelijkenis sluit daarbij aan. ‘Geestelijk gesproken was ik
als deze jongeling en ik verliet mijn geestelijke vader, mijn hemelse vader. Ik leefde
vijfendertig jaar zonder Hem, een verloren leven, een leven van opstand tegen Hem.”®
Vicente heeft nu begrepen door het Woord, wie God is en hij heeft begrepen hoe zijn
geestelijke toestand is en dat hij zijn geestelijke Vader door Jezus Christus nodig heeft.
Gelukkig roept de Heere. ‘Hij is het Die bewogen door Zijn barmhartigheid ons doet
terugkeren, niet omdat we dat willen, of dat we het zouden kunnen, nee, ik was het niet, het
was niet mijn beslissing, niet mijn wil, dat ik wilde terugkeren, Hij was het Die mijn hart
aanraakte. Ik moest mijn geestelijke wantoestand erkennen. Het is zoals de Vader in deze
gelijkenis het zegt: Mijn zoon was dood maar is weer levend geworden, hij was verloren,
maar is weer gevonden. Zo was ik ook dood in overtredingen en zonden, maar deze Vader
door Jezus Christus heeft ook mij een nieuwe mogelijkheid gegeven en een nieuw leven. Ik
ben, zoals ze dat zeggen, weer opgestaan, gevonden door Hem in Zijn genade door Zijn
barmhartigheid. Maar ik verdien er niets van.”*

Verder staat hij stil bij de schatten die de zoon krijgt en geeft een samenvatting: ‘Het is nodig
dat we onze ogen richten op Hem en erkennen dat we zonder Hem niet kunnen leven. Zonder
Hem zijn we dood, leven we in de vuiligheid en wentelen we ons in de modder, vanwege
onze zonden, maar wanneer God ons hart aanraakt keren we terug naar onze eeuwige Vader
en kunnen we ons verblijden en verheugen in een volkomen leven met Hem, kennende zijn
liefde en barmhartigheid en kunnen we ons erin verheugen zijnde vergeven door Hem en dat
alles uit genade, door Zijn barmhartigheid, niet omdat we iets zouden hebben verdiend’.>

Wilson ziet in de jongste zoon een vergelijking met christenen die, ook al zijn ze echte
christenen, van God afdwalen, ‘vakantie nemen’. Als hij naar deze zoon Kkijkt, dan is er
herkenning. De wereld lijkt op een moment alles te bieden, maar daarna blijft er niets over en
wendt hij zich zoals deze zoon niet eens tot zijn vader. Dat de zoon zegt op te staan en naar
zijn vader te gaan met de belijdenis ‘ik heb gezondigd tegen de hemel en voor u’, is voor
Wilson de kern van de gelijkenis. ‘Ik geloof dat dit iets van een erkennen is van zijn zonden.
Hij heeft tegen God gezondigd, zegt de geschiedenis, tegen de hemel en voor U. Ik geloof dat
wanneer we als kinderen van God van Hem afdwalen, dat we tegen God Zelf zondigen. En dit
is een daad van geloof en bekering. God wil dat we ons bekeren van onze zonden, dat we
onze slechte toestand inzien, zoals deze jongen zag en wanneer we dan bij de varkens zijn en
het voer eten, onze zonden erkennen en dat is wat God wil. Dat ik erken een zondaar te zijn.’
En dan vervolgt hij later: ‘Ik denk dat God zo is. Hij staat nu te wachten dat mensen zich van
hun zonden bekeren en hun conditie van misere inzien. Hij wil ze vergeven.” ‘Het is de
toestand van de mens, verloren, ook dood, maar alles wordt geboren uit de barmhartigheid
van God en Zijn genade om ons onze zonden te vergeven door Jezus Christus. Ik geloof dat
Jezus Christus kwam om ons te zoeken, om ons te redden en aan het kruis gaf Hij Zijn leven,
toen Hij Zijn bloed stortte. Zo vond Hij ook ons, kocht ons met Zijn bloed, Hij redde ons.”*®

Bevindingen

Het christelijk geloof speelt een belangrijke rol in de uitleg. Wel is het aantal uitleggingen met
het oog op heil en zaligheid zeer divers. De jongste zoon die van huis met de erfenis is
vertrokken en die doorbrengt, is onder andere het beeld voor verwijderd zijn van God (Silvia),
verloren schapen die weer teruggebracht worden (Guillermo), een moeilijke periode in het

53
54
55
56

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 62.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63-64.

157



leven (Angel R.), afgescheiden of afgekeerd leven van de Heere (Nuri, Beatriz, Mirna,
Angela, Mercedes), ongehoorzaamheid en zondeval (Danny), toestand van misere (Ingrid),
zondigen tegen God (Ulbio), een verloren leven (Vicente), afgedwaalde christenen (Wilson).
Dat de zoon tot inkeer en terugkeer komt, verwijst onder andere naar een belijdenis van
zonden of bekering en berouw en het ontvangen van vergeving en liefde (Silvia, Danny,
Mirna, Ingrid, Wilson), de weg van redding en verlossing bij God (Angel, Nuri), terugkeer
naar God (Beatriz, Angela, Mercedes), een roepen van God, dat God het hart aanraakt (Ingrid,
Ulbio), dicht bij de wil van God leven en ootmoedig zijn (Mirella), een nieuwe mogelijkheid
ontvangen (Vicente). De vader is bij alle lezers een beeld van God, Die genadig vergeeft en
allerlei gaven schenkt, het verlorene zoekt en het geschenk geeft van het offer van Jezus
Christus aan het kruis. Men spreekt veelal niet alleen over de algemene aanduiding God of
Vader, maar ook over Jezus Christus. Jezus Christus is de rots en Hij geeft ons de
wapenuitrusting (Silvia). Jezus Christus is voor mij gestorven (Danny), God schenkt ons het
offer van Jezus Christus aan het kruis (Ingrid, Mercedes) en Jezus stierf voor mij (Angela) en
door Jezus Christus is God mijn geestelijke Vader (Vicente) en door Jezus Christus wordt
vergeving van zonden ontvangen. De Heilige Geest wordt een enkele keer genoemd. De
Heilige Geest is een geschenk en gave van God (Silvia), een gave die te vergelijken is met de
ring die de zoon krijgt (Danny). Samengevat staat de zoon die wegtrekt voor: wereld, zondig
leven, vastlopen, in de problemen komen, duisternis en duivel. De zoon die terugkomt bij de
vader ontvangt redding, zaligheid, vergeving, barmhartigheid, licht, vervulling van zijn
noden. Zijn terugkeer is het komen tot inkeer of bekering. Op de achtergrond speelt daarbij
het heilswerk van Jezus Christus.

De oudste zoon krijgt alleen aandacht in de tweede groep gereformeerde lezers in Guayaquil.
Mirella wijst op de jaloersheid van de thuiszittende zoon en Luz valt haar daarin bij. De
centrale betekenis van de gelijkenis komt te liggen op het waarderen van de gaven van onze
(geestelijke) vaders en het tevreden zijn met de taak en plaats in de kerk.

Dat het niet alleen heilservaringen zijn die aan deze gelijkenis worden gekoppeld, maar ook
dagelijkse ervaringen in de kerk, zien we in de uitleg van de ervaren groep lezers uit de
gereformeerd presbyteriaanse gemeente te Guayaquil. Zij leggen naar aanleiding van de
gelijkenis verband met de onderlinge verhoudingen in de gemeente en gevoelens van
jaloersheid en afgunst (Mirella, Luz). Slechts een enkele keer leggen lezers verbanden met
andere gedeelten in de Schrift (Silvia, Danny).

Heeft de uitleg een soteriologische spits die aanvaard kan worden met het oog op het
historische en actuele belijden van de kerk? De interpretaties volgen de lijnen van het
soteriologisch belijden van de kerk: ‘de mens is een zondaar, afgedwaald van God’, en: ‘deze
mens heeft verlossing nodig en vindt deze in God en Jezus Christus’. De taal waarin men dit
uitdrukt is gestempeld door eigen ervaring van dit heil. Bijna zonder uitzondering
interpreteert men de gelijkenis als zijnde een analogie van de wijze waarop men het
persoonlijk heil verkregen heeft. Naar de norm van de gereformeerde belijdenis zijn
kanttekeningen te plaatsen bij de gedachte dat wij allemaal kinderen van God zijn met een
vrije wil (Beatriz).

5.2.4 De bedding van de kerk
De lezer en de kerk horen bij elkaar. Uitleggen omvat een samenspraak niet alleen tussen de

Bijbel en de lezer, maar ook tussen de lezer en de historische en actuele leesgemeenschap. De
centrale vraag is of deze lezers zich hiervan bewust zijn. Beperkt het lezen en uitleggen zich

158



tot een dialoog tussen de lezer met zijn eigen ervaring of bevinding en de Schrift of beperkt
het uitleggen zich tot het interpreteren van de tekst naar de traditie van de kerk?

De baptistische lezers uit Machala

Silvia B. loopt de tekst van de gelijkenis nauwkeurig na (vers 11 tot en met 32) en zoekt naar
dwarsverbanden in de Schrift. Er is geen aandacht voor de letterlijke, historische omgeving
van de tekst. Silvia B. onderscheidt zich echter in de manier waarop zij allerlei losse teksten
uit de Schrift aanhaalt wel van al de andere lezers. De toepassing en daarmee de toe-eigening
is er eigenlijk direct. Het gaat in de gelijkenis over mensen uit het dagelijks leven van nu. Dat
Jezus deze gelijkenis vertelt aan omstanders, met een bepaalde bedoeling, komt in het geheel
niet ter sprake. Het gaat hier over ‘ons’, over mensen die zich vermaken in de ‘genoegens van
het vlees en het plezier van de wereld en tot bekering komen en in Jezus Christus weer
volmaakt zijn’. In de uitleg die zij geeft, is zij vooral beschrijvend, maar niet alsof zij een
tafereel beschrijft dat op afstand plaatsvindt. Het woordje ‘ik’ horen we haar echter niet
zeggen. Het gaat om zaken en waarheden die ons aangaan. Daar is bij haar geen twijfel over
mogelijk. Dit geldt evenzeer voor Guillermo.

De invloed van de (evangelicale) uitlegtraditie is impliciet terug te vinden in de praktische en
geestelijke toepassingen die niet direct uit de tekst te herleiden zijn, maar vanuit eigen
theologisch denkraam worden ingebracht, zoals ook in de heilsboodschap tot uitdrukking
kwam (zie vorige paragraaf). Ook andere uitspraken wijzen hierop zoals: ‘Als ik erken dat
Jezus Christus mijn Heere en mijn God is, dan zal mijn Vader mij door de Heilige Geest iets
ergs belangrijks geven namelijk dat Hij mij accepteert als Zijn kind en mij inschrijft in het
boek van het leven en me maakt tot Zijn volk’ en: ‘Onze Vader heeft ons Zijn Heilige Geest
gegeven’ (Silvia)>’. “We hebben deze zaligheid als een grote schat ontvangen in ons hart,
laten we uitgaan en laten we deze zaligheid uitdelen. Uit genade hebben we haar ontvangen.
Niet omdat we het verdiend hebben op enigerlei wijze. Maar uit genade hebben we haar
ontvangen en vanwege deze genade hebben we haar te delen in ons huis, met onze vrienden
en onze buren’ (Angel)®.

De nieuwe lezers in Portoviejo

Ook bij deze onervaren lezers zien we dat het persoonlijk mens- en godsbeeld van invloed is
op de lezing. Beatriz spreekt over ‘God Die ons een vrije wil geeft en Die niet ingrijpt in wat
we doen’. Zij spreekt eveneens over een tussentreden door het gebed voor de zondaars die
lachen om de Bijbel.*® “Wij zijn niet perfect, alleen Jezus is perfect en Hij treedt tussen voor
ons. Aan Hem moeten we vergeving vragen.”® Verder komen we hier een verwijzing tegen
naar eegi overvloed in de Geest. ‘God gaat ons veel geven. Hij gaat ons vullen met Zijn
Geest.’

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil

Danny, Ingrid en Mirna

Er worden in deze leesgroep uitdrukkingen gebezigd die impliciet verwantschap tonen met de
(gereformeerde) uitlegtraditie waartoe men behoort zoals ‘kind van God’, ‘wandelen in de
wegen van de Heere’, ‘God heeft mij uitverkoren een kind van Hem te zijn’, ‘Christus moest

" J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 20086, 5.

%8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 18.
% J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 23.
% J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 26.
8. J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 25.

159



sterven om aan ons Zijn erfenis van Zijn genade te schenken’, ‘we overtreden dagelijks Zijn
(tien) geboden’, ‘we zijn bedelaars met lege handen’, ‘we hebben tegen God gezondigd’, ‘we

zijn onwaardig’, ‘we moeten Zijn naam eer en heerlijkheid geven’.62

Luz, Angela, Mirella en Mercedes

De sterk soteriologische duiding van de gelijkenis verraadt invloed van de gereformeerde
uitlegtraditie. God is genadig en barmhartig voor zondaren, door de dood van Jezus Zijn Zoon
aan het kruis. Deze genade valt een zondaar ten deel als Hij als een boetvaardig zondaar aan
Gods voeten terechtkomt. Uitdrukkingen die regelmatig voorkomen en daarnaar verwijzen:
‘Wij zijn zondaren’, ‘Gods barmhartigheid’, ‘onze vernedering’, ‘de droetheid en boosheid in
het zien van onze zondigheid’, ‘vreze tot God’, ‘bekering van het hart’, ‘we verdienen niets’,

‘het verlaten van Zijn wegen’.*®

Wilson, Ulbio en Vicente

Ook hier ontdekken we de invloed van de gereformeerde uitlegtraditie, met een sterk accent
op de zondigheid van de mens en de noodzaak van wedergeboorte. ‘God deed in mij mijn
geestelijke misére zien en bracht mij tot het besef dat ik een eeuwige Vader nodig heb, door
Jezus Christus en Zijn werk® (Vicente).** ‘Van nature is iedereen een vijand van God’, en ‘na
de zondeval zijn wij afgezet en verwijderd van God’, ‘we verdienen niet een kind van God te
zijn’, ‘een wedergeboorte, een vernieuwing van het geloof, alles komt uit God’.%

Bevindingen

Op de achtergrond speelt de theologische of religieuze traditie een rol. Gods- en mensbeelden
die men reeds bezit worden geprojecteerd op de tekst, ook al geeft de letterlijke tekst geen
enkele aanleiding om deze verbindingen te leggen. Niet dat dit altijd even sterk gebeurt. Het
lijkt erop dat de lezers uit Machala en Portoviejo de eigen ervaring zwaarder laten wegen dan
de theologische traditie waarin zij staan. De twee laatste groepen lezers dragen duidelijk de
sporen van gereformeerde theologie, waarin nadruk wordt gelegd op het belang van ‘kennis
van de ellende, verlossing en dankbaarheid’ (Heidelbergse Catechismus).

De tekst wordt door de lezers vrijmoedig en onbevangen tegemoet getreden. We kunnen niet
merken dat er aarzelingen zijn of reserves bestaan of de gegeven uitleg de juiste is. Leesregels
worden niet expliciet en structureel toegepast. Men benadert de tekst willekeurig en intuitief,
waarbij bij de een de eigen ervaring en denkwereld de belangrijkste uitlegregel is en bij de
ander de ervaring en bevinding gedeeld worden met de theologische traditie waarin men is
beademd. Zoals we in paragraaf 5.2.3 zagen, leidt deze benadering tot een rijke oogst aan
interpretaties.

In de leesverslagen komt geen enkele keer een verwijzing voor naar een kerkelijke autoriteit.
5.2.5 De toe-eigening

Uitleggen is een beweging van de Schrift af naar de mens toe. Het startpunt van het
leesproces is de letterlijke, historische betekenis van het Bijbelgedeelte. Maar de autopistie

geeft vertrouwen aan de tekst en van hieruit komt er een toepassing naar de actualiteit. Dit
omzetten van de tekst naar een toepassing is geen statisch gebeuren. Er vindt een geestelijke

62
63
64
65

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 33-43.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 46-48.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 62.

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 61-64.

160



duiding plaats. Er moet een toe-eigening plaatsvinden door de lezer, gericht op zijn of haar
situatie. Hoe gaan deze lezers daarmee om?

De baptistische lezers uit Machala

Guillermo transponeert het beeld van het doorbrengen van de erfenis door de jongste zoon
onmiddellijk naar het heden. De tekst zegt dat de zoon overdadig leefde en zijn goed
doorbracht. Voor Guillermo is het dat hij leefde met ‘hoeren en drank en zoveel zaken
waarmee de mens heden ten dage het doet’. Het beeld van de jongste zoon is voor hem ook
een spiegel die tot reflectie aanzet: ‘Wij ontvingen ook een mooi geschenk van God namelijk
dat God ons de zaligheid schenkt, Zijn barmhartigheid, Zijn liefde en dat we aan de wereld
moeten laten zien dat we als verloren schapen, door de Heere weer zijn teruggebracht in Zijn
stal’.?® Deze identificatie met de tekst of een gedeelte eruit en de vrije overzetting naar het
heden zien we ook bij anderen terugkomen. De tekst verdwijnt spoedig na de start naar de
achtergrond en de situatie van de jongste zoon wordt dan ingevuld met de eigen situatie en de
problemen die men heeft ervaren in het leven c.q. de wereld. Het leven van de jongste zoon
staat voor ‘vleselijke genoegens, plezier van de wereld en een slordig leven’ (Silvia). De
opstelling van de oudste zoon wordt vergeleken met wat vandaag ook vaak gebeurt namelijk
‘dat er afgunst is tussen familieleden en dat de vader de bemiddelaar is tussen de kinderen’
(Guillermo) en de jongste zoon staat model voor een situatie waarin je omringd bent door
mensen die je niet kent en boordevol problemen (Nuri).%” Nuri verhaalt uitgebreid hoe haar
zoon van zeventien alcohol gebruikte en hoe zij door deze problemen bij de kerk is gekomen.
Angel spreekt uitgebreid over ‘hoe geweldig mooi de ervaring was om de zaligheid in Jezus
gevonden te hebben, door Zijn Woord, door het offer van Jezus Christus’. Hij wil dit ook
graag delen met anderen.®® Ook Laura spreekt zonder aarzelen haar dank uit dat ‘God haar
heeft gered’. Nuri vertelt uitgebreid hoe haar weg naar ‘de vader’ geweest is en Silvia R.
leerde de Heere al lang geleden kennen. De perikoop is vooral een aanleiding om te spreken
over de eigen bekeringservaring.

Silvia B. loopt de tekst van de gelijkenis door en maakt steeds een geestelijke toepassing. In
de overgang daartoe bezigt zij regelmatig de uitdrukking ‘sprekende op een geestelijke wijze’.
In de geestelijke toepassing gebruikt ze zonder uitzondering de woorden ‘wij’, ‘ons’ en
‘onze’. De identificatie is er als het ware direct. Beelden uit de gelijkenis vervormen in de
geestelijke overzetting. Zo is de vader soms de vader die zich verblijdt als de zoon terugkomt
en daarvoor ‘God Jehova’ dankt, maar de vader is in de gelijkenis ook het beeld van God de
Vader Die, wanneer wij ons bekeren en onze zonden belijden, ons overlaadt met allerlei
schatten.®® De tekst wordt zo in de uitleg bij haar vooral het geestelijke (dat is het innerlijke)
leven van de lezer binnengetrokken. In de uitleg die zij geeft, is zij vooral beschrijvend, maar
niet alsof zij een tafereel beschrijft dat op afstand plaatsvindt. Het woordje ‘ik’ horen we haar
echter niet zeggen. Het gaat om zaken en waarheden die ons aangaan. Daar is bij haar geen
twijfel over mogelijk. De lezers uit de andere groep uit Machala doen minder met de tekst,
maar leggen zonder aarzelen de verbinding met het eigen leven.

De nieuwe lezers uit Portoviejo

Er is bij geen van deze lezers aandacht voor de letterlijke, historische omgeving van de tekst.
Van de drie lezers identificeert Beatriz zich nog het meest met de tekst. Echter, al gebruikt ze
veelvuldig de eerste persoon meervoud, toch komt het nergens tot een persoonlijk ontvangen

66
67
68
69

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 4.

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 4-9, 13-18.
J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 13.

J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 5.

161



van een boodschap uit deze gelijkenis. Ze brengt met aandrang onder de aandacht van Maria
en Maritza dat het een gelijkenis is ‘waarin wij in waarheid erkennen dat toen we in de wereld
leefden we ontrouw waren aan God. Maar wanneer we terugkeren naar Hem, dan staat Hij
altijd klaar om ons de hand te geven’. En dan vermaant ze: ‘Op welk tijdstip, Maritza, op
welk tijdstip, Maria, komt Hij tot mij? Hij wacht, Hij wacht op ons’.”® Maria belijdt dat ze
meer wil weten van de Bijbel en dat ze tot God wil komen. ‘Ik wil niet alleen luisteraar zijn.
Ik voel me, hoe zal ik dat zeggen, nog steeds vuil. Ik wil daar komen, me bekeren en me
bevrijd voelen.” Ze lijkt hiermee uit te drukken nog op afstand te staan. Maritza lijkt zich in
dezelfde positie te bevinden. ‘We zijn personen die geinteresseerd zijn. En laat het duidelijk
zijn, het is een gezonde interesse, een interesse van het hart. Ik wil dat mijn echtgenoot
verandert en dat ik verander, mijn manier van zijn, mijn karakter. 1k voel me schuldig, omdat
ik er niet helemaal bij kom. Ik begrijp het niet goed. Maar ik vind het plezierig om ernaar te
luisteren. Ik begin het te leren, maar als ik een vraag moet stellen, word ik zenuwachtig. 1

Ook deze lezers interpreteren de gelezen tekst voornamelijk vanuit een persoonlijk
referentickader. ‘Als het ons goed gaat, hebben we God niet nodig, en als het slecht gaat,
zoeken we Hem en dan ontmoeten wij een God Die nooit boos wordt.’”> Ook in deze
leesgroep heeft men het voortdurend over ‘wij” en ‘ons’ en ‘onze’. De gelijkenis is een
bevestiging van eigen ervaring en een onderwijzing om de zonden te haten en steeds
ootmoedig bij God terug te komen. ‘De huurlingen hebben overvloed. Zo ook wij, nu wij
leven, laten we Hem gehoorzamen want we hebben acht te geven op die gehoorzaamheid en
dan zullen we leven in overvloed’ (Beatriz). De bekering wordt tevens aangemerkt als een
verandering van karakter, manier van zijn. lets wat ook de echtgenoot wordt toegewenst. "

Gereformeerd presbyteriaanse lezers uit Guayaquil

Danny, Ingrid en Mirna

Danny heeft geen aandacht voor tekstkenmerken. Hoewel Danny veelvuldig spreekt over
‘wij” en ‘ons’ en een veelheid van praktische toepassingen geeft, wordt niet duidelijk of hij
door deze perikoop of een gedeelte eruit ook persoonlijk wordt aangesproken. Hij koppelt de
perikoop gelijk aan het begin van de uitleg van de gelijkenis aan een eigen verhaal. ‘Een zeer
rijke vader had een zoon. De vader vroeg de zoon dikwijls wat hij dacht te gaan doen met de
erfenis wanneer hij zou gestorven zijn. Als hij naar zijn zoon keek en de manier waarop deze
zijn zaken beheerde, maakte hem dat erg bezorgd. Zijn zoon lachte deze bezwaren weg: Het is
zoveel wat u mij achterlaat, dat het voor mij onmogelijk is al dit geld op te maken. Op een
dag gaf de vader de zoon opdracht om een eenvoudig huisje te maken ver weg van waar zij
woonden. Aan het plafond moest een touw gemaakt worden en de vader stelde een
voorwaarde en liet de zoon beloven dat als er een dag zou komen dat hij de gehele erfenis zou
hebben doorgebracht, hij op de trap zou klimmen en het hoofd door het touw zou steken. De
zoon lachte, zover zou het nooit komen. De vader stierf en de zoon bracht de erfenis erdoor.
Toen al het geld op was herinnerde hij zich de belofte die hij had gedaan. Hij zocht het huisje
op en deed wat hij zijn vader had beloofd. Hij stak zijn hoofd door de strop en sprong van de
trap af. Toen opende zich een luik in het plafond en een grote schat viel naar beneden. Veel
groter dan de erfenis die hij ontvangen had en op een briefje stond geschreven: Mijn zoon,
omdat ik veel van je houd, krijg je deze nieuwe kans.”’* Na deze introductie loopt Danny de

0 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 24.
™t J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 25-26.
2 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 24-25.
 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 25.
™ J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 33, 34.

162



perikoop verder door en maakt regelmatig de toepassing richting het dagelijks leven. Als de
jongste zoon eet van het varkensvoer: ‘In God hebben we alles wat we nodig hebben. Soms
zeggen we dat we niets hebben, dan hebben we tekort, maar we vergeten dat God een God
van liefde is. Soms hebben we een broodje en hebben we hongerige kinderen aan tafel of
familieleden en zeggen we: Wat kan ik doen met een broodje als ik mezelf er niet eens mee
kan voeden? Maar dan vergeten we dat er van één broodje vijfduizend aten. We vergeten dat
God een God is Die voor ons zorgt en een God Die vermenigvuldigt.” En als hij stilstaat bij
het vertrek van de zoon, merkt hij op: “Waarom zou je op die leeftijd de kerk al dienen? Nee,
het lijkt me beter als ik wat ouder ben, dat ik dan God zou zoeken. Het is nu niet mijn tijd. 1k
ben jong en er zijn veel zaken die de wereld mij biedt>.”® Als hij de tekst bespreekt waarin de
zoon zich voorneemt om naar zijn vader te gaan en te zeggen: ‘Vader, ik heb gezondigd tegen
de hemel en voor u’, dan zegt Danny: ‘Goed, we hebben veel tegen God gezondigd. Het is nu
ongeveer 11.32 uur, we hebben gezondigd. Laten wij nu met deze jongen opstaan en tot de
Vader zeggen: Vader, ik heb tegen U gezondigd, we hebben ons nu bekeerd van onze zonden
die we gedaan hebben vanaf het moment dat we gebeden hebben’.”® In de oudste zoon ziet hij
een ambitieus figuur, een figuur zoals veel personen die christenen tussen aanhalingstekens
zijn. ‘Zoals zovelen die het Woord van God gebruiken, maar verkleed zijn. Ze bezoeken de
kerk en de diensten. Ze geven tienden. Ze weten wat ze doen in de kerk. Maar hun interesse is
erin gelegen dat ze gezien worden, dat ze christenen genoemd worden, klaarblijkelijk voor de
mensen, maar nooit voor de ogen van God. Nooit!’’" Uit deze voorbeelden blijkt dat er door
Danny moeiteloos wordt geschakeld tussen de tekst en de context waarin deze is overgeleverd
en het heden.

Als Ingrid het woord krijgt, begint zij met: ‘Ik ben aan het denken over de tekst en aan het
onderzoeken en ik moet deze gedachten ordenen om er iets over te kunnen zeggen’.”® Zij
voorziet de teksten van een kort commentaar, maar besteedt aan de tekstkenmerken evenmin
aandacht. Ingrid spreekt veelvuldig in de eerste persoon meervoud, maar laat soms ook
merken wat het haar persoonlijk doet. Als ze bij de belijdenis van de jongste zoon aankomt:
‘Vader, ik heb gezondigd tegen de hemel en voor u en ik ben niet waardig uw zoon genaamd
te worden’ (vers 21), merkt ze op: ‘Werkelijk het is een belijdenis die al mijn aandacht trekt.’
En als zij bij het vers aankomt waarin de vader tegen de oudste zoon zegt dat al het zijne van
hem is (vers 31) past ze dat toe op zichzelf: ‘Toegepast op mij, dat Hij me zou zeggen:
Dochter, je bent altijd bij mij en mijn zaken zijn van jou. Voelen dat God dit direct zou
zeggen tot ons, dat Hij me zo zou aanspreken, met liefde, dat we altijd bij Hem zouden
verkeren. Dat is een onuitsprekelijk voorrecht, alleen al door het te zeggen. Dan hebben we
niets meer te begeren. Hij geeft ons zoveel zaken. De mogelijkheid om hier bijeen te zijn, iets
wat we totaal niet verwacht hadden, hier in de kerk, zonder de andere broeders en zusters. Ik
vertelde een nicht dat ik naar de kerk ging. Op donderdag naar de kerk? Ja, zei ik. Maar God

heeft ons dit voorrecht geschonken’.”

Ingrid deelt nog een andere toepassing. Volgens haar ontvangen ook wij het soort zegeningen
dat de jongste zoon in de erfenis ontvangt. ‘Als wij een uitstapje maken en in de bergen iets
van Gods schepping zien, dan realiseren we ons dat dit niet het werk is van de handen van
mensen. En overal waar we kijken zien we God. Echter, we slaan daar geen acht op, totdat we
in eenzelfde toestand komen als deze jongste zoon.” Het staan in een miserabele toestand en

> J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 34, 35.
6 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 35.
7 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 36.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 38.
" J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 40.

163



het minachten van Gods zegeningen en het tot inkeer komen, koppelt Ingrid aan het voorbeeld
dat ‘iemand de gave van muziek heeft, om een bepaald muziekinstrument te bespelen, maar
hij wandelt buiten de wegen van de Heere. Hij zingt, maar hij gebruikt de gave om satan te
verheerlijken om in de wereld te zingen. Dan minacht hij de zegeningen en rijkdommen die
God hem heeft gegeven.’ In de oudste zoon ziet zij ‘het andere gezicht van ons’. ‘Wij zijn hier
aan het werk in de kerk en als er dan iemand anders komt, moeten we ons afvragen hoe we
ons gedragen, of we ons verblijden, of dat we ons terugtrekken en ons dienstwerk niet meer
doen omdat er een ander is gekomen die het beter kan. Of er komen mensen die ons veel
kwaad hebben gedaan maar God heeft hun genade bewezen. De vraag is: Mogen we dat onder
kritiek stellen?”®

Mirna schenkt geen aandacht aan de tekst. Zij concentreert zich op wat dit Bijbelgedeelte haar
‘persoonlijk onderwijst namelijk dat ze volhardend moet volgen in de wegen van de Heere.®
Zij spreekt alleen in de eerste persoon enkelvoud. Ze wil niet van Jezus weglopen omdat ze
dan veel kwijtraakt, naar analogie van de jongste zoon. Ze spreekt over een ervaring een jaar
geleden. ‘Aan het begin van vorig jaar had ik problemen in mijn gezin, met mijn echtgenoot.
Ik wilde me van de wegen van de Heere afkeren. Ik was boos op mijn echtgenoot, maar toen
las ik Jakobus 2:12 waar staat dat wanneer iemand Jezus kent niet moet vergeten in Zijn
wegen te wandelen en dat als ik moeilijkheden heb, dat ik vertrouwen in Hem moet hebben en
een schuilplaats moet zoeken in Hem. Hij is de enige Die mij rust kan geven, vrede kan geven
in mijn leven en in mijn omstandigheden. Op dat moment voelde ik mij gewond en toen
moest ik nadenken. Het stelt ook eigenlijk niets voor. Het is niets vergeleken met wat God
voor mij gedaan heeft. Dat Hij stierf en Zijn Zoon gaf om te sterven aan het kruis voor mijn
zonden en dat wat er op dat moment in mijn leven gebeurde gewoon niet te vergelijken was
met wat God voor mij gedaan had. En in dat Schriftgedeelte lees ik dat er personen zijn die
verkeerd handelen, maar God heeft Zijn beloning voor eenieder van hen, zowel voor degenen
die verkeerd doen als voor degenen die goed doen.”®

Luz, Angela, Mirella en Mercedes

Mirella loopt met de anderen eerst de tekst door en geeft in eigen woorden een weergave.
Vervolgens staat ze stil bij het punt waar ze zelf door geraakt wordt, namelijk de jaloersheid
die deel is van haar karakter en die ze herkent in de oudste zoon en dan vooral de gestalte van
de vader en hoe deze met zijn zoons omgaat.?> Voor Angela is het een belangrijke
persoonlijke onderwijzing te zien hoe de vader de jongste zoon ontvangt. ‘Ik heb het sterke
vertrouwen dat ondanks dat ik een zondares ben, dat Jezus Christus stierf om mij te zaligen en
dat ik Hem zoek en dat Hij naar me zal luisteren.”® Mercedes’ antwoord op de gelijkenis is
vergelijkbaar. ‘Als ik de jongste zoon zie, is dat zoiets als een voorbeeld voor mij, voor mij,
voor mijn persoonlijk leven. Want zo is God, barmhartig, Hij is liefde, maar Hij is ook
rechtvaardigheid.”® De bijdrage van Luz is bescheiden en zij verwoordt geen persoonlijke
toepassing.

De uitleg van de gelijkenis is in deze lezersgroep sterk geconcentreerd op het verkregen en
innerlijk beleefde heil door Jezus aan het kruis (zie vorige paragrafen). Verder is het omgaan
met elkaar in de kerk een thema dat op deze gelijkenis betrokken wordt. ‘Er mag geen afgunst

8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 39-40.
81 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 41.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 42.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 51.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 52.

164



onder elkaar zijn’ (Luz). Alsook dat vaders te stellen hebben met afgunst onder hun kinderen.
‘De gelijkenis geeft me reflectie ziende op de barmhartige vader die niet kwaad wordt op de
ene zoon noch op de andere’ (Mirella).86 Er wordt voortdurend in de ‘wij-vorm’ gesproken.

Wilson, Ulbio en Vicente

Men besteedt geen aandacht aan tekstkenmerken zoals de betekenis van de woorden en de
oorspronkelijke context van de gelijkenis. Ulbio identificeert zich met de terugkerende zoon
en verhaalt hoe hij Gods goederen verbruikt heeft en hoe hij terugkeerde tot God.*’ Vicente
spreekt duidelijk over een persoonlijke toepassing: ‘Ik was als deze zoon, want ik verliet mijn
geestelijke vader.” En verderop in de uitleg: ‘Ziende deze gelijkenis moet ik ook erkennen dat
ik dood was in zonden en misdaden en dat deze Vader door de Heere Jezus ook mij een
nieuwe mogelijkheid bood en een nieuw leven.” Vicente spreekt dikwijls in de eerste persoon
enkelvoud. Wilson blijft meer op afstand en spreekt hoofdzakelijk in de eerste persoon
meervoud. Aan het eind gekomen maakt hij nog een persoonlijke toepassing: ‘Ik geloof dat
dit ook een les voor mij is, ziende dat God er ook is. Hij is een liefhebbende Vader Die
klaarstaat om onze zonden te vergeven en ons te redden. Evenzo Jezus Christus door Zijn
genade. Dit heeft mijn bijzondere aandacht getrokken’.®

Ook de uitleg van de gelijkenis in deze lezersgroep is sterk geconcentreerd op het verkregen
innerlijk heil verworven door Jezus aan het kruis en de identificatie daarmee (zie vorige
paragraaf). ‘Als God ons hart aanraakt en we terugkeren tot onze eeuwige Vader, kunnen we
ons opnieuw verblijden en verheugen in een vol leven met Hem, kennende Zijn liefde en
barmhartigheid en dan kunnen we ons verblijden door Hem vergeven te zijn, alles uit genade
en alles door Zijn barmhartigheid en niet omdat we iets zouden verdiend hebben van
onszelf.”®® Wilson ziet vergelijkingen tussen de jongste zoon en allen die in de wereld leven
en die wanneer zij in nood komen net zoals de jongste zoon eerst tot de varkens vluchten, dus
hulp zoeken bij een willekeurige burger en niet bij hun ouders.”® Ook hier wordt de ‘wij-
vorm’ gebezigd.

Bevindingen

We doen hier twee constateringen. De eerste is dat de leesgroepen niets doen met de
letterlijke, historische kenmerken van de perikoop. De tweede is dat de toe-eigening en
toepassing van de tekst voor de eigen situatie zonder aarzeling verlopen bij de lezers die zich
christen noemen. De groep beginnende lezers uit Portoviejo is hierop een uitzondering.

Afstand tussen de tekst en de persoonlijke situatie is er nog het meest bij de onervaren
lezersgroep in Portoviejo. De tweede lezersgroep in Machala heeft geen moeite met de
toepassing c.qg. integreren van de gelijkenis in eigen leven, maar doet vervolgens weinig met
de tekst zelf. De tekst blijft als het ware op een afstand. Bij de gereformeerde lezersgroep
lijken aandacht voor de tekst en het maken van een toepassing meer met elkaar in evenwicht
te zijn. Niet dat er aandacht wordt besteed aan de tekstkenmerken, maar wel dat de tekst
nauwkeurig wordt gelezen en de toepassingen eruit op lijken te komen.

De leesbeweging lijkt vooral gestempeld te worden door eigen ervaring, beleving en
herkenning van wat in dit Bijbelgedeelte aan de orde komt. Een kritisch tegenover of zoiets

8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 50-51.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 61, 62.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 64.
8 J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63.
% J.H. van Doleweerd, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006, 63.

165



als een contrapunt is er niet. De toe-eigening of toepassing is er eigenlijk zonder aarzeling.
Uit deze interpretaties van de gelijkenis blijkt dan ook geen spanning tussen de tekst en de
toepassing of toe-eigening. Wel constateren we dat er onderscheid is in de mate waarop men
de tekst of een gedeelte persoonlijk toepast op eigen leven en ervaring en de mate waarin men
de eerste persoon enkelvoud gebruikt. De gereformeerde lezers spitsen de toepassing eerder
persoonlijk toe dan de leesgroepen uit Machala. Geen van de lezers heeft er moeite mee de
afstand tussen de eigen situatie en de perikoop te overbruggen en daarbij maakt het niet uit of
de spits nu gelegen is in de heilservaring of dat er andere praktische toepassingen worden
gemaakt. Tekst en lezer smelten samen.®* Het lijkt hiermee alsof de tekst overgeleverd is aan
de lezer en de ervaring de dominante factor is bij de uitleg. Kan de Bijbeltekst nog ‘van
tegenover’ komen en het werk van transformatie doen?

Door de meeste lezers wordt de tekst zonder aarzelen toegepast op het dagelijks leven en
ingevuld met eigen ervaringen. De gevorderde lezersgroep en de ambtsdragersgroep onder de
gereformeerde lezers lijkt minder vlioeiend te schakelen tussen de tekst en het dagelijks leven
en zij leggen de gelijkenis vooral uit met het oog op de (innerlijke) beleving van het heil.* Dit
is ook het geval bij Silvia van een lezersgroep uit Machala.

Verder hanteren alle lezers een inclusief in plaats van een separerend taalgebruik: veelvuldig
spreken zij over ‘wij’ en ‘ons’.

5.2.6 Evaluatie

Van de vier besproken kernvragen springt die van de toe-eigening eruit. Daar ligt in deze
leesgroepen die slechts een korte traditie van Bijbellezen hebben de kracht. De intuitieve
leeshouding leidt tot een veelzijdige toepassing. Maar er is relatief weinig aandacht voor de
tekst zelf en we ontdekken geen ontvankelijkheid voor hoe de tekst is ontvangen door de kerk.

Bevinding versus analogie des geloofs

Er is in de bovenstaande leesoefeningen geen afstand waar te nemen tussen de Schrift en het
nu. Hier is niet de analogie des geloofs de dominante uitlegregel. Hier zijn de eigen
bevinding, ervaring en leefwereld de leidende norm. Beide dominanties hebben sterke en
zwakke kanten. De ‘analogie des geloofs’ brengt eenheid in de uitleg. Ook verbindt deze
uitleg aan de geloofsgemeenschap van de kerk der eeuwen. Dat is de positieve inbreng. Maar
de ontvangstkant, namelijk die van de hoorder c.q. lezer blijft buiten beschouwing en het
spreken van de tekst zelf is begrensd. Het gevaar van vooringenomenheid ligt op de loer. In
deze leesverslagen zien we een gedreven inbreng van de lezer en een veelzijdigheid aan
toepassingen van de tekst. Dat is de positieve inbreng. Tegelijkertijd stuiten we op een andere
eenzijdigheid namelijk die van het lezen zonder duidelijke omgangsregels. De
interpretatieruimte is hier onbeperkt en het spreken van de tekst wordt overstemd door de
bevindingen en ondervindingen van de lezer.

Respect voor de sensus literalis
Hoe gaat men om met de tekst? Onze kritiek is dat de tekst — wat staat er, in welke context,
hoe verhoudt deze tekst zich met andere Schriftgedeelten, het diepe respect voor de sensus

% Zie ook par. 5.2.4.

% Tot een vergelijkbare conclusie komt P. van Olst in zijn scriptie Mijn verlosser leeft. Een onderzoek naar
de overdracht van Bijbels-gereformeerde Christuskennis op het zendingsveld in Ecuador als hij stelt dat de
gemeenten van gereformeerd presbyteriaanse origine herkenbaarder spreken over Christus dan de
gemeenten uit andere tradities. P. van Olst, Mijn verlosser leeft, 39.

166



literalis — niet gehoord wordt. Deze conclusie komt overeen met recente uitkomsten van het
onderzoek naar intercultureel Bijbellezen, waarin een vergelijking wordt gemaakt tussen
academisch lezen en lezen in het Zuiden. ‘Het spontane overheerst, er is weinig systematische
lezing, intuitie is belangrijk en men is sterk gericht op actualisering.’® De lezer neemt veel
vrijmoedigheid om zijn eigen situatie in te lezen in de Schrift. Het kritische tegenover heeft
geen plaats. Er vindt geen onderscheiding plaats. Deze lezers maken geen gebruik van andere
schriftelijke bronnen zoals studiebijbel, commentaren e.d. Ook is er geen doelbewust hanteren
van leesregels. Het lijkt wel of de Bijbel, die toch het primaat behoort te hebben in de
zoektocht naar het verstaan van de boodschap, de grote verliezer is. Het is opvallend dat de
perikoop zo snel het eigen denken in getrokken wordt, dat de codrdinaat Tekst niet
contrasteert met de lezer.

Identificatie

De afstand tussen tekst en lezer wordt hier moeiteloos overbrugd. Er is bij deze lezers
zondermeer een sterke geestelijke betrokkenheid op de Schrift en een duidelijke identificatie
met een persoon in de gelijkenis. Er wordt niet geaarzeld of getwijfeld. De lezers hebben
onverhinderd de toegang tot de Bijbeltekst. Ons lijkt de stelling gerechtvaardigd dat de toe-
eigening van de tekst krachtiger en vloeiender is wanneer er een duidelijke identificatie met
de tekst wordt gezocht. Het is van belang om de autopistie van de Schrift de gelegenheid te
geven haar invloed uit te oefenen in de lezer.

Aanvaardbaar

We constateren tevens dat op één belangrijke uitzondering na, als het gaat over de vrije wil,
de interpretaties aanvaardbaar zijn binnen de kaders van het gereformeerd belijden, al kan wel
de vraag gesteld worden of al de interpretaties recht doen aan de volle rijkdom van de Schrift
of de centrale heilsboodschap ervan. Hiermee is echter niet gezegd dat de interpretaties
onjuist zijn. Er is hoogstens sprake van een meer of minder rijke Schriftuitleg, of minder of
meer gericht zijn op de kern van de heilsboodschap. Het ligt hierbij voor de hand om te
bedenken dat de uitkomst van de lezing een afspiegeling is van het Bijbelonderwijs en de
Bijbeluitleg in de kerken van deze lezers.

Instructie

In de interpretaties van de verschillende groepen zien we invloeden terug uit de context.
Lezers interpreteren de Schrift onder andere door gebruik te maken van kennis die in de
kerkelijke gemeenschap is onderwezen. Lezers hebben hun eigen substraat van rooms-
katholicisme, protestantisme, animisme, enz. Dat substraat kan een belangrijke rol blijven
spelen bij de interpretatie van teksten. Instructie voor het Bijbellezen lijkt daarom onmisbaar.
lemand leest de Bijbel niet automatisch goed, al mag het gezien de autopistie nooit worden
uitgesloten. Het is in deze uitleg alles even vlak en aardig. Maar waar zit in de uitleg het
vreemde? Waar is het contrapunt, het kritisch moment? Bij de gereformeerde lezersgroep
lijken aandacht voor de tekst en het maken van een toepassing meer met elkaar in evenwicht
te zijn. Niet dat er aandacht wordt besteed aan de tekstkenmerken, maar wel dat de tekst
nauwkeurig wordt gelezen en de toepassingen eruit op lijken te komen. Deze constateringen
rechtvaardigen de voorzichtige conclusie dat toepassing en toe-eigening door (lees)oefening
en Schriftkennis worden beinvloed. Gevorderde lezers lijken meer te vinden in de tekst, dan
beginnende of ongeoefende lezers.

% JH. de Wit, ‘De Samaritaanse heeft ons veel gegeven. Resultaten, conclusies en leermomenten’, H. Snoek,

‘Deelnemers en wetenschappers in gesprek over levend water. Overeenkomsten en verschillen in wijze van
benaderen’ in: J.H. de Wit e.a. (red.), Putten uit de bron, 374-396; 189-201.

167



Wil de autopistie tot zijn recht komen in de hermeneutische praktijk, dan vraagt dit om
inkadering. Dat zal niet alleen zo zijn in een missionaire context, maar 0ok in een
willekeurige kerkelijke context. Het zogenaamde meditatief Bijbellezen — met de Bijbel op
schoot en begrensd door de invulling die een persoon zelf aan een tekst geeft, impliciet en
intuitief — leidt niet automatisch tot een aanvaardbaar verstaan van het Woord van God. De
Ecuadoraan zal de Schrift vullen met zijn of haar eigen gedachten, de Nederlander idem dito.
Gewone lezers en professionele lezers hebben elkaar nodig.

5.3 De bevindelijk gereformeerde aanpak

Als we de bovenstaande leespraktijk benaderen met de bevindelijk gereformeerde
hermeneutische aanpak zoals deze nu gangbaar is, kunnen we daarmee dan uit de voeten?
Zijdelings is al opgemerkt dat in de ontwikkeling van de gereformeerde theologie, in het
bijzonder ten aanzien van de hermeneutiek, onvoldoende reflectie heeft plaatsgevonden ten
aanzien van het vraagstuk van het Bijbellezen over de culturen en eigen traditie heen. Er is
nog weinig onderzoek gedaan naar het Bijbellezen van gewone lezers in deze groep. Aan het
Bijbelleesproject Door de ogen van een ander, namen geen groepen deel die we kunnen
rekenen tot deze traditie.

Gezien de grote belangstelling van de bevindelijk gereformeerden voor de traditie van
Reformatie en Nadere Reformatie en de vele uitgaven uit die tijd die nog dagelijks in
hedendaags Nederlands het daglicht zien®, is de conclusie gerechtvaardigd dat de
interpretatie van de Schrift in lijn wordt gehouden met de geloofsleer zoals door de kerk is
aanvaard. Het feit dat het lezen van de Schrift volgens de synode van de Gereformeerde
Gemeenten, een belangrijke component van de bevindelijk gereformeerde stroming®,
nadrukkelijk dient plaats te vinden onder ambtelijke leiding, geeft aan dat men haar
uitlegtraditie hoog houdt. Zij acht Bijbelonderzoek nodig en geoorloofd, maar acht het gevaar
niet denkbeeldig dat wanneer Bijbelonderzoek plaatsvindt zonder ambtelijk toezicht de kans
op ontsporing groot is. Zij stimuleert naast het gebruik van de kanttekeningen op de
Statenvertaling het gebruik van ‘betrouwbare verklaarders’.%

We bespreken eerst een viertal representatieve uitgaven over het lezen van de Schrift om
vervolgens deze aanpak te projecteren op de Ecuadoraanse leesvoorbeelden. Is de aanpak
bruikbaar voor nieuwe lezers met een andere culturele inbedding? Hoe functioneert deze
aanpak in een andere culturele wereld dan waarvoor ze bedoeld is? Welke hermeneutische
inzichten levert de confrontatie van deze aanpak met de Ecuadoraanse leesvoorbeelden op
voor de hermeneutische driehoek Tekst, lezer en context?

De eerste uitgave is van de hand van J. van Bruggen (1936), vooraanstaand
nieuwtestamenticus en predikant in de Gereformeerde Kerken Vrijgemaakt. Hij schreef in
1981 een hermeneutische handreiking: Het lezen van de Bijbel.’” Deze inleiding werd diverse
keren herdrukt totdat in 2002 een nieuw boek verscheen onder de titel Het kompas van het

% Zie bijvoorbeeld de theologische uitgaven van de twee grootste uitgeverijen in de (bevindelijk)

gereformeerde gezindte www.debanier.nl en www.hertog.nl.

C. Janse, Bewaar het pand, 66.

Acta van de Generale Synode der Gereformeerde Gemeenten 1998. Woerden: Centraal Bureau
Gereformeerde Gemeenten 1999, 639-641.

J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel. Een inleiding. Kampen: Kok 1981 (1° dr.); J. van Bruggen, Het
kompas van het christendom. Ontstaan en betekenis van een omstreden bijbel. Kok: Kampen 2002.

168

95
96

97


http://www.debanier.nl/
http://www.hertog.nl/

christendom, waarin onder andere het eerdere boek verwerkt werd. De uitgave Het lezen van
de Bijbel staat echter nog steeds vermeld op de literatuurlijst voor hermeneutiek en methode
van exegese van de CGO-hbo theologie®®, uitgaande van de Gereformeerde Gemeenten.*®

De tweede uitgave is van de hand van W.C. Meeuse, predikant in de Protestantse Kerk in
Nederland en lid van de Gereformeerde Bond. De Gereformeerde Bond heeft als doelstelling
op te komen voor de leer van de Reformatie, zoals die met name in de belijdenisgeschriften is
verwoord. Meeuse schreef tijdens een studieverlof in 2008 een handreiking voor Bijbellezen:
Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen.'®

De derde uitgave, Zin en mening. Een bezinning op de uitleg van de Heilige Schrift, is van A.
Moerkerken, predikant en rector van de theologische school, de opleiding voor predikanten
van de Gereformeerde Gemeenten.'®® Hij gaf in 2010 zijn lesdictaten over het verstaan van de
Schrift uit. "

De vierde uitgave is van de godsdienstdocenten W. van den Hoorn, L. Snoek en Chr.J.
Weststrate. Zij schreven Lessen bij de bron. Omgang met de Bijbel, een deel in de
godsdienstmethode voor de basisvorming HAVO/VWO die gebruikt wordt op het grootste
deel van de reformatorische scholen van voortgezet onderwijs, de groep scholen die bijna alle
scholieren uit de gereformeerd bevindelijke traditie bereikt.*”

In de vier uitgaven die geen wetenschappelijke pretentie hebben, zoeken we naar de
hermeneutische aanpak. De uitgaven zijn niet gelijksoortig en daarom onderling niet goed
vergelijkbaar. We zoeken naar lijnen waarover consensus bestaat.

5.3.1J. van Bruggen

De hermeneutische hoofdlijn is voor Van Bruggen het concentrisch lezen binnen het
tekstgeheel.’®* Verder hecht hij belang aan het maken van een onderscheid tussen auctor
primarius en auctor secundarius en het lezen van de Bijbel naar de analogie van het geloof.'%
In het oudere boek Het lezen van de bijbel behandelt VVan Bruggen twaalf aspecten van het
lezen van de Bijbel. We vinden deze stappen niet meer terug in de vervangende uitgave Het
kompas van het christendom. De meer ‘technische gedeelten’ heeft hij daar weggelaten. De
twaalf aspecten zijn omgangsregels voor de tekst. De aspecten zijn niet geheel chronologisch

% www.cgo.nu

% CGO-HBO, Boekenlijsten. Opleiding Theologie op HBO-niveau. Rotterdam 2011-2012; overigens rekent
socioloog C. Janse de Gereformeerde Kerken Vrijgemaakt niet tot de bevindelijk gereformeerden; C. Janse,
Bewaar het pand, 66.

W.C. Meeuse, Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen. Bunnik: De Banier 2008.

De Gereformeerde Gemeenten ontstonden in 1907 en behoren tot de orthodox bevindelijke stroming in
Nederland die zich kenmerkt door de aandacht voor persoonlijke bekering, een besef van het komende
oordeel en cultuurmijding. Zij oriénteren zich sterk op de Nadere Reformatie en het gereformeerd
piétisme.™ De Gereformeerde Gemeenten is met ruim 104.770 leden in 2010 na de Protestantse Kerk in
Nederland en de vrijgemaakt gereformeerde kerken het derde protestantse kerkgenootschap van Nederland.
A. Moerkerken, Zin en mening. Een bezinning op de uitleg van de Heilige Schrift. Houten: Den Hertog
2010. Het boekje beleefde in korte tijd enkele drukken en werd in 2010 door de Jeugdbond van de
Gereformeerde Gemeenten als welkomstgeschenk voor nieuwe donateurs aangeboden.

W. van den Hoorn, L. Snoek, Chr.J. Weststrate, Lessen bij de bron. Deel 3 Omgang met de Bijbel.
Apeldoorn: Jacobus Fruytier sg. 2007. Het gaat om de scholen die zijn aangesloten bij de Vereniging
Gereformeerd Schoolonderwijs. Zie www.vgs.nl en www.refswv.nl.

J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 26.

J. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 29-30.

100

101

102

103

104
105

169


http://www.vgs.nl/

toe te passen, maar sommige aspecten hebben wel voorrang op andere.'® De exegeet begint
met (1) het zoeken van de kleinste eenheid voor exegese. Daarna (2) volgt de
tekstvaststelling. Hoe luidt de tekst precies? Wat is de tekstgeschiedenis? De uitlegger moet
(3) het vertaalpad bewandelen, niet als neerslag van de eigen exegese, maar vanuit de
grondtaal naar de eigen taal. In onze gedachten moeten we (4) terugreizen in de tijd. Teksten
zijn verbonden met de tijd en de wereld waarin zij ontstonden. Ook de (5) historische context
nemen we in ogenschouw. Voor het verstaan ervan is kennis nodig van de wereld die in de
tekst voorondersteld wordt. De tekst wordt dan in het geheel van de openbaringsgeschiedenis
geplaatst. Flora en fauna, topografie en geografie, geschiedenis en cultuur, godsdienst en
Bijbelse kernwoorden worden nagetrokken. Verder is de (6) literaire context van belang. De
exegeet let op de eigen gerichtheid (scopus) van de tekst. Ook (7) de stijl telt mee. De
bedoeling van de auteur komt mede naar voren door zijn manier van formuleren of vertellen.
(8) De verschillende onderdelen van een perikoop kunnen meerwaarde hebben, zoals
personen die genoemd worden, of plaatsen of handelingen. Ook de (9) situatie van de lezers
in de eigen tijd van de auteur spelen een rol. Het resultaat van de voorgaande beschouwingen
mondt uit in (10) een samenvatting, een synthetische beschrijving van wat de tekst wil
zeggen. Daarna komt (11) de stap naar de commentaren.’%’ Ten laatste (12) is er de toegepaste
exegese. Van Bruggen vindt dat ‘de uitlegger zijn werk moet verrichten als deelgenoot van de
gemeenschap der heiligen. Die gemeenschap is internationaal en strekt zich uit over vele
eeuwen’.'®® De omgangsregels getuigen van een groot respect voor de tekst, al beschrijft Van
Bruggen de omgang met de Schrift hier op het niveau van een exegeet. De gewone lezer staat
op afstand.

In Het kompas van het christendom geeft hij meer algemene aanwijzingen. Hij benadrukt dat
het noodzakelijk is om de geschriften in samenhang met elkaar te lezen en de verbindingen in
geschiedenis en in profetie te respecteren. De samenhang van de Schriften verhindert
geisoleerde, uit de band springende exegese van losse verzen of onvolledige tekstgedeelten.
Het belangrijkste uitgangspunt dat naar de mening van Van Bruggen Paulus ons geeft is:
‘Lees de Schrift(en) en geen losse fragmenten, zoek de bedoeling van God en isoleer geen
passages van zijn overige daden en woorden’.1%° ‘Uiteindelijk gaat het om de Geschriften van
apostelen en profeten. Zij lieten geen woorden, zinnen of perikopen na, maar boeken, brieven
of evangelién.”**°

De Bijbeltekst heeft in de hermeneutische aanpak het primaat. Van de exegeet wordt openheid
verwacht. ‘Wanneer de exegeet niet meer de openheid heeft om in de tekst iets volstrekt
onverwachts en naar zijn wetenschappelijk idee onmogelijks te lezen, slaat hij zichzelf met
leesblindheid. De exegeet moet steeds nauwkeurig nagaan in hoeverre de tekst een nadere
begrenzing vanuit buitentekstuele gegevens toelaat. Hij moet echter ook een open oog hebben
voor de momenten waarop de bijbelse tekst zich niet laat begrenzen en integendeel ons
aangedragen materiaal als “niet algemeen geldig” ontmaskert. Het is goed om de leesbril
steeds schoon te vegen, maar we moeten niet gelijktijdig een ooglapje voorbinden.”***

Hoe wordt de brug geslagen van de tekst naar het heden? Goede exegese kijkt volgens Van
Bruggen naar twee kanten. ‘Er moet een sluis zijn tussen de exegese van de tekst en de

106
107
108
109
110
111

. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 54.

. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 42-104.

. van Bruggen, Het lezen van de bijbel, 97-98.

. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 14, 105-106.
. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 110.

. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 76-77.

170

[ SEFIN SEFR SEPR GEPEN IR &)



toepassing in het heden. De wateren aan weerszijden van een sluis staan met elkaar in
verbinding: er is een bevaarbare, doorgaande route in beide richtingen. Men dient wel tijd te
nemen voor het schutten, het verwerken van het peilverschil tussen de beide zijden van de
sluis. Een goede exegeet is sluiswachter bij toegepaste exegese. En de lezer moet niet alleen
tekstkennis hebben maar ook zelfkennis. Dit om te voorkomen dat men als een Narcissus
slechts eigen spiegelbeeld wil of zal zien weerspiegeld in het water van de tekst.”**

Het lezen van de Bijbel vraagt wel om een openstellen voor verandering. ‘De onthullingen in
de Schriften staan vaak zo haaks op de persoonlijke visie van de lezer, dat hij of zij zich op
een tweesprong geplaatst ziet: of de bijbel is volstrekt achterhaald, 6f de Schriften vragen van
ons een wijziging van voorstellingen en houdingen. Dit betreft in de eerste plaats de
universele oproep tot bekering, tot terugkeer naar God en zijn gezag over ons leven. Hier
vraagt de bijbel een ingrijpende keuze van de lezer. Een keuze die het lezen gaat beinvloeden.
Wie terugdeinst voor deze overgave aan de Schepper, neemt automatisch meer afstand tot de
tekst. En dit kan zich aan hem of haar voordoen als onhoudbaarheid van de tekst zelf.”*** Van
Bruggen wijst op het gevaar om bewust of onbewust een eigen voorkeur mee te nemen en op
basis daarvan teksten te selecteren met verwaarlozing van andere Schriftgegevens of teksten
en ze los te maken van hun context en ze meer of iets anders te laten zeggen dan bedoeld was.
‘Al te vaak is men in de loop van de geschiedenis als zakkenroller te werk gegaan bij de
bijbelse teksten, om deze iets te ontfutselen wat de vrager niet toekomt.”***

Van Bruggen wijst twee wegen om de oneigenlijke toepassing van teksten te voorkomen. ‘1.
Het is gewenst om bij het bijbellezen ook tijd in te ruimen voor kritisch zelfonderzoek.
Bijbelkennis en zelfkennis hebben elkaar nodig. Het is goed om niet alleen de historische
achtergrond van de bijbelse teksten te verkennen, maar ook de historische achtergrond van
eigen moderne problematieken of vraagstellingen. Juist door het verdisconteren van de
historische verschillen tussen tekst en latere vraagstelling kan de weg ontsloten worden naar
de blijvende wijsheid van de bijbel en naar de gelijkblijvende richting in een andere tijd en
omgeving. De bijbel is een kompas, hij is er niet om te kopiéren! 2. Het is gewenst om
concordantiewerk te vermijden. Al te vaak wordt vanuit een modern begrip of onderwerp
gezocht naar een concordant woord in de bijbel en de teksten waarin dat woord voorkomt
worden dan samengenomen. Dit met veronachtzaming van historische verbanden en
beperkingen.”'*®

Ook al is de weg van de exegese naar een toepassing niet een gemakkelijke, ‘ieder moet eerst
de opstap van de tekst gebruiken om gelovig de voeten te zetten op het hooggebergte van
Gods daden. Dan wordt het inspirerend panorama zichtbaar dat altijd pas om de hoek van de
tekst ligt, ook voor de bijbellezer persoonlijk.” Uiteindelijk kan alleen de Geest de dingen van
God doen verstaan en aanvaarden. ‘Maar deze Schriften zijn verenigd door de gangen en de
Stem van de Eeuwige. De straatnamen zijn oud, maar de geur is heilig en die verwaait niet!
Het boek neemt ons op in de gemeenschap der heiligen. De teksten in de Tekst zijn de
heiligenbeelden in de wereldkerk. Het zijn de statién van de lijdensweg, het is de
beeldengalerij langs de triomfweg van het evangelie. Het zijn de draden in het kleed dat God
weeft. De teksten zijn de deuren en de ramen die doorgang geven tot het wijde veld van een
geschiedenis die hoger is dan de waarneembare en die vol mysterie is. Exegese is ingaan en

112
113
114
115

J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 136.

J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 80, 81.
J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 137-138.
J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 138-139.

171



doorgaan in de wereldwijde gemeenschap van de heiligen, boven in de hemel bij Christus en
hier op aarde.”**°

Dat er verschillen zijn in vertalingen is voor Van Bruggen geen probleem. De Bijbellezer
behoeft zijn vertrouwen in de Bijbelvertaling niet op te zeggen omdat er een marge van
onzekerheid is bij de tekstvaststelling waardoor verschillende vertalingen uiteenlopende
keuzes kunnen maken. ‘Hoe omstreden sommige keuzes ook zijn, verreweg het grootste
gedeelte van de Schriften is ondubbelzinnig overgeleverd. Onzekerheid over sommige
zinsnedenllh70eft in het geheel niet te leiden tot onzekerheid over de leer van de apostelen en
profeten.’

In de beide boeken besteedt Van Bruggen aandacht aan een specifiek hermeneutisch thema
namelijk het uitleggen van profetieén. In Hoe lezen wij de bijbel behandelt VVan Bruggen de
typologische exegese. In Het kompas van het christendom gaat hij dieper in op de vraag naar
meervoudige betekenissen. Hij onderscheidt een letterlijke en een geestelijke betekenis. De
letterlijke betekenis van de tekst is de eerste.*’® Van Bruggen benadrukt dat de Schriften
betekenen wat zij werkelijk zeggen. ‘Het gaat daarin echt over wérkelijkheden. En daarom is
de meditatie over de beschreven feiten en daden van God een vanzelfsprekende tweede dat
onvermijdelijk verbonden is aan de lectuur van de letterlijke en historische betekenis van de
tekst.” ‘De christenheid heeft altijd maar één geestelijke betekenis geleerd, hoezeer die ook
meerzijdig werd uitgewerkt. 119

5.3.2 W.C. Meeuse

Meeuse signaleert in zijn ‘“Woord vooraf® dat het voor (gereformeerde) Bijbellezers moeilijk
IS om naar de Bijbel te luisteren. Hij is tevens van mening dat het schrikbarend is gesteld met
de Bijbelkennis onder trouwe kerkgangers en zelfs onder ambtsdragers. In Leer ons lezen wil
hij handreikingen doen voor het Bijbellezen, zowel persoonlijk, als in het gezin en in
groepsverband.120 ‘De Bijbel moet aandachtig, als Woord van de levende, sprekende God
gelezen en gehoord worden: het Woord moet aan het woord komen.”**

In het eerste hoofdstuk van Leer ons lezen besteedt Meeuse ruim aandacht aan de vraag wat
de Bijbel voor een boek is. ‘De Bijbel is het geinspireerde Woord van God.”*** Meeuse
onderbouwt dit uitgangspunt aan de hand van de Schrift zelf, de belijdenisgeschriften en de
opvattingen van een tiental theologen uit de kerkgeschiedenis.

Voor het antwoord op de vraag naar de hermeneutische aanpak is vooral hoofdstuk 4 van
belang. Daarin beschrijft hij methoden van Bijbellezen. Hierin bespreekt hij een meditatieve
en een cognitieve manier van Bijbellezen. ‘Het spreekt vanzelf dat de ene methode de andere
niet hoeft uit te sluiten. Daarbij hebben we hoofd, hart en handen te gebruiken. We gebruiken
ons hoofd, ons verstand om de tekst te begrijpen. We gebruiken ons hart om over het gelezene
te mediteren, het te verwerken. En we gebruiken onze handen, onze handel en wandel, om het
in praktijk te brengen in het dagelijks leven.’'?

116
117
118
119
120
121
122
123

J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 174-176.
J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 96.

J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 172.

J. van Bruggen, Het kompas van het christendom, 174.
W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 9-10.

W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 12.

W.C. Meeuse, Leer ons lezen,18.

W.C. Meeuse, Leer ons lezen,75.

172



De meditatieve methode is een vorm van rustig overdenken, los van alle dagelijkse
beslommeringen. Meeuse bespreekt hier een meditatieve methode van Bijbellezen
geintroduceerd door de Hervormd-Gereformeerde Jeugdbond (HGJB). Deze manier van
omgang met de Bijbel wordt samengevat door de letters SOLVAT, die staan voor: Stil
worden, Open handen (gebed), Lezen, Vragen stellen, Antwoorden en Toepassen.’** Meeuse
beschrijft hier tevens de methode van de lectio divina met de vier fasen: (1) Lezen (lectio) en
herlezen, ook hardop: men hodrt dan het woord ook. (2) Meditatie (meditatio): het
denkproces, waarin het gelezen gedeelte biddend overdacht wordt. (3) Gebed (oratio): met het
gelezene keert men tot God terug. (4) Contemplatie (contemplatio): een totale overgave aan
God, waarin woorden minder belangrijk worden dan de gemeenschap met God.

De cognitieve methode is de methode van Bijbelstudie. ‘Bij het meditatief lezen valt de
klemtoon op het luisteren naar de tekst. Bij de Bijbelstudie gaan we de tekst ontleden en er
vragen over stellen. Het gaat bij de cognitieve manier van lezen om een andere wijze van
aanpak. Biddend onderzoeken is hierbij van groot belang. De Bijbel is een goudmijn: dus
moet er gegraven worden. Daarbij is wel geduld nodig: alles is niet in één keer te leren.”*®
Hij kiest voor de methode VVVV: Verkennen, Verklaren en Verwerken. Verkennen is: lezen en
bestuderen van de tekst in de grondtaal. De letterlijke betekenis wordt opgezocht. De tekst
wordt verstaan in de context: de omgeving waarin deze woorden geschreven of gesproken
werden. De verzen rondom de tekst, het hoofdstuk en het Bijbelboek en ten slotte de gehele
Schrift vormen de context van de tekst. Bij het cognitieve Bijbellezen wordt eerst nadruk
gelegd op de tekst, de literaire context en de historische context. Dat is de fase van het
verkennen. ‘Van groot belang is de context van de lezer zelf. Welke kennis en levenservaring
heeft de lezer van nu? Bij Bijbelstudie moeten we ons hiervan terdege rekenschap geven. We
moeten proberen onbevangen tegenover de bijbeltekst te staan. En tegelijk beseffen dat we
naar Gods Woord luisteren.” ?° Vervolgens laat hij de lezer de vragen Wie? Wat? Waarom?
Waar? Wanneer? en Hoe? stellen. Bij het zoeken naar antwoorden op dergelijke vragen
moeten we erop letten, dat we de antwoorden in de tekst zoeken en niet in onze ervaring of
kennis.

Na de fase van het verkennen komt die van het verklaren. Nadat we de inhoud van de tekst
hebben begrepen, komt de vraag naar de betekenis ervan in het hier en nu. Hoe moet de tekst
worden uitgelegd? En als er meerdere mogelijkheden lijken te zijn, wat dan? Wat is de juiste
exegese? Het gevaar van de subjectiviteit in de uitleg komt hier om de hoek kijken. Maar de
tekst zelf heeft de prioriteit. Daarbij mogen we terugvallen op de uitleg van de kerk van alle
tijden en plaatsen. Het is vanzelfsprekend dat hierin de theologische positie van de lezer
meespreekt. Het is ontzettend moeilijk om onbevooroordeeld naar een tekst te luisteren.
Daarom is bij het interpreteren en het verklaren van de tekst het gebed om de verlichting van
de Heilige Geest van groot belang. We moeten de tekst steeds biddend overdenken met de
vraag wat de boodschap is voor ons in het heden.*?’

Na het verstaan en verklaren van de tekst komt de vraag naar de toepassing. Het Woord doet
wat: het verandert ons denken (bekering) en bepaalt onze houding ten opzichte van kerk en
maatschappij.

124 \W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 77. In het weekblad De Waarheidsvriend verscheen hierover in 2006 een

artikelenserie (23 maart, 30 maart en 6 april). www.dewaarheidsvriend.nl
W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 79.

126 \W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 80, 81.

121 \W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 82.

125

173


http://www.dewaarheidsvriend.nl/

Hoe moet de houding van de lezer zijn? ‘Voor en na het bijbellezen is er het gebed tot God.
Om de leiding van en de verlichting met de Heilige Geest.”*?® “Van ons wordt gevraagd dat
we het Woord beamend lezen, dat we amen zeggen op het Woord. Het is nodig dat de Heilige
Geest, Die de Bewerker van het Woord is, ons dat laat ontdekken. De Bijbel is ons gegeven
“opdat gij gelooft, dat Jezus is de Christus, de Zone Gods; en opdat gij gelovende, het leven

hebt in Zijn Naam”.”*%°

In het hoofdstuk over moeilijkheden bij het Bijbellezen behandelt Meeuse het thema van de
subjectiviteit. Hij stelt de vraag of de Bijbel wel objectief te benaderen is, zonder gevoel,
geloof of vooroordeel. Hij zegt dan: ‘De praktijk leert dat dit niet het geval is. We belijden dat
de Bijbel het Woord van God is. Dat kan alleen door het geloof beleden worden’.*** Factoren
van opvoeding, leefsituatie, kennis, vooroordelen spelen een rol. Maar de waarheid is
objectief. ‘En alleen als objectieve, mensonathankelijke waarheid moet deze doorgegeven en
verkondigd kunnen worden.” (...) ‘We moeten leren luisteren naar wat de Heere door Zijn
Woord spreekt. Niet wij zijn het onderwerp. Het Woord komt tot de mens. Het gaat er immers
niet om het Woord te gebruiken om de eigen mening te staven en te onderbouwen. Dan laten
we de Bijbel zeggen wat wij vinden. Maar we moeten luisteren naar wat God zegt.”***

In het hoofdstuk Hulpmiddelen bij het Bijbellezen verwijst hij onder andere naar handboeken,
concordanties, Bijbelverklaringen en allerlei materialen die op internet te vinden zijn. Meeuse
vindt dat de Statenvertaling het best aansluit bij de Hebreeuwse en Griekse grondtekst zoals
die nu voorhanden is. Hij ziet de oorspronkelijke tekst van de Bijbel als het geinspireerde
Woord.**

5.3.3 A. Moerkerken

In deze uitgave gaat Moerkerken achtereenvolgens in op het voorwerp van de exegese (de
heilige Schrift), enkele begrippen in de exegese, de methodiek van de exegese, de praktijk van
de exegese en de geschiedenis van de exegese.™*® Hij kiest voor Bijbelse hermeneutiek en ziet
een strikte scheiding tussen algemene hermeneutieck en ‘gewijde hermeneutiek’.***
Hermeneutiek is een theologisch vak. ‘De hermeneutiek — en om dat vak gaat het in dit boek —
is een discipline die behoort tot de bibliologische vakken.” Exegese is volgens Moerkerken
het zoeken naar de betekenis en de bedoeling van de woorden van de Schrift. Dat is eerst. De
exegeten geven zich in de hermeneutiek rekenschap van de regels die zij volgen.**®

Moerkerken behandelt in het eerste hoofdstuk de eigenschappen van de Schrift zoals deze in
dit onderzoek in hoofdstuk 2 aan de orde kwamen. In het tweede hoofdstuk van Zin en
mening behandelt hij enkele begrippen in de exegese.

Volgens Moerkerken is de exegese vrij, al betekent dit niet dat iedereen er maar wat van mag
maken. De exegese is gebonden aan regels. Hij onderscheidt drie grondregels om de
Bijbeltekst te verklaren: (1) het verband van de Tekst, (2) de analogie van de heilige Schrift

128 \W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 65.

129 \W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 12; Joh. 20:31.

130 \W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 86.

181 W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 87.

182 \W.C. Meeuse, Leer ons lezen, 53, 54.

18 Zieo.a A.de Heer, ‘Schatgraven in de Schrift’, Reformatorisch Dagblad, 17 nov. 2010, 2.
134 A. Moerkerken, Zin en mening, 30.

135 A, Moerkerken, Zin en mening, 30.

174



namelijk dat de uitkomst van een exegese ons nooit in conflict mag brengen met andere
uitspraken van de Schrift, en (3) de analogie van het geloof, namelijk overeenkomstig de
hoofdstukken van de christelijke leer.**® Verder legt hij nadruk op het onderzoeken van de
stijifiguren en verschillende stoffen in de Schrift. Met een stijlfiguur wijkt een auteur af van
de ‘normale manier’ van zeggen met de bedoeling een of ander effect te bereiken.
Onderscheid in de verschillende stoffen is nodig om de juiste betekenis ervan te kunnen
verstaaq.NZo onderscheidt hij gelijkenissen, analogieén, typologische stoffen en symbolische
stoffen.

In het hoofdstuk Stap voor stap heeft Moerkerken de twaalf punten die Van Bruggen in Het
lezen van de Bijbel gegeven heeft, teruggebracht tot zeven. (1) Een goede exegese begint met
het zoeken van de kleinste eenheid. De kleinste eenheid kenmerkt zich erdoor dat zij niet
verder kan worden opgedeeld in perikopen of segmenten. (2) Daarna probeert de exegeet de
tekst te lezen in de oorspronkelijke taal. De uitlegger van de Bijbel moet zich richten op de
grondtekst, al dan niet met digitale hulpmiddelen. (3) Vervolgens spant de exegeet zich in om
goed te lezen wat er staat. Een goede exegese vereist goed lezen. (4) De volgende stap houdt
de vertaling van het gelezene in. Er zijn dingen die bij het vertalen verloren gaan. De exegeet
zal die dingen moeten zien. (5) De volgende fase is het vaststellen van de tekst. De exegeet
zoekt naar de oorspronkelijke tekst van de Schrift door vergelijking van de verschillende
bewaard gebleven handschriften. (6) In de zesde stap worden er vragen aan de tekst gesteld.
Waar het om gaat is dat de exegeet helderheid moet proberen te verkrijgen over alle facetten
van de tekst. (7) Ten laatste worden er antwoorden gezocht op de vragen die we stelden aan
de tekst door te speuren in de Schrift, in een concordantie of een woordenboek.**

Moerkerken beveelt het gebruik van commentaren aan. Maar het is wel van belang
commentaren te raadplegen van auteurs met eenzelfde Schriftbeschouwing. ‘Wie de
gereformeerde Schriftbeschouwing deelt zoals die beleden is onder andere in de Nederlandse
Geloofsbelijdenis, zal zich daardoor beperkt zien in de keuze van de commentaren die hij als
gidsen bij het Bijbelonderzoek begeert en vertrouwt. Gelukkig blijft er ook dan nog keus

De centrale boodschap van de Schrift is voor Moerkerken die ‘van schuld en genade, van
Adam en Christus’.**’ De positie van de lezer in het hermeneutisch proces krijgt bij hem in
deze uiteenzetting geen aandacht. Hij constateert een verschuiving die hij negatief duidt.
‘Eeuwenlang was hermeneutiek de naam van de theologische bezinning op de regels die men
hanteert bij de uitleg van de Schriften. Alle aandacht richtte zich daarbij op de tekst en haar
betekenis. In de moderne hermeneutiek is die aandacht verschoven naar de lezer en zijn
leefwereld. Tussen de tekst en de leefwereld van de mens van deze tijd is immers een
aanzienlijke kloof, zo stelt men. Nu tracht men die kloof te overbruggen door de boodschap
van de Schrift zo te vertolken dat zij nog relevant is voor de moderne lezer. In feite geeft het
lezend subject aan de tekst haar “betekenis”. Een van de moderne bevrijdingstheologen sprak
dan ook van de taak tot eisegese in plaats van exegese. VVroeger hoemden we dat gewoon
inlegkunde — en dat is het natuurlijk ook. leder leest dan in de Schrift wat hem welgevallig is.

136 A Moerkerken, Zin en mening, 33, 34
137 A. Moerkerken, Zin en mening, 35-52.
138 A. Moerkerken, Zin en mening, 64-76.
139 A, Moerkerken, Zin en mening, 75.

140 A Moerkerken, Zin en mening, 188.

175



Met hermeneutiek en exegese in de door ons bedoelde betekenis heeft dit natuurlijk weinig
meer te maken.”**

5.3.4 Lessen bij de Bron

Eerst vindt de behandeling plaats van de Bijbel als boek en de eigenschappen ervan, zoals ook
in dit onderzoek in hoofdstuk 2 beschreven staan. De Bijbel is het geinspireerde Woord van
God en alles in het kerkelijk leven behoort daaraan onderworpen te zijn. Als het gaat over het
zelfgetuigenis van de Bijbel geven de auteurs daar de volgende definitic van: ‘Als je wilt
weten wat de Bijbel voor boek is, zul je eerst en vooral moeten luisteren naar wat de Bijbel
over zichzelf zegt. We noemen dat het zelfgetuigenis van de Heilige Schrift’.'*
Zelfgetuigenis zoals dat hier gebruikt wordt is dus niet hetzelfde als de autopistie van de
Schrift.

De auteurs onderstrepen het belang de Bijbel een plaats te geven in het leven. In de paragraaf
‘Ik lees de Bijbel” krijgen de jongeren tips. Hun wordt aangeraden een vast tijdstip te kiezen
en te bedenken dat het niet om een soort ‘verstandelijke Bijbelstudie gaat, maar meer om de
vraag: Wat heeft de Heere mij persoonlijk te zeggen?’ De Bijbel moet in de volle breedte
gelezen worden en de jongeren moeten zich afvragen wat de belangrijkste boodschap is. Bij
moeilijke gedeelten wordt aangeraden de kanttekeningen bij de Statenvertaling te raadplegen
en de verwijsteksten op te zoeken.'*® De leesregels worden voorts behandeld aan de hand van
de boeken Jesaja, Haggai en de Psalmen. De eerste en belangrijkste leesregel die de schrijvers
noemen, is dat je de Bijbel biddend om de Heilige Geest moet lezen.*** De tweede is: Lees de
Bijbel staande in de traditie van de kerk.'* De derde is: Vergelijk Schrift met Schrift. Je moet
de Bijbel als eenheid lezen en elk deel van de Bijbel in het verband van het geheel uitleggen
en minder duidelijke teksten in het licht van duidelijker parallelteksten uitleggen. De vierde
is: Lees de Bijbel met het oog op Christus. De vijfde leesregel luidt: Lees de Bijbelse geboden
in hun historisch verband. Leesregel zes luidt: Lees de Bijbel met het oog op het doel
waarmee hij geschreven is. De zevende leesregel is: Houd bij het lezen rekening met de eigen
aard van de Bijbel. De Bijbel is een niet-wetenschappelijk, oosters boek van goddelijke
oorsprong.'*® Pas als de zeven leesregels zijn nagelopen, mag de lezer beginnen met de
persoonlijke verwerking van de tekst.**’

5.3.5 Evaluatie

De Tekst is in deze bevindelijk gereformeerde benadering de winnaar. De lezer krijgt een
exegetisch instrumentarium en diverse leesregels aangereikt waaraan hij of zij zich moet
houden. De geloofsleer en de traditie van de kerk krijgen een plaats in de regel van de
analogie des geloofs, maar spelen in de exegese — dus het vaststellen van de betekenis van de
tekst — een ondergeschikte rol. Zowel de lezer zelf, als de weg naar de toepassing en toe-
eigening blijven onzichtbaar. De meeste auteurs belijden expliciet dat een verlichting door en
gebed om de Heilige Geest nodig zijn.

141 A Moerkerken, Zin en mening, 184-185.

42 W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 12.

13 W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 40.

144 W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 43.

45 W. van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 49.

146\, van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 83, 85-88, 117-118, 158.
147 . van den Hoorn e.a., Lessen bij de Bron, 172-173.

176

>



Professionele methode van exegese

De te lezen en bestuderen Bijbeltekst is zonder twijfel het belangrijkste uitgangspunt. Het
lezen van de Bijbel is te typeren als een exegetische oefening van het zoeken naar de
betekenis en de inhoud van de perikoop. Tekstuitleg is het verklaren van de tekst, analytisch,
methodisch, systematisch en controleerbaar door middel van beproefde methoden of
instrumenten waarmee het spectrum van betekenissen dat de tekst in haar context zou kunnen
hebben gehad naar boven wordt gehaald.**® Er is volop aandacht voor de sensus literalis van
de tekst en het principe van het tota Scriptura. De lezer maakt de cirkels stap voor stap wijder
zodat men uiteindelijk de Schrift verlaat en aankomt bij de commentaren. Door de stappen
nauwgezet te volgen en de tekst te overdenken moet een exegeet of lezer bij een juiste
geestelijke uitleg komen. De exegetische methode lijkt hier op het receptmatig toepassen van
een aantal uitgangspunten.**

Geloofsleer

De uitlegtraditie van de kerk doet mee en wordt gewaardeerd, maar ze is vooral — op de
geadviseerde en betrouwbaar gevonden commentaren na — als impliciete stem aanwezig. Er
wordt in de exegetische stappen en leesregels wel verwezen naar de regel van de analogie des
geloofs en de leestraditie van de kerk, maar hoe deze concreet functioneren in het
hermeneutisch proces van verklaren, interpreteren en toepassen van de tekst blijft onduidelijk.
De exegeet of lezer zelf zal met zijn kennis over de geloofsleer af moeten wegen of de
interpretatie in overeenstemming is met het belijden van de kerk. Dat zal geen probleem zijn
zolang de exegeet of lezer over deze kennis beschikt. Beschikken lezers hier niet over, dan
zullen ze die ook niet inbrengen.

Interpretatieproces

De eenduidige geestelijke betekenis wordt gezocht langs de weg van een methodische aanpak.
In de aanpak wordt geen onderscheid gemaakt tussen verklaren en interpreteren. Hoe het
proces van interpreteren verloopt en welke rol de psyche van de lezer hierbij speelt, blijft
onduidelijk. Wel worden aanwijzingen gegeven voor de leeshouding. De attitude van de lezer
moet er een zijn van gebed. Men moet zoeken naar een persoonlijke toepassing en men moet
lezen met het oog op Christus en in overeenstemming met de analogie des geloofs,
overeenkomstig de hoofdstukken van de christelijke leer en met het oog op Gods daden en
Christus. De overbrugging van die afstand tussen de tekst en de toepassing vindt ergens in het
hoofd van de lezer plaats, maar wordt niet expliciet gemaakt. Het moeilijk te ontginnen
gebied tussen de Tekst en de lezer en de verstaanstraditie in de kerk wordt daarmee niet
geoperationaliseerd.

De drie hoekpunten Bijbel, lezer en kerk contrasteren in de hier onderzochte bronnen niet ten
opzichte van elkaar. De exegeet of lezer wordt weliswaar subjectiviteit toegeschreven en ook
benadrukt men de noodzaak van de werking van de Heilige Geest, maar veel meer handvat
wordt niet geboden. In de hermeneutische aanpak missen we bovendien aandacht voor de
paradoxale spanning die er bestaat tussen een nauwkeurige lezing van de tekst en de
geestelijke existentiéle toe-eigening ervan in eigen leven en omstandigheden. Het lijkt erop

148 vgl. J.H. de Wit, Por un solo gesto de amor. Lectura de la Biblia desde una préctica intercultural. Buenos

Aires: ISEDET 2010, 122.

Talstra merkt hierover op: ‘Exegetische methoden worden op die manier overvraagd, omdat er dan bewust
of onbewust van uit wordt gegaan dat het nauwkeurig volgen van een methode de oplossing zou kunnen
bieden voor de theologisch-hermeneutische problemen van geldigheid, consistentie, en eigenheid’ in: E.
Talstra, Oude en Nieuwe Lezers. Een inleiding in de methoden van uitleg van het Oude Testament.
Kampen: Kok 2002, 30.

149

177



alsof men die spanning uit de weg gaat door twee methoden van Bijbellezen naast elkaar te
zetten: de cognitieve, studerende, exegetiserende methode aan de ene kant en de meditatieve,
spirituele methode aan de andere kant.**

De Bijbeltekst als zelfstandig getuige

Het omgaan met de Schrift is vooral eenrichtingsverkeer, namelijk van de mens uit naar de
Bijbeltekst. Ook al is er aandacht voor de noodzaak van kritisch zelfonderzoek en de leiding
van de Heilige Geest, het leesproces is in zekere zin toch egocentrisch van aard. Er is in de
beschrijving van de aanpak geen expliciete aandacht ingeruimd voor het zelfstandig en
tegendraads spreken van de Schrift, die de lezer met haar inhoud overtuigt of onder kritiek
stelt en het leven van de lezer voor zich opeist.

Professionele en gewone lezers

Exegese wordt hier gezien als een ambacht dat een lezer niet vanuit zichzelf heeft. Het lezen
van de Bijbel vraagt om Bijbelkennis, kennis van de achtergronden van de Schrift alsook
kennis van de geloofsleer. In de benaderingen lopen de attitudes van professionele en gewone
lezers door elkaar en wordt niet duidelijk hoe deze op elkaar worden betrokken. We
constateren hier een zekere ambivalentie. De professionele lezer is dan de exegeet, de
‘sluiswachter’, maar de gewone lezer die meditatief leest, is er ook. En van deze lezer wordt
toch ook weer een zekere mate van exegetische professionaliteit gevraagd. ™

Tekort

Een missionair werker heeft aan de exegetische handreiking en de set leesregels die hier
gegeven wordt niet genoeg. Dan krijgt de Tekst wel de aandacht, maar in het proces van
uitleg moeten ook lezer en context in de door ons voorgestelde werkwijze een expliciete
plaats krijgen. De aannames die de lezer moet maken en de doelen die hij of zij moet stellen,
blijven nu volledig buiten beschouwing. Dit is mogelijk verklaarbaar tegen de achtergrond dat
men bij de lezers kennis van de gereformeerde traditie veronderstelt, maar in een missionaire
situatie is die kennis er niet. Uit onderzoek is bovendien gebleken dat door lezers uit
verschillende culturen en tradities, levend in verschillende omstandigheden, met verschillende
karakters en biografische ervaringen de Bijbeltekst zeer verschillend kan worden gelezen.*®

De bevindelijk gereformeerde aanpak lijkt niet zondermeer toepasbaar op nieuwe lezers met
een andere culturele inbedding. Het met vrucht toepassen van deze werkwijze zal alleen
kunnen na uitvoerige instructie en oefening en nadat de nodige Bijbelkennis is verkregen.
Bovendien contrasteert het methodisch exegetische karakter van de aanpak met de intuitieve
en vrijmoedige benadering van de Ecuadoraanse lezers, een verschil dat niet alleen wordt
veroorzaakt door het ontbreken van kennis, maar ook door een andere culturele wijze van
denken en doen.

150
151

Bij Moerkerken wordt alleen de kant van de exegese belicht.

We denken dat hier sprake is van een tweede ambivalentie. De individuele vroomheidsbeleving en de
daarbij behorende bevindelijke Tekstuitleg worden in een bepaald deel van de bevindelijk gereformeerde
traditie hoog aangeschreven. Er is altijd ruimte geweest voor bevindelijke, spontane Schriftuitleg. We
missen deze benadering in de formele handreikingen die hier besproken zijn.

152 vgl. J.H. de Wit e.a., Putten uit de bron, 2004.

178



5.4 Conclusie

Twee eenzijdigheden

Vergelijken we de Ecuadoraanse leesuitslagen met de bevindelijk gereformeerde aanpak, dan
zien we dat bij elk op een van de drie variabelen uit onze hermeneutische driehoek een sterk
accent valt. De Ecuadoraanse leesgroepen lezen vanuit het hart, trekken het Schriftgedeelte
onmiddellijk in de eigen beleving en ervaring en besteden weinig expliciete aandacht aan de
tekst zelf. In het leesproces staan zij zelf in het middelpunt. In de aanpak van de bevindelijk
gereformeerden zien we dat de Bijbeltekst het middelpunt is, en dan vooral de letterlijke,
historische benadering door middel van de exegese. Ook al wordt de persoonlijke verwerking
van de Schrift belangrijk gevonden, de vraag hoe de perikoop moet worden ingevoegd in het
eigen leven komt niet of nauwelijks aan de orde.

We denken dat de beide kanten onmisbaar zijn, maar doordat het accent op één aspect valt, is
er bij beide sprake van eenzijdigheid. In zowel de Ecuadoraanse als de bevindelijk
gereformeerde aanpak loopt de Schrift het gevaar van haar autopistie te worden beroofd.
Immers als de Bijbeltekst niet de gelegenheid krijgt om te functioneren als zelfstandige
getuige in een nieuwe context, is zij in feite monddood gemaakt en onderworpen aan de lezer.
In de Ecuadoraanse werkwijze is het de dominantie van de eigen ervaring die de Schrift
verhindert te spreken. In de bevindelijk gereformeerde aanpak kan de stapsgewijze exegese de
lezer weghouden van het zelf getuigen van de Schrift. De benadering kan dermate technisch
van aard worden, dat het hart van de persoon wordt buitengesloten.

De variabele context

De variabele context, die wij in dit onderzoek hebben gedefinieerd als het kader, denkraam of
traditie waarin de Schrift wordt gelezen en uitgelegd, speelt in de Ecuadoraanse
lezersgroepen geen rol. In de bevindelijk gereformeerde aanpak is deze variabele begrepen in
de leesregel van de analogie des geloofs. Maar hoe de Schrift heeft geklonken in de lange
traditie van de kerk, vanaf het moment dat de auteurs de woorden opschreven, krijgt geen
expliciete plaats in het proces van uitleg. Dat is voor de bevindelijk gereformeerde aanpak
opmerkelijk omdat de traditie en het belijden van de kerk een expliciete uitlegregel is. Het
lijkt erop dat deze regel verwerkt zit in de aanname dat de lezer over de kennis van deze
traditie beschikt en automatisch in staat zal zijn om deze kennis in te brengen. Dat zou dan
inhouden dat men de aanpak opdraagt aan een expliciete doelgroep, namelijk de bevindelijk
gereformeerde lezers die beschikken over betrouwbare commentaren en voldoende kennis
hebben over het belijden van de kerk. Dit legt gelijk de zwakte van de werkwijze bloot.*

De hermeneutische driehoek

In het vorige hoofdstuk hebben we geconstateerd dat de autopistie van de Schrift legitimeert
dat ook de lezer en de context van de kerk in het interpretatieproces een rol van betekenis
spelen. De Tekst heeft het primaat. We denken daarom dat de aanpak van de bevindelijk
gereformeerden van nut is. Het gaat hier om de professionele inbreng in het Bijbellezen, die
ervoor zorgt dat de Tekst gehoord wordt. Echter een overaccent op de Bijbeltekst en de
exegetische betekenis doet tekort aan de autopistie en de pneumatologische kant ervan. De
tekst krijgt dan geen gelegenheid om te resoneren in het hart van de lezer. Er komt geen
dialoog tot stand. De tekst wordt dan misschien wel deel van het cognitieve vermogen van de
lezer, maar zij raakt zijn hart niet en wordt geen deel van zijn leven.

13 Meeuse geeft aan dat hij geen rooskleurig beeld heeft bij de beschikbare kennis van Bijbellezers in de

bevindelijk gereformeerde traditie.

179



Als tweede variabele speelt de lezer, zijn intuitie, zijn leefwereld zoals we dat zien
plaatsvinden in de Ecuadoraanse lezersgroepen een rol in het verstaan van de Bijbeltekst. De
lezer bevindt zich binnen de actieradius van de Schrift die autopistos is. De dialoog van de
lezer met de tekst moet in het uitlegproces een plaats krijgen. Echter, wanneer de lezer het
alleenrecht krijgt, wordt de autopistie overschat en wordt zij losgetrokken van haar bron,
namelijk de Schrift.

De derde variabele, die in het uitlegproces een rol van betekenis heeft, is de context. Van die
kant kan correctie komen en kunnen de contrasten worden ingebracht. De Bijbel is een boek
uit de oudheid waarvan de Auteur de eeuwen door geleefd heeft. Door de
interpretatiegeschiedenis erbij te betrekken wordt de lezer geconfronteerd met het vreemde in
de uitleg: datgene wat in zijn of haar eigen gedachten en denkraam en dat van zijn of haar
kerkelijke traditie niet aanwezig is. Deze informatie verdiept het verstaan van de tekst in de
eigen situatie.

180



Hoofdstuk 6 Het theoretisch raamwerk van Tekst, lezer en context

De hermeneutische driehoek gestoeld op de Schriftopvatting van de autopistie en gekenmerkt
door de zes parameters zoals geformuleerd in hoofdstuk 4 werken we in dit hoofdstuk verder
uit. In de inleiding geven we een schets van enkele belangrijke moderne hermeneutische
posities. Vervolgens voorzien we de afzonderlijke variabelen uit ons model van een
theoretische uitwerking. Hierbij verdisconteren we inzichten uit de moderne hermeneutiek,
die vooral in wisselwerking staan met de paradigmaveranderingen in het denken over de
mens. Het hoofdstuk sluit af met een conclusie die ingaat op de betekenis van dit raamwerk
voor zending en Schriftuitleg in de gereformeerd bevindelijke traditie.

6.1 Inleiding

Auteur, tekst en lezer

Peels heeft het in zijn overzicht van de gereformeerde hermeneutiek over een spanningsveld
met drie codrdinaten: de auteur, de tekst en de lezer.* Hij sluit dan aan bij de ontwikkelingen
die de laatste eeuw hebben plaatsgevonden en combineert deze.

In de eerste helft van de twintigste eeuw is er sprake van een historische vraagstelling gericht
op de auteur (‘author-centered’). Men zoekt de sleutel van de juiste interpretatie achter de
tekst, in de wereld van de auteur. Wie was hij, wanneer leefde hij, wat was zijn bedoeling met
deze tekst? Op deze wijze worden referentiéle en intentionele aspecten van de tekst
onderzocht. De vraagstelling is dan vooral gericht op de historische context, het ontstaan en
de groei van de tekst, de intentie van de auteur, e.d. Maar steeds meer gaat men zich afvragen,
of het wel mogelijk is de ‘oorspronkelijke’ bedoelingen die een auteur met een tekst had te
achterhalen, gelet op de temporele, geografische en culturele afstand. Bovendien stelt men
zichzelf de vraag of de betekenis van een tekst uitgeput is met de vaststelling van de
bedoeling van de auteur. Kan de tekst ook niet een betekenis krijgen die de auteur zelf niet
gezien heeft?

In de jaren zestig en zeventig van de vorige eeuw komt er steeds meer plaats voor de
fenomenologische vraagstelling die zich op de tekst zelf concentreert (‘text-centered’). Bij
deze nieuwe, op de literaire kenmerken van de tekst gerichte benadering wil men de sleutel
niet achter, maar in de tekst zelf zoeken. De tekst vertelt een eigen verhaal, los van de
ontstaansgeschiedenis. In deze zienswijze wordt de navelstreng van de tekst met de auteur
doorgesneden: de betekenis kan slechts door een nauwkeurig onderzoek gericht op structuur,
stijl, retorica e.d., vastgesteld worden. Vervolgens wordt de Bijbel primair als literatuur en
niet zozeer als historisch document gelezen. Toch krijgt men er oog voor dat een zogenaamd
objectieve interpretatie een onmogelijkheid is, en dat een op de tekst gerichte, in zichzelf
besloten lezing tekortschiet. Z6 autonoom is een kunstwerk nu ook weer niet.

Deze ontwikkeling wordt in de jaren tachtig gevolgd door de contextuele vraagstelling die de
positie en de rol van de lezer centraal stellen (‘reader-centered’). De lezer is nu niet langer
receptief maar actief participerend in het genereren van tekstbetekenis. Deze benadering zoekt
de sleutel van het verstaan in zekere zin voér de tekst, in de vooronderstellingen en

! Vgl H.G.L Peels, ‘Ontwikkelingen in de bijbelse hermeneutiek’ in: Theologia Reformata XL (1997), 73.
181



leestradities van de interpreet, die een eigen plaats hebben in de tekstuitleg. In de interactie
tussen tekst en lezer zou de betekenis van de tekst ontstaan.?

Auteur, tekst en lezer worden in de moderne hermeneutiek gezien als de belangrijkste
factoren van het hermeneutisch veld: de wereld ‘achter’, ‘in” en ‘voor’ de tekst. Bij alle typen
verhalen moet rekening gehouden worden met de werkelijkheid waarover het verhaal spreekt
en de auteur(s) (de wereld ‘achter’ de tekst), de kenmerken van de tekst en de intertekstuele
verwijzingen (de wereld ‘in” de tekst), de lezer en de interpretatiestrategieén die gehanteerd
worden of de interpretatiegemeenschap waartoe de lezer behoort (de wereld ‘voor’ de tekst).*

Pretexto, contexto en texto

Carlos Mesters (1931), Nederlandse karmeliet in Brazilié en bekend als Bijbelgeleerde van de
armen, ontwierp ook een hermeneutische driehoek. ‘De Schrift, of liever gezegd Gods stem —
en dat is meer dan de Schrift — zal vandaag opnieuw verstaan moeten worden en wel vanuit
een hermeneutische driehoek, waarbinnen pretexto (de huidige werkelijkheid), contexto (de
geloofsgemeenschap en haar praktijk) en texto (de Bijbelteksten en hun werkelijkheid)
organisch met elkaar verbonden zijn in een wederzijds interpretatieve relatie, die als zodanig
het kader vormt waarbinnen de exegese adequaat kan opereren.’* Bij Mesters is het volk
dominant. De toe-eigening van de Bijbeltekst en het horen-naar-Gods-stem-nu worden
mogelijk gemaakt door een drietal operaties, aspecten van één omvattend interpretatieproces,
dat gericht is op het verstaan van Gods stem in de actualiteit. Voor de drie operaties gebruikt
Mesters de termen pre-texto, con-texto en texto. Onder pre-texto wordt het volgende verstaan.
Voor men tot de lezing van de Bijbeltekst overgaat, is het noodzakelijk dat de situatie die het
volk doet schreeuwen van pijn, gearticuleerd en geanalyseerd wordt. ‘Onder con-texto is
vooral te verstaan de geloofservaring en -praktijk van de basisgemeenschappen. De pre-texto
en de con-texto bepalen nu de plaats van waaruit de bijbeltekst — el texto — op adequate wijze
gelezen en geinterpreteerd kan worden.”® ‘De exegeet moet aan de kant van de kleinen gaan
staan. Te vaak lijkt de exegeet op de tuinman die een hongerige meenam naar zijn moestuin.
Maar, in plaats van hem vruchten te eten te geven begon hij hem te vertellen over de
bemesting en de wortels die het fruit kunnen voortbrengen. Toen hij klaar was en om zich
heen keek, was de hongerige nergens meer te vinden. Te moe om te wachten had hij zich
teruggetrokken op zoek naar een andere moestuin, waarvan de eigenaar hem inmiddels de
vruchten te eten had gegeven. De hongerige was niet geinteresseerd in de wortels en de
bemesting.’6

Mesters gaat van de vooronderstelling uit dat er geen breuk is tussen mens en God en daarmee
tussen lezer en Woord. Voor hem is de Bijbel veel minder het theologische boek dat in
tegenstelling tot de mens auctoritas, necessitas, claritas en perfectio heeft. Het is Gods
Woord tot mensen en het spreekt ook van hun leven. Het is niet het boek van de clerus. De
pretexto is van dominant belang. Gods Woord is niet alleen in de Bijbel te vinden, maar ook
in het leven.” Dat er sprake is van een diepe verbinding tussen Bijbel en leven, maakt dat voor
hem de geloofsgemeenschap een belangrijke stem heeft in de uitleg.

2 H.G.L Peels, ‘Ontwikkelingen in de bijbelse hermeneutiek’, 73-74.

Zie ook E. Koster, In betovering gevangen. Over verhaal en rationaliteit, religie en irrationaliteit. Budel:
Damon 2005, 218-221.

J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 116.

J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 125.

J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 126.

C. Mesters, F. Orofino, De Bijbel verandert het leven. Voor Bijbellectuur bestemd voor de basisgroepen in
Brazilié. Sao Leopoldo: Contexto z.j., 4.

~N o o b

182



De hermeneutische vierhoek: lezer, tekst, auteur en de door de tekst verwoorde zaak

Andere moderne hermeneuten brengen verschillende methoden van Bijbeluitleg samen in een
vierhoek: de lezer, de tekst, de auteur of redactor en de door de tekst verwoorde zaak.? ledere
hoekpunt staat dan voor een bepaalde periode in de geschiedenis waarin op de betreffende
factor een zwaar accent gelegd wordt. Het geheel gaat uit het lood hangen als een factor
allesoverheersend wordt. Het model gaat ervan uit dat niet een van de benaderingen het
monopolierecht bezit, maar dat de invalshoeken elkaar aanvullen. ledere hermeneutische
methode kan bevraagd worden op het omgaan met deze vier factoren en in iedere willekeurige
benadering zouden ze verrekend moeten worden.

Nemen we de gelijkenis van de verloren zoon als voorbeeld, dan is er een auteur (Lukas), er is
een Evangelie naar de beschrijving van Lukas, er zijn lezers, zoals de farizeeén en tollenaars
die Jezus omringden en Zijn discipelen en andere belangstellenden uit die dagen en er is een
door de tekst verwoorde zaak die betrekking heeft op wat er gebeurt tussen de zonen en de
vader. Deze vier komen in beweging wanneer de tekst in een context opnieuw wordt gelezen.
De door Lukas geschreven tekst en wat de tekst zegt, krijgt een nieuwe betekenis voor de
lezer nu.

De vierhoek biedt handreiking om te reflecteren op de hermeneutische wegen die iemand
bewandelt, maar uiteindelijk kiest iedere uitlegger bewust of onbewust voor een bepaalde weg
en de keuze daarvoor zal zeker samenhangen met het theologische profiel. Het model
impliceert daarmee ook een pluraliteit aan zin en betekenis.

Tekst, lezer en context

De hermeneutische driehoek auteur, tekst en lezer en de vierhoek lezer, tekst, auteur en de
door de tekst verwoorde zaak, bedoelen vooral op eclectische wijze invalshoeken, accenten en
benaderingswijzen met elkaar te verenigen. Het hier voorgestelde model van Tekst, lezer en
context lijkt qua structuur op het op zijn theologische vooronderstellingen gebaseerde model
van Mesters. De dominanties verschillen. In ons model heeft niet het volk of de lezer het
primaat, maar de Tekst, die we eigen zeggingskracht toeschrijven, los van lezer en context.
De Heilige Geest is de bindende factor. Het toe-eigenen en toepassen van de Bijbeltekst wordt
mogelijk gemaakt door operaties waarbij Tekst, lezer en context samenwerken in één
omvattend interpretatieproces, dat gericht is op het verstaan van Gods stem in de actualiteit.

6.2 Het theoretisch raamwerk: de Tekst

De meest radicale vragen in de hermeneutiek gaan over het karakter en de plaats van de tekst.
Waar ligt het zwaartepunt? In de structuur of in de samenstelling van het tekstgedeelte, in de
auteur of in de lezer? Als Tekst, lezer en context bijeen worden gehouden door een
onzichtbare band, zoals men in de gereformeerde hermeneutiek vanwege de betrokkenheid
van de Heilige Geest veronderstelt, zijn deze drie niet elkaars vijanden, maar elkaars
bondgenoten in het uitlegproces.

Is de Bijbel te vergelijken met de metafoor van een onbekende stad, met een oppervlakte- en
dieptestructuur, bepaalde uitdrukkingsvormen, een bouwer en een geschiedenis van be-

8 J. Barton, Reading the Old Testament. Method in Biblical Study. London: Darton, Longman & Todd 1996
(2" ed.); M. Oehming, Biblische Hermeneutik. Eine Einfilhring. Darmstadt: Primus 1998; H.C. van der
Meulen, ‘Over de brug komen. Over verstaan en vertolken in de prediking’ in: Theologia Reformata, 54
(2011), 253-269.

183



bouwing en bewoning door de tijd heen?® Of is zij te vergelijken met een glazen vaas, een
object op zichzelf?'® Voor ons is de lezer geen bouwer of eigenaar van de Tekst. De Tekst
heeft een zelfstandige identiteit. De autopistie veronderstelt dat de Schrift betrokken is op
iedere tijd. Zij is een universele stad die niet door de tand des tijds wordt aangetast en door
iedere willekeurige reiziger kan worden aangedaan. Wat in die stad wordt aangeboden, kan
van betekenis zijn voor het leven van elke willekeurige reiziger. Op grond hiervan wordt van
de Schrift gezegd dat haar auteur nog leeft en dat zij Viva Vox Dei is. In onze opvatting is de
Bijbel geen vaas, dat wil zeggen een objectieve grootheid die los staat van de auteur en de
context waarin de tekst tot stand is gekomen. We voeren een pleidooi voor een
onverbrekelijke samenhang tussen Tekst, lezer én context. De vooronderstellingen zijn hierbij
(1) dat er achter de auteur van het Bijbelgedeelte sprake is van een goddelijke Auteur, Die in
de Heilige Geest aanwezig blijft bij de tekst, waardoor de tekst ook steeds nieuw kan zijn, (2)
dat de tekst een referentiéle relatie heeft met een werkelijkheid door deze Auteur geschapen,
waardoor er ondanks alle variatie ook eenheid van uitleg is en (3) dat deze tekst door mensen
kan worden verklaard, geinterpreteerd en toegepast in eigen leven, onafhankelijk van plaats of
tijd. Een belangrijke premisse hierbij is dat de Bijbel als de openbaring van de geschiedenis
en de toekomst van de mens alleen valide kan zijn als de goddelijke Auteur ervan de Schepper
van het universum is en de tekst een verwijzing is naar een bestaande universele
werkelijkheid, die door de eeuwen heen op dezelfde wijze van betekenis is gebleven voor
mens en wereld.

De Bijbeltekst zien we als een instrument in de communicatie.* De schrijver van een tekst
heeft een boodschap voor de beoogde hoorder of lezer. Hoewel de Bijbelse teksten zijn
opgebouwd uit citaten en gedachten en fragmenten van andere teksten en de tekst ‘een
weefsel is dat is ingeweven in een netwerk van andere teksten’, heeft naar de opvatting van de
gereformeerde hermeneutiek de Bijbel één Auteur namelijk God de Heilige Geest, Die als de
‘geimpliceerde auteur’ de inhoud en de organisatie van de tekst bepaalt en de schrijvers van
de teksten gedreven heeft om de boodschap op te schrijven.*?

Naast de auteurskwestie en die van de referentie naar de werkelijkheid waarnaar de tekst
verwijst, is voor de gereformeerde hermeneutiek het onderscheid tussen verklaren,
interpreteren en toepassen van belang, maar dan wel in een doorgaande beweging van
verklaren naar interpreteren naar toepassen.®* Alleen op die wijze kan de Schrift steeds
opnieuw levend en krachtig zijn. Met verklaren bedoelen we het recht doen aan de
oorspronkelijke referentie van de tekst, passend in het geheel van de Schrift. Een verklarende
exegese is het fundament van het leesproces. Het is een ambacht: analytisch, methodisch,
systematisch en controleerbaar. Het interpreteren is dan de schakel tussen het verklaren, de
explicatio, en de toepassing, de applicatio. Zij haalt de tekst dichterbij in een actuele
vertolking. Het toepassen duidt op het laten gelden van de inhoud van de tekst of perikoop

J.H. de Wit ontleent deze metafoor aan E. van Wolde en werkt deze verder uit onder het thema ‘De grenzen

van de interpretatie’. J.H. de Wit, En la dispersion el texto es patria, 384-502.

J.H. de Wit, En la dispersion el texto es patria, 312.

11 vgl. K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 202.

2 vgl. de uiteenzetting van Edwin Koster over het onderscheid tussen fabula, verhaal en tekst en het
communicatiemodel Auteur — geimpliceerde auteur — verhaal — geimpliceerde lezer — lezer. In: E. Koster,
In betovering gevangen?, 129-132, 153-162.

13 vgl. D.A. Carson, Collected Writings on Scripture. Nottingham: Apollos 2010, 52. Thiselton vermeldt dat

Ricoeur de twee dimensies van verklaren en interpreteren bij elkaar heeft gebracht. ‘For Ricoeur,

hermeneutics properly remains a metacritical discipline, which embodies both unmasking function of

explanation and the creative function of understanding’. A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics,

344,

10

184



voor eigen leven. Daar zit ook het element van toe-eigenen in: tot zijn eigendom maken. Het
is het invoegen van de Bijbelse tekst in de tekst van eigen leven, door ze deel te laten zijn van
het leven. De vooronderstelling van de autopistie speelt hier een rol van betekenis, namelijk
dat de Heilige Geest Die het Woord autopistos laat zijn ook de verbinding met de lezer tot
stand brengt.

Tot aan de zeventiende eeuw heeft men geen onderscheid gemaakt tussen verklaren en
interpreteren.'* Daarna neemt de bewustheid toe dat het individu een belangrijke rol speelt bij
het lezen en een louter objectieve afstandelijke interpretatie een onmogelijkheid is.
Gaandeweg is men meer gaan nadenken over de verhouding tussen het een en het ander en
constateert men dat in een interpretatieproces diverse factoren een rol spelen.® Er is altijd
sprake van bemiddeling. Het is daarom van belang het onderscheid tussen verklaren en
interpreteren te maken omdat we hiermee de afstand tussen de tekst en de lezer expliciteren.
Hiermee wordt zichtbaar gemaakt dat de lezer een belangrijke invlioed heeft op de uitleg van
de tekst. ledere lezer hanteert verborgen of openlijk allerlei criteria om te ordenen en te
selecteren. Dit gegeven kan zowel positief — de lezer telt mee in de uitleg — als negatief — de
lezer manipuleert de tekst — geduid worden. Bij een benadering waarin verklaren en
interpreteren ineen worden geschoven kan te weinig interne controle — door de lezer zelf — en
externe controle — door andere lezers — worden uitgeoefend.™® Het toepassen van de tekst van
de lezer op eigen leven is een proces apart. We zullen daar bij de beschrijving van de
uitgangspunten van de lezer uitgebreider bij stilstaan.

In de volgende paragrafen beschrijven we meer in detail de drie belangrijke kwesties: auteur,
referentie en verklaren, interpreteren en toepassen.

6.2.1 Een eeuwige Auteur

De Bijbel is een oude tekst, samengesteld uit vele teksten van diverse auteurs uit diverse
tijdvakken. Toch ziet de gereformeerd bevindelijke traditie hen als auteurs van één Boek.
Deze eenheid wordt herleid tot God de Heilige Geest, de eerste en eeuwige Auteur van de
Schriften.

Welke rol spelen de auteurs van de Bijbelboeken in het hermeneutisch proces? Aan de ene
kant is het idee van een auteur en het begrijpen van zijn intenties hevig onder vuur komen te
liggen. Want wat heeft een auteur nog te zeggen over de tekst die hij of zij heeft
geschreven?!’ Aan de andere kant zijn er hermeneuten die hebben vastgehouden aan de
opvatting dat de betekenis van een tekst in de eerste instantie te maken moet hebben met de
bedoeling van de auteur.’® In de ‘reader-response’ theorieén is de scherpe tegenstelling tussen
de objectieve tekst en de subjectieve interpretaties op de spits gedreven en hiermee lijkt de
auteur min of meer van zijn of haar troon gestoten te zijn. De lezer is vrij om te bepalen wat
hij of zij leest. De gereformeerde hermeneutiek verzet zich echter tegen een radicale
onthoofding van de auteur en tegen de complete verschuiving van de betekenis van de tekst
naar de interpretatie van de lezers.*

¥ vgl. H. Snoek, Een huis om in te wonen. Uitleg en interpretatie van de Bijbel. Kampen: Kok 2010, 122.

15 vgl. M. Wisse, Scripture between Identity and Creativity, 264.

6 Moerkerken ziet hermeneutiek als de theologische wetenschap die zich bezint op de regels van de exegese.
Exegese is dan het zoeken naar de betekenis en de bedoeling van de woorden van de Schrift. A.
Moerkerken, Zin en mening, 30-31; zie ook par. 5.3.3.

A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 515.

A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 38.

A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 515.

185

17
18
19



De Bijbeltekst is net zomin als andere teksten een product van toevalligheden. De auteurs
hebben iets bedoeld te schrijven, gedreven door de Heilige Geest en hebben daarvoor hun
eigen referentiekader gebruikt. Ziende op de hoge status die de Schrift heeft, zal de
gereformeerde hermeneut zich willen verdiepen in de wereld van de tekst en daarmee ook de
wereld van de auteur. De auteur en de tekst zijn de toegangspoort tot een achterliggend veld
van betekenis. Bij het interpreteren van de Schrift kunnen de schrijvers van de teksten, hun
achtergronden en intenties en de lezers of hoorders die zij op het oog hadden niet tussen
haakjes worden gezet. Er is altijd het gewicht van de werkelijkheid die de tekst openbaart.
Historisch onderzoek naar de werkelijkheid waarover het verhaal vertelt en kennis van de
genoemde gebruiken zijn daarom van belang voor een goed begrip van de tekst en wat zij
bedoelt te communiceren. Tegelijkertijd moet gezegd worden dat de Bijbel zelf bijzonder
weinig autobiografisch materiaal over de auteurs aanlevert. Dat betekent dat de betekenis
ervan niet overschat moet worden. Ook is over de betrekking tussen de schrijvers en de eerste
lezers slechts beperkte en door de bril van de geschiedenis gekleurde informatie
beschikbaar.?

In de (vroege) gereformeerde orthodoxie heeft het doel van de interpretatie gelegen in een
poging de auteur te laten zeggen wat hij zegt in plaats van hem toe te schrijven wat wij
denken dat hij heeft gezegd. Vooral Calvijn legde daar sterk de nadruk op.?* Toch is een
eenzijdige aandacht voor de persoon van de auteur niet hét kenmerk geweest van de
gereformeerde hermeneutiek. In de gereformeerde hermeneutiek is de auteur van belang. Hij
heeft iets bedoeld op te schrijven en wat hij bedoeld heeft, is op te maken uit de tekst, is
leidraad voor de interpretatie van de tekst. Maar is het belangrijk de originele historische
situatie te reconstrueren? Of de verborgen bedoelingen van de auteur te achterhalen? De
gereformeerde hermeneutiek zal op grond van haar Schriftvisie de nadruk willen leggen op de
intentie van de tekst. Wat is de boodschap? Wat de auteur heeft geschreven in vorm en inhoud
is de weg daarnaartoe. Omdat achter hem de Heilige Geest schuilgaat Die de verbindende
schakel is in het verstaan van het geheim van de tekst, kan er nooit sprake zijn van een
eenzijdig accent op de schrijver van het Bijbelboek. Het is de Heilige Geest Die als de Auteur
van de Schrift de inhoud die Hij de auteurs van toen deed opschrijven voor de lezer van nu
betekenis kan geven. We kunnen daarom instemmen met Paul Ricoeur als hij wijst op het
communicatieve karakter van de tekst: ‘“The reader is absent from the act of writing, the writer
is absent from the act of reading. The text thus produces a double eclipse of the reader and the
writer. It thereby replaces the relation of dialogue, which directly connects the voice of one to
the hearing of the other’.?? De autopistie van de Schrift is hier van belang. De Schrift spreekt
door het getuigen van de Heilige Geest met en door de tekst. In dit getuigen worden de ene
Auteur, de schrijvers van de Bijbelteksten, de tekst, de geimpliceerde lezer en de actuele lezer
van vlees en bloed met elkaar verenigd. Een gereformeerde hermeneut zal bij een tekst of
perikoop geen halt houden. Hij zal de tekst willen verbinden met het netwerk van alle teksten
in de Bijbel, daarbij zoekend naar de intentie van niet alleen de auteurs, maar bovenal de
Auteur, de Heilige Geest, Die hen inspireerde de woorden van God op te schrijven.

In de gereformeerde Schriftopvatting is in dit verband van belang dat Gods Woord eerst
gesproken woord was. Dit wordt onder andere afgeleid van het feit dat Genesis 1 begint met
het spreken van God. Ook openbaart God Zich sprekend aan Abraham, Izak, Jakob, Jozef en

20 vgl. E. Koster, In betovering gevangen?, 172-173.

2l K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 47.
2. P. Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences. Cambridge and New York: Cambridge University
Press 1981, 139.

186



Mozes. Het schrift, de Schrift is dus een middel om de woorden van God niet te vergeten. Dat
dit ook geldt voor de tijd van het ontstaan van het Nieuwe Testament blijkt uit het feit dat de
Heere Jezus Zelf geen Bijbelboek geschreven heeft en dat Zijn woorden minstens veertig jaar
mondeling zijn bewaard en overgeleverd voordat ze op schrift gesteld werden. De
nieuwtestamentische brieven werden ook gestuurd om (hardop) voorgelezen te worden in de
gemeenten. Ook de gereformeerde belijdenis verwijst naar het gesproken woord van God. De
Nederlandse Geloofsbelijdenis zegt: “Wij belijden dat dit woord Gods niet is gezonden noch
voortgebracht door de wil van een mens, maar de heilige mensen Gods, van de Heilige Geest
gedreven zijnde, hebben het gesproken, gelijk de H. Petrus zegt. Daarna heeft God, door een
bijzondere zorg, die Hij voor ons en onze zaligheid draagt, zijn knechten den Profeten en
apostelen geboden zijn geopenbaarde woord bij geschrift te stellen; en Hijzelf heeft met zijn
vinger de twee tafelen der Wet geschreven. Hierom noemen wij zulke geschriften: Heilige en
Goddelijke Schrifturen’.”® Gods orale openbaring is met het oog op onze vergeetachtigheid en
zwakheid op schrift gesteld. De auteur is slechts medium geweest. Als nu in de autopistie de
Heilige Geest Zich met het schriftelijke woord verbindt — via vox Dei — dan wordt het
opnieuw gesproken woord, dat de lezer verbindt aan de boodschap die erin besloten ligt.

In feite neemt de gereformeerde hermeneutiek een tussenpositie in: geen overschatting en
geen onderschatting van de (letterlijke) tekst. De Bijbeltekst kan goed of fout uitgelegd
worden. Hoewel het nooit mogelijk zal zijn om de exacte gedachten van de auteur te
achterhalen, heeft de tekst een vorm en een inhoud waarmee de auteur heeft bedoeld iets te
communiceren, iets wat onveranderlijk is en niet afhangt van de lezer. De semiotische (de
woorden en woordgroepen) en de semantische (de bedoelde betekenis van de woorden en
woordgroepen) eigenschappen van taal zijn niet van elkaar los te maken. De tekst als ‘a
means and a middle of authorial action’ blijft een autoriteit voor de lezer die in het
samensmelten van de ‘horizonten’ niet wegvalt.?* Echter door de opgeschreven woorden van
de auteur van toen heen, blijft de eerste en enige Auteur, namelijk de Heilige Geest, getuigen.
Uitleggen van de Schrift is zo een levend gebeuren. Geen autopsia, een verhandeling over een
dode letter, maar autopistie, de majesteit waarmee het Woord spreekt door de kracht van de
Heilige Geest. De gelijkenis van de verloren zoon, toen door Jezus gesproken en door Lukas —
gedreven door de Heilige Geest — opgeschreven, is als tekst levend woord en van betekenis
voor iedere willekeurige lezer, onafhankelijk van zijn of haar culturele omstandigheden.

6.2.2 Een universele referentie

De opvatting dat de canon geschreven is door één Auteur, synchroniseert met de opvatting dat
er sprake is van een universele referentie die de menselijke, beperkte en situationele context
overstijgt en steeds weer actueel is in elke nieuwe situatie waarin mensen de Bijbel lezen.
Men spreekt in dit verband over het ‘referentieel’ karakter van teksten. Teksten refereren aan
een (mogelijke) wereld.?® Een zin probeert iets te zeggen wat waar of werkelijk is. Teksten
hebben een doel, een bedoeling, een punt waar de tekst naar verwijst. Daarom is niet alleen
het geschreven woord aanwezig, maar ook de situatie, de omgeving, de situationele context
van de taaluiting. Taal is toegerust om een verwijzing te maken naar de werkelijkheid, al is er
onderscheid tussen het gesproken woord, waar de situatie concreet in het hier en nu aanwezig

2 Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 3; cursivering van mij. Vgl. C.J. van Linden, ‘Tekst en paratekst’ in:

J.H. van Doleweerd (red.), In onze eigen taal. Conferentiebundel Zending en Bijbelvertaalwerk. Woerden:
ZGG 2011, 107-118.

K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 5.

P. Ricoeur, Tekst en betekenis. Opstellen over de interpretatie van literatuur. Baarn: Ten Have 1991, 60-
62, 110.

24
25

187



is en die geverifieerd kan worden, en het geschreven woord dat in de eenentwintigste eeuw
qua tijd en plaats op grote afstand ligt.

De Bijbel is een religieus boek, dat wil zeggen een boek waarvan de inhoud betrokken is op
een transcendente werkelijkheid, vol met taal en uitspraken die refereren aan deze hogere
werkelijkheid. Religieuze taal maakt bovendien aanspraak op een eigen discours.?® Zij spreekt
over eigen ervaringen en heeft dikwijls een figuratief karakter. Specifieke taalvormen zoals
metaforen, poétische beelden en verhalen wisselen elkaar af.

Illustratief voor het referentiéle karakter van taal is een verhaal dat de taalfilosoof Humberto
Eco (1932) vond bij de cryptograaf John Wilkins (1614-1672). Het gaat over een indiaanse
slaaf die door zijn meester wordt gestuurd met een mand vijgen en een brief. De slaaf eet
gedurende de reis een groot deel van de vruchten op. Bij aankomst leest de ontvanger de brief
en constateert dat er te weinig vijgen in de mand zitten en hij beschuldigt de slaaf dat deze
door hem zijn opgegeten. De brief getuigt tegen de slaaf. De slaaf ontkent en zegt dat de brief
een valse getuige is. Opnieuw wordt de slaaf gezonden, opnieuw met vijgen en een brief
waarin exact staat aangegeven hoeveel vijgen er in de mand zitten. De slaaf eet weer van de
vijgen, maar voordat hij eraan begint verbergt hij de brief onder een grote steen, zichzelf
geruststellend dat niemand die hem zou zien eten ernaar kan verwijzen. Echter, opnieuw in
staat van beschuldiging gesteld, belijdt de slaaf zijn fout, ziende op de ‘goddelijkheid van het
papier’ en belooft voor de toekomst meer eerlijkheid bij het uitvoeren van de opdracht. Eco
gebruikt deze geschiedenis om duidelijk te maken dat een tekst onveranderlijke elementen
bezit. Immers het verhaal kan op vele manieren worden verder verteld, het aantal vijgen kan
veranderen, de slaaf kan vermoord worden en door een ander worden vervangen, de richting
waarin de slaaf loopt kan veranderen, maar er zijn onveranderlijke elementen die de betekenis
geven aan de tekst.” Een andere conclusie die we hieraan kunnen verbinden, is dat een tekst
een boodschap bevat die los van het schriftelijke en fysieke bezit ervan, zijn werking doet.
Deze gedachte vindt aansluiting bij wat in de gereformeerde hermeneutiek als werking van de
Heilige Geest in het hermeneutisch proces geduid kan worden en in verband kan worden
gebracht met het autopistisch karakter van de Tekst.

Voor de gereformeerde hermeneutiek bevestigt de autopistie de aanname dat het toen en nu
over een universele werkelijkheid gaat en dat we in de eenentwintigste eeuw met dezelfde
zaken van doen hebben als in de tijd van de Bijbelschrijvers. De afstand tussen toen en nu
wordt overbrugd door het blijvende getuigen van de eerste en enige Auteur van de Schrift.
Daarom hoeft ook niet krampachtig te worden gestreefd naar een honderd procent
identificatie met de oorspronkelijke situatie van de schrijvers en de doelgroep. Vanuit dit
oogpunt is er geen bezwaar tegen de opvatting van Ricoeur die taalgebruik typeert als een
taalz%ebeuren of ‘instance du discours’. De zinnen van de tekst krijgen betekenis in het hier en
nu.

Is de betekenis van de Schrift meerduidig of eenduidig? Met de keuze voor meerduidigheid
lopen we het gevaar de betekenis van teksten uiteen te laten vallen in een veelheid van elkaar
tegensprekende interpretaties en toepassingen. Met de keuze voor eenduidigheid lopen we het

% Het is Ricoeur geweest die gewezen heeft op het discourskarakter van taal. Taal is meer dan de ‘som van de

delen’ van een zin. ‘Sentences — language as used, language as disourse — connect words “in a synthesis
which goes beyond the words”.” Geciteerd in: K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 204.

J.H. de Wit, En la dispersion el texto es patria, 488; U. Eco, De grenzen van de interpretatie. Amsterdam:
Bert Bakker 1993.

% P.Ricoeur, Tekst en betekenis, 124.

27

188



gevaar dat de uitleg moet passen in ons eigen denkraam. In de gereformeerd bevindelijke
traditie legt men het accent op de eenduidigheid. Bij alle verscheidenheid legt men het accent
op de eenheid die niet beinvioed wordt door de gang van de geschiedenis of door
godsdienstige tradities of door ontologische concepten, maar die gelegen is in de weg die God
met Israél en met Zijn volk in deze wereld gaat. Deze heilsgeschiedenis heeft haar hoogtepunt
in de heilsfeiten zoals deze zich rondom Jezus Christus, als God en mens, voltrokken. Er loopt
een heilslijn vanuit het scheppingsverhaal en het weggedreven worden uit het paradijs, door
de geschiedenis van het volk Israél naar de geboorte van Jezus Christus en van daaruit over
Golgotha naar de wereld met haar volken en de verkondiging van deze boodschap tot aan de
wederkomst van Christus. In zoverre het over deze zaken gaat, hebben Bijbelteksten in de
gereformeerd bevindelijke traditie een eenduidige bedoeling. Toch is er wel sprake van
meerdimensionale eenduidigheid. Er is dan weliswaar een gemeenschappelijke richtingszin,
namelijk Christus, maar teksten kunnen wel meerdere verwante betekenissen hebben en als
het ware meerstemmig klinken.?® Een geslachtsregister in de Bijbel heeft voor een Afrikaan
met een grote belangstelling voor zijn voorgeslacht een andere dimensie dan voor een
Nederlander. En een perikoop over christenvervolging wordt in Noord-Korea anders gelezen
dan in West-Europa.

De referentiéle relatie van een tekst met een werkelijkheid mag echter niet zo uitgelegd
worden alsof de lezer in de eenentwintigste eeuw zich eerst moet identificeren met de
feitelijke context waarnaar teksten uit de Bijbel verwijzen alvorens zichzelf ermee te kunnen
identificeren. Dat zou het geval zijn als de Heilige Geest Zich zou hebben ‘opgesloten’ in de
Tekst. In het verband van dit onderzoek hebben we uitdrukkelijk aandacht willen vragen voor
de pneumatologische kant van de autopistie. De Heilige Geest, hoewel werkzaam met en door
het Woord, is tevens werkzaam in de lezers om het Woord betekenis te geven in hun
werkelijkheid. Gebeurt dit, dan vallen de referenties van toen en nu samen. Autopistie leidt
dan niet tot reproductie, maar tot nieuwe zin- of betekenisproductie. Zo kan de gelijkenis van
de verloren zoon, gelezen in uiteenlopende omstandigheden, verschillende betekenissen
krijgen. Hier corrigeert de autopistie het verlangen van de Verlichting naar universalisme op
een dusdanige wijze dat er slechts een eenduidige historische uitleg en duiding van de tekst
zouden zijn. En hier corrigeert de autopistie dan ook de erudiete lezer die de gewone lezer zou
moeten gidsen naar de ultieme uitleg. Zo komt er aandacht voor de ontvangstgeschiedenis van
de Schrift door de eeuwen heen.

6.2.3 Verklaren, interpreteren en toepassen

Verklaren, interpreteren en toepassen kunnen worden gezien als opeenvolgende fasen in het
hermeneutisch proces. Het verklaren zit dan vooral aan de tekstkant en het interpreteren en
toepassen zit meer aan de lezerskant. Om de rijkdom aan betekenissen die elke tekst bevat,
adequaat te kunnen honoreren is het nodig om tot een zekere match te komen tussen wat de
tekst aan betekenis bevat en wat de lezer ervan verstaat en kan gebruiken. Concreet betekent
dit dat de interpretatie en de toepassing van de tekst zich altijd op de een of andere wijze
moeten verhouden tot de mogelijkheden die in de tekst zelf gegeven zijn.*

Over dit proces van verklaren, interpreteren en toepassen is de laatste decennia veel
nagedacht.®’ In de traditionele hermeneutiek ging veel aandacht uit naar historische

2 H.C.van der Meulen, ‘Over de brug komen’, 258.

% A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 495-503, 515-523.

31 Zwiep vermeldt dat de piétistische predikant Johann Jacob Rambach (1693-1735) reeds een onderscheid
maakte tussen subtilitas explicandi (de competentie van het verklaren), subtilitas intelligendi (de

189



reconstructie van Bijbelse personen, gebeurtenissen en tradities. Tot de achttiende eeuw
werden teksten gezien als voertuigen waarmee gedachten en ideeén van auteurs tot ons
kwamen.* Daarna is meer aandacht gekomen voor de positie die de lezer inneemt en het
onderscheid dat gemaakt kan worden tussen de tekstkant of de verklaring ervan en de
interpretatie en toepassing ervan. Een hermeneutiek die de rol van het subject probeert te
ontkennen negeert het feit dat teksten eenvoudigweg niet kunnen bestaan zonder lezers. De
toepassing of toe-eigening is een fundamenteel onderdeel in het hermeneutisch proces.

Met de mogelijkheden die een tekst biedt, kan een lezer niet snel klaar zijn. Lezen is een
ambacht waarin zorgvuldigheid en wetenschappelijkheid samengaan met creativiteit. Lezen
vraagt om een zorgvuldige tekstlinguistische en historische analyse.** Maar verklaren,
interpreteren en toepassen laten zich gebeuren als een eenheid. Vanwege de autopistie kan dit
ook niet anders. Het lezen en uitleggen van de Schrift laat zich niet opdelen in vakjes.

Voor Ricoeur is interpretatie het toe-eigenen van een tekstintentie. Verklaren is het vaststellen
van een structuur, dat wil zeggen van de interne afhankelijkheidsrelaties ‘die de statica van de
tekst vormen’.** Maar dat is niet voldoende. Teksten vragen om een existentiéle verwerking.
Toe-eigening is voor hem dan ook meer dan een simpele identificatie en invoeling. Onder toe-
eigening verstaat hij ‘dat de interpretatie van een tekst wordt voltooid in de zelfinterpretatie
van een subject dat zich voortaan beter begrijpt, anders begrijpt of eenvoudig een begin maakt
zichzelf te begrijpen’.® ‘Toe-eigening wil zeggen: het gehoor geven aan de betekenis van de
tekst en het verbreken van de verbinding met de auteur.”®® Er moet ook onteigening van de
tekst plaatsvinden om tot begrip te komen. De afstand tussen de lezer en de tekst is daarom
een functioneel gegeven dat nodig is om die betekenis tot stand te brengen. In dit verband
merkt hij op dat ‘de betekenis van de tekst zich er niet achter bevindt, maar ervoor’.%’
Daarmee kan de tekst telkens ‘nieuw’ spreken. Ricoeur spreekt in dit verband ook van ‘het
inslaan van de denkweg die de tekst opent en zich begeven op de weg naar de oriént van de
tekst’.*® Het proces van uitleggen vat hij samen met de term hermeneutische boog die als het
ware loopt tussen de betekenis van de tekst en het begrip van de lezer. De toe-eigening
bevindt zich aan het einde van die boog.

De Duitse taalfilosoof Hans-Georg Gadamer (1900-2002) ziet minder onderscheid tussen het
verklaren en interpreteren. Verstaan is bij hem daarom veeleer het proces van versmelting van
de twee.*® Gadamer heeft het in dit verband over het samensmelten van horizonten. Een
horizont is de gezichtskring die alles omvat en insluit wat vanuit één punt zichtbaar is. Er
bestaan geen op zichzelf staande horizonten in het heden en de geschiedenis. Elk gesprek dat
met het verleden gevoerd wordt, ervaart de spanningsvolle verhouding tussen de tekst uit het

competentie van het verstaan of begrijpen) en subtilitas applicandi (de competentie van het toepassen); A.

Zwiep, Tussen tekst en lezer, 7.

In de Kklassieke positie in de exegese staat de rol van de Bijbellezer vast. De lezer moet de tekst begrijpen,

niet actualiseren of zich toe-eigenen. Het gevolg is een sterke interesse in de oorspronkelijkheid en

eenduidigheid van de tekst en veel nadruk op een duidelijke volgorde van processen van reconstructie. Vgl.

. Talstra, Oude en Nieuwe lezers, 102.

. Talstra, ‘Woord van God en Woord-vooraf’, 27; E. Talstra, De Ene God is de andere niet, 30, 43.

. Ricoeur, Tekst en betekenis, 127.

. Ricoeur, Tekst en betekenis, 123.

. Ricoeur, Tekst en betekenis, 61.

. Ricoeur, Tekst en betekenis, 62.

. Ricoeur, Tekst en betekenis, 127.

¥ H.-G. Gadamer, ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’, in: W. Stoker, B. Vedder, HM. Vroom (red.),
De Schriften verstaan. Wijsgerig-hermeneutische en theologisch-hermeneutische teksten. Meinema:
Zoetermeer 1995, 131-148.

32

33
34
35
36
37
38

U U U U OoOmm

190



verleden en de poging deze in het heden te verklaren. Dat kan gebeuren door het creéren van
een horizont van het historisch moment waarin de tekst geschreven is, om deze vervolgens af
te zetten tegen het ontwerp van de eigen verstaanshorizont. Uiteindelijk moet dat ertoe leiden
dat het vreemde wordt geincorporeerd in het eigene en het eigene in het vreemde, op
dusdanige wijze dat er van één, omvattende horizont sprake is. Heden en verleden staan in een
wederzijds interpretatieve verhouding die voortdurend verandert omdat de verstaanshorizont
van de interpreet geen statisch maar een dynamisch gegeven is. Hoe versmelten ze? Wat
versmelt met wat? Er vindt een gesprek plaats tussen de tekst en de lezer. De tekst heeft
zeggingskracht. Er ligt een door de auteur bedoelde betekenis in. Daar stelt een lezer zich
voor open. Vervolgens wordt zijn vertrouwdheid met vreemdheid geconfronteerd. Door hem
heen construeert hij een verstaanshorizont van het verleden van de auteur en de tekst. De tekst
spreekt, maar via ons. De verstaanshorizont van het verleden is in werkelijkheid ons begrip
ervan. Dit heeft als consequentie dat de betekenis van de tekst steeds de betekenis van de tekst
is voor de lezer. Bij de uitleg gaat het niet om de bedoeling van de auteur maar om de
versmelting van de horizont van de tekst met de horizont van de lezer. De tekst begrijpen is
niet Paulus begrijpen maar begrijpen wat Paulus zegt.*°

In de gereformeerd bevindelijke traditie speelt toe-eigening, een toepassing waarbij men de
tekst persoonlijk eigent, een belangrijke rol.** De autopistie veronderstelt dat de Schrift
‘geheimenissen’ bevat die alleen in een door de Geest geleide samenspraak tussen de lezer en
de tekst onthuld worden. De toepassing van de tekst is dan een culminatiepunt. In die toe-
eigening of toepassing krijgt het Schriftwoord betekenis voor de lezer in zijn of haar situatie
en wordt de afstand tussen de lezer en het tekstgedeelte overbrugd. De betekenis wordt niet
opgedrongen of opgelegd, maar krijgt innerlijke waarde voor de lezer zelf. Het Woord wordt
zeker en waar bevonden. Het tekstwoord wordt door de lezer omarmd als waarheid en hij of
zij ontmoet daarin zijn of haar zaligheid. Het is dan een ‘bevindelijke werkelijkheid’
geworden.* De autopistie maakt dat er een samensmelten van ‘horizonten’ kan plaatsvinden,
al betekent dit nooit een geruisloos in elkaar overvloeien. Als iets ‘bevindelijke werke-
lijkheid” wordt, beschrijft de gereformeerd bevindelijke traditie dat vaak in termen van een
wonder. Die samensmelting kan gepaard gaan met strijd en worsteling en kan leiden tot zowel
vrede, bevrijding en geluk als opstand, verwerping en teleurstelling.** De tekst kan ook
afketsen op gedachten van de lezer en botsen met zijn of haar leven.

Waarom wordt de stap van tekst naar toepassing in ons model bemiddeld door interpretatie?
De moderne hermeneutiek heeft ons vanuit de praktijk van het Bijbellezen laten zien dat lezen
niet louter een rationeel cognitief proces is, maar dat uitleggers mensen zijn, die geleid
worden door eigen noden, waarden en interesses.* Het is om deze reden dat iedere lezer zich
bewust moet zijn van de tekst, het interpretatieproces en zichzelf. De tekst is de Ander, die
zich buiten onze eigen interesses bevindt.*> De gereformeerde hermeneutiek stelt een ethiek

® " H.-G. Gadamer, ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’, 131-148.

' Zie ook par. 2.3.2.

* ygl. J.H. de Wit, ‘Door het oog van de ander’ in: H. de Wit, M. Kool, N. van der Harst en A. Molenaar,
Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel gelezen. Meinema: Zoetermeer, 2004, 248.

Zie verder par. 6.3.

D. Kroneman spreekt in dit verband van naief realisme. ‘Naive realism is based on the assumption that our
senses and the human mind can be trusted to give us credible and direct information about the reality. (...)
Naive realism lacks analytical depth and it often does not do justice to the historical and cultural divide
between ancient texts on the one hand and the present day realities of modern readers and audiences on the
other.” D. Kroneman, Text, Context, Intertextuality, and Intercontextual Dialogue, 3.

Voor de onafhankelijkheid van teksten is vooral aandacht gevraagd door de Franse filosoof Jacques Derrida
(1930-2004) en de stroming van het deconstructivisme. Zie ook G.A. Phillips, ‘The Ethics of Reading

191

43
44

45



voor die gebaseerd is op luisteren, vertrouwen, respecteren van deze tekst, beide met hart en
hoofd. Enerzijds wordt serieus geluisterd naar de stem van de oorspronkelijke schrijver en
anderzijds vindt een kritische beoordeling plaats van eigen vooronderstellingen en interesses.

In ons model heeft de tekst een grote zeggingswaarde en -kracht. Toch zijn deze niet
afhankelijk van de mate waarin de oorspronkelijke setting door exegese kan worden
gereconstrueerd. In veel gevallen is het zelfs niet mogelijk deze bij benadering te recon-
strueren. De letterlijke, historische betekenis van de tekst en de methodisch exegetische
benadering ervan is weliswaar startpunt in het interpretatieproces, maar de tekst is autopistos
en daarom is het niet nodig de tekst buiten de lezer te houden. Wordt hiermee niet
aangemoedigd dat de lezer zijn eigen historische pijn en moeite inleest in de Schrift en
daarmee de stem van het Woord overschreeuwt? Uiteindelijk is dit nooit te voorkomen, ook
niet door een grondige exegese. Juist door Tekst én lezer én context aan elkaar te verbinden
kunnen eenzijdigheden worden gecorrigeerd. Met het oog op de plaats en functie van de
Heilige Geest in het hermeneutisch proces kan er nooit sprake zijn van een strikte scheiding
tussen het exegetisch openleggen van de tekst en de interpretatie en toepassing. Er is een tekst
met een betekenis die verstaan kan worden. En als het gaat om de inbreng van de tekst en de
inbreng van de lezer neemt ons model een tussenpositie in. Om te komen tot het interpreteren
en het toepassen van de tekst is een ontmoeting nodig tussen de tekst én de lezer, al is het dat
de autoriteit van de uitlegger nooit gelijk kan zijn aan die van de Schrift. Tekst en lezers zijn
geen gelijkwaardige partners.

De tekst komt dus werkelijk tot leven als de interpreet gaat participeren in de tekst. Maar ook
dan is er niet alleen een tekst die een historische situatie weerspiegelt en een lezer met een
begrensd begripskader. Er is ook nog de leestraditie van de kerk die in ons model een rol van
betekenis speelt.*’” Het hermeneutisch proces bestaat uit een ontmoeting tussen deze drie
elementen. Samengevat is uitleggen eerst aandacht besteden aan de tekstkenmerken door te
lezen wat er stadt. Maar evenzeer besteedt de lezer expliciet aandacht aan zijn eigen waarden,
overtuigingen en voorkeuren en confronteert de tekst met zichzelf. Vervolgens besteedt de
lezer expliciet aandacht aan de context en de leestraditie van de kerk. Daarna wordt de balans
opgemaakt: de Geest leidt tot toepassing en toe-eigening of de betekenis blijft verborgen en
de tekst wordt afgewezen.

6.3 Theoretisch raamwerk: de lezer

Soren Kierkegaard (1813-1855) gebruikt drie parabels om de positie van de lezer ten opzichte
van de Bijbel te verhelderen. De eerste parabel vinden we terug in Jakobus 1:22-27 waarin we
lezen dat iemand die het Woord van God hoort en niet doet, is als iemand die in de spiegel
Kijkt en vergeet wat hij daar ziet. Deze parabel werpt de vraag op wat iemand in die spiegel
van de Bijbel ziet. Ziet hij zichzelf of ziet hij zich zoals de Bijbel over hem oordeelt?
Projecteren lezers zich in de tekst of ontdekken ze zich in de tekst? De tweede parabel is die
van een liefdesbrief die iemand ontvangt in een vreemde taal. VVerlangend om de brief te lezen
maakt de persoon gebruik van woordenboeken en begint met het maken van een vertaling,
woord voor woord. Maar echt lezen is er niet bij, daarvoor is het te veel een vertaalpuzzel. De

Deconstructivily, or Speaking Face-toFace: The Samaritan Woman Meets Derrida at the Well” in: E.V.
McKnight, E. Struthers Malbon (eds.), The New Literary Criticism and the New Testament. Valley Forge:
Trinity Press International 1994, 283-325.

% Zie par. 6.3.

" vgl. K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 106.

192



inspanning is evident, maar wel eenzijdig. De derde parabel is die van een decreet van een
koning. Onderdanen houden zich zo bezig met de interpretatie dat niemand tot daden komt.*®
Een dergelijke benadering van een decreet is in strijd met de bedoeling ervan. Deze parabels
maken duidelijk dat de lezer ten opzichte van de tekst diverse posities kan innemen.

De reader-response theorieén hebben de positie van de lezer in het leesproces verhelderd.
‘Such a theory corrects a rationalist over-emphasis on the “professional” interpreter. It also
calls attention to the fallacy of assuming that “natural” meaning would be perceived as
“natural” from within any given tradition as if the notion were context-free’.*° In reactie op de
eenzijdige nadruk die op de tekst kwam te liggen, vormde zich een tegenbeweging met de
nadruk op de lezer. Deze heeft ervoor gezorgd dat duidelijker dan voorheen de invloeden
vanuit de lezer op de interpretatie van de tekst in beeld zijn gebracht, waarmee misbruik van
de tekst wordt onderkend. Het negeren van de invloeden die de lezer heeft op de uitleg van de
Bijbeltekst, legt immers de weg open voor eenzijdige interpretatie en misbruik. Het is niet
mogelijk ‘the mind of a Bible interpreter’ te zien als objectief en neutraal, een moderne
gedachte die in de bevindelijk gereformeerde traditie al eeuwenlang werd onderschreven.>
Zoals we in hoofdstuk 5 zagen, is lezen een constructief proces ‘waarbij retrospectie en
anticipatie’ op elkaar inwerken.® Ook het lezen van Bijbelteksten gaat voortdurend samen
met herinneringen aan wat al gelezen is en met verwachtingen van wat nog gelezen moet
worden. Verder zijn er altijd ‘gaten in de tekst’ die al lezend van een mogelijke invulling
worden voorzien of als vraagtekens worden meegenomen.

In de gereformeerde orthodoxie is de individuele lezer in het hermeneutisch proces zo goed
als onzichtbaar gebleven en schuilt hij of zij achter de interpretatie van de Schrift door de
kerk. Wel biedt in potentie het gereformeerd hermeneutisch raamwerk een volwaardige plaats
aan de lezer. Het Woord van God is er voor alle mensen en onmisbaar voor het persoonlijk
vinden en ervaren van de waarheid over God en mens.

Tussen de zelfstandigheid van de tekst en de eigen interpretatie en persoonlijke toepassing
van de lezer bevindt zich een spanningsveld. Enerzijds kan een lezer niet ongebreideld doen
met de tekst wat hij of zij wil. De tekst is niet overgeleverd aan de genade van de gebruiker,
zodat je kunt zeggen: ‘Zeg mij wie de lezer is en ik zeg wat de tekst zegt’.>* Anderzijds kan
de lezer niet anders dan vanuit zijn eigen wereldbeeld de tekst tegemoet treden en gebruikt hij
of zij zijn eigen denkraam om de bedoeling ervan onder woorden te brengen en te begrijpen.
In ons model kaderen we de interpretatieruimte van de lezer in door een aantal voorwaarden
te stellen aan het leesproces en de interactie tussen lezer en tekst. We streven een veelzijdige
leesmethode na. ‘Competent readers’ zijn in staat om te komen tot een ‘match’ met de ‘code’
van de tekst en doen daarbij recht aan de zelfstandige positie van de Schrift en de grenzen van
de eigen mogelijkheden om de tekst juist te verstaan. Bijbellezen is niet zoiets als het
gebruiken van de juiste sleutel om het slot te openen. De Schrift is een zelfstandige,
onafhankelijke gesprekspartner. De (mede)werking van de Heilige Geest is onmisbaar.
Bovendien vraagt het heilige karakter van de Schrift om een onderworpen leeshouding.

* 3. Kierkegaard, For Self-Examination: Recommended for the Times. Howard V. Hong and Edna H. Hong

(ed.). Princeton, N.J.: Princeton University Press 1990, 23-37; K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This
Text?, 15.

M. Labberton, Ordinary Bible Reading, 187-213.

%0 vgl. par. 2.3.2.

L vgl. E. Koster, In betovering gevangen?, 308-315, over de Bijbel en de lezer.

%2 K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 149.

193



De westerse neiging tot universalisme heeft een lange tijd de ingrijpende werking van cultuur
voor de mens onderschat. Uit onderzoeken blijkt echter dat bij het interpreteren van de Schrift
het culturele denkraam van de lezer een niet weg te denken rol van betekenis heeft.>® Als
iemand de gelijkenis van de verloren zoon leest, dan denkt hij of zij aan vergelijkbare situaties
in zijn of haar eigen omgeving of levensgeschiedenis. Allerlei voorstellingen, beelden,
opvattingen en voorkeuren, kleuren de menselijke waarneming. Daarom beinvioedt de
culturele achtergrond het lezen en uitleggen van de Bijbel. Ook de religieuze opvattingen
maken hier deel van uit bijvoorbeeld over God of een hoger Wezen, over de oorsprong en
toekomst van de mens. Geen lezer kan lezen buiten zijn eigen referentiekader om.
Omstandigheden, cultuur en situatie zijn van grote invloed op het verstaan van Bijbelteksten.
De Taiwanese theoloog Shoki Coe spreekt van een interactie tussen ‘Tekst, context en tekst’.
Hij maakt onderscheid tussen de normerende Tekst, ‘which transcends all...from the
transcendent reality of God in Christ’, de geinterpreteerde tekst en de context, de historische
realiteit in elke situatie.>® In ons model vragen we voor deze culturele bagage nadrukkelijk
aandacht.

In de volgende paragrafen beschrijven we meer in detail de drie kwesties: de leesmethode van
veelzijdig lezen, de leesattitude van het onderworpen zijn aan de Schrift en het cultureel
referentiekader van de lezer.

6.3.1 De leesmethode: veelzijdig lezen

De hermeneutische leesregels van de gereformeerd bevindelijke traditie hebben we in
hoofdstuk 2 besproken.”® In dit verband willen we aandacht vragen voor een veelzijdig
leesproces van Tekst, lezer en context.

De moderne hermeneutiek maakt onderscheid tussen de tekst en de eigenschappen ervan en
de werkelijkheid die de lezer met de tekst creéert. De reader-response theorieén wijzen in dit
verband op de invloed die de lezer ongemerkt uitoefent op de interpretatie van de tekst. Ook
vanuit de psychoanalyse is overduidelijk aangetoond dat allerlei processen bij de lezer in
werking worden gezet bij het lezen van teksten. ‘Defences, Expectations, Fantasies and
Transformations’ spelen een rol bij het lezen van teksten.>® Lezers hebben de neiging om
bepaaIdSe7 karakteristieken of gebeurtenissen in teksten te negeren en andere daarentegen op te
blazen.

Zoals we eerder onderstreepten, heeft de lezer een eigen plaats in het interpretatieproces
ondanks het gevaar van het inlezen of projecteren van eigen interesses, verlangens e.d.
tegenover het lezen wat het tekstgedeelte zelf proclameert. Persoonlijke bevinding kan het
frame worden waarmee de Bijbel wordt gelezen en waarmee de tekst wordt beoordeeld op
wat zij voor de lezer betekent. De lezer kan dan onbedoeld bemoedigd en versterkt worden in
het onderhouden van zijn of haar eigen afgoden. Om dat te voorkomen moeten (1) de inhoud
van de tekst en alles wat daaruit verklaard kan worden, (2) de eigen interpretatie en toepassing

% vgl. J.H. de Wit, Por un solo gesto de amor, 41, 47, die n.a.v. een onderzoek naar het lezen van de

geschiedenis van de Samaritaanse vrouw in Joh. 4, meer dan vijftig verschillende betekenissen van levend
water telt (Joh. 4:14).

Shoki Coe, ‘Contextualization as the Way toward Reform’ in: Recollections and Reflections, New York:
The Rev. Dr. Shoki Coe Memorial Foundation 1993, 267.

% Ziepar.2.3.1.

% A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 530.

5 A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 525.

194

54



en (3) de interpretatiegeschiedenis van de tekst met elkaar geconfronteerd worden.*® Wordt
een leesproces gekenmerkt door deze interactie, dan worden namelijk onevenwichtige
dominanties geneutraliseerd. Als de lezer geconfronteerd wordt met een vreemde uitleg,
dwingt het hem of haar tot opening. Op die wijze wordt fundamentalisme tegengegaan. De
inbreng van een uitleg uit een andere cultuur brengt de lezer in aanraking met wat hij zelf niet
kan zien. De autopistie legitimeert een dergelijk interactieproces.

In het interactieproces tussen de lezer en de Tekst zijn er twee dominanties in de lezer die
beteugeld moeten worden. Allereerst de dominantie van de kerkelijke traditie — hoe waar deze
ook kan zijn — waarin de lezer staat. Deze is aanwezig indien de lezer zijn kerkelijke traditie
en het verstaan ervan eenzijdig toepast op de uitleg van de Schrift. Hij of zij is dan op zoek
naar het dogmatisch correcte. We zagen dit in hoofdstuk 2 en 3. De tweede dominantie is die
van de psyche van de lezer, gevuld met zijn eigen op ervaringen gestoelde wereldbeeld van
waarden, overtuigingen en voorkeuren. Als deze de boventoon voeren, projecteert de lezer
zijn eigen behoeften en verlangens op de tekst. Hij of zij is dan op zoek naar de vervulling
van zijn of haar behoefte of verlangen. We zagen dit in de leesoefening van de Ecuadoraanse
lezers. Echter, de Bijbeltekst en haar eigenschappen moeten ten volle worden gehonoreerd en
mogen niet worden gedomineerd noch door de traditie, noch door de lezer.>

Naast het doelbewust interacteren van de lezer tussen Bijbeltekst en context is van belang dat
deze zich erop toelegt de gehele Schrift te lezen. De gereformeerd bevindelijke traditie pleit
voor een canonieke benadering van de Schrift. Er zijn teksten in de Bijbel die tegen haar
lezers ingaan. Lezers begrijpen ze niet en zij kunnen hun eigen denken er niet in kwijt. Het
zijn onbegrijpelijke teksten of teksten die oproepen tot zelfkritiek en die schuldig stellen. Ze
spreken over nieuwe dingen, niet door ons bedacht.®® Als lezers selectief lezen, op intuitie
afgaand en daarmee onduidelijke en onvriendelijke Bijbelgedeelten laten liggen, zijn ze meer
vatbaar voor onevenwichtige uitleg. Het verstaan van de Schrift zal erdoor verdiept worden
als ook vreemde teksten ter hand genomen worden waarop eveneens de eigenschap van de
autopistie van toepassing is.

Vervolgens is ook de verworven kennis van de lezer over de Bijbel van invlioed op het
leesproces. Kennis over de tekst, de verbanden, de achtergronden geven een grotere waarborg
dat recht gedaan wordt aan wat de tekst zelf zegt. In de gereformeerde hermeneutiek wordt
daarom waarde gehecht aan instructie over de Bijbel. Als de lezer bij de interpretatie van een
tekstgedeelte beschikt over achtergrondkennis en kennis over de bredere verbanden van de
Bijbel, zal de tekst meer zeggingskracht hebben omdat deze kennis ook iets van de
werkelijkheid onthult.

Voor de bevindelijk gereformeerden schuilt in deze voorwaarde een gevaar. Zoals we in het
vorige hoofdstuk zagen, zitten de bevindelijk gereformeerde hermeneuten dicht tegen de
wetenschappelijk professionele criteria van bewijsvoering, consistentie, coherentie,
continuiteit, van wat reeds gezegd is en bewezen.®* En daarmee lopen ze het gevaar te veel
scherp te stellen op de ‘common sense’ en de bevindelijke lezing te verwaarlozen of
verborgen te houden voor de gewone lezer.%? Achtergrondkennis is namelijk geen voorwaarde

8 Zie ook 7.4.

% vgl. par. 2.3.

%0 J.H. de Wit, En la dispersion el texto es patria, 531.

61 vgl. J.H. de Wit, Por un solo gesto de amor, 118.

%2 Het wekt overigens bevreemding dat de bevindelijk gereformeerden uit hoofdstuk 5 in hun exegetische
benadering het bevindelijke aspect zo weinig laten terugkomen. Uit de vraagstelling van de Heidelbergse

195



voor interpretatie en toepassing. Het is door de autopistie van de Schrift dat het ook zonder
kan. In een dergelijk geval ontvangt de lezer onderwijs van de heilige Auteur van de Schrift.
Wel denken we dat dit gepaard zal gaan met receptiviteit ten opzichte van de tekst en
zelfkritiek ten opzichte van de eigen interpretatie.

6.3.2 De leesattitude: onderworpen aan de Schrift

In de gereformeerd bevindelijke traditie is altijd aandacht gevraagd voor een biddende,
gelovige, eerbiedige, kortom godvruchtige leeshouding.®® Tegelijkertijd heeft zij altijd de
nadruk gelegd op de onbekwaamheid van een mens om het Woord van God te begrijpen. Die
godvruchtige leeshouding is daarmee geen vanzelfsprekendheid of een zich aan te meten
vaardigheid. Tegelijkertijd is de Schrift door de autopistie de sleutel die de deur naar de juiste
houding opent. Dat gebeurt als de Heilige Geest de tekst voor de lezer gezag laat hebben en
deze van betekenis laat worden.

In de gereformeerd bevindelijke traditie heeft bekering van de mens als een bovennatuurlijke,
van buitenaf, door Woord én Geest gewerkte verandering een niet weg te denken betekenis
voor het lezen van de Schrift. Een tekst kan door een lezer vanuit verschillende motieven
worden benaderd. Een lezer kan dit doen vanuit een bepaalde wetenschappelijke interesse, of
een existentiéle behoefte, of alleen uit nieuwsgierige interesse, maar het juiste Bijbellezen
vindt in de opvatting van de gereformeerde hermeneutiek alleen plaats als er sprake is van een
door bekering gewerkt geloof dat niet alleen de gehele Bijbel voor waar houdt en aanvaardt
als gezaghebbend woord van God, maar ook het door de Heilige Geest gewerkte vertrouwen
omvat dat aan hem of haar het eeuwig heil geschonken is om de verdiensten van Christus.®*
We hebben hier te maken met de soteriologische spits van het Bijbellezen. Bekering houdt
verband met het postulaat van de gereformeerd bevindelijke theoloog dat iedere lezer van de
Bijbel, zonder deze bekering — lees: herscheppende en verlichtende werking van haar eerste
Auteur, de Heilige Geest — de Schrift niet werkelijk kan verstaan. De Heilige Geest zal door
deze verandering of bekering geloof moeten werken.®® In dit verband kan wel gesproken
worden over de ‘dood van de lezer’, waarmee bedoeld wordt dat de lezer zijn eigen visie moet
inleveren voor wat hij in de tekst ontmoet. Het zo leren begrijpen van de Bijbel draagt de
kenmerken van een innerlijke worsteling, ‘a struggle between sense and self’ of met de
woorden van Ricoeur: ‘Reading is first and foremost, a struggle with the text’.%® Uitleggen
van de Bijbel is altijd een strijdtoneel van waarheid en leugen, van verstarring en verwarring.

De moeilijkheid is evenwel, dat hoewel de Heilige Geest met en door het Woord werkt in
lezers, het tegelijkertijd niet alle lezers zijn in wie dit geloof en de hieraan voorafgaande
bekering automatisch plaatsvindt. Doordat de Schrift autopistos is, biedt zij de mogelijkheid
tot bekering van oude denkbeelden. Daarom kan de gereformeerde hermeneutiek ook een

Catechismus klinkt de toon van de bevinding regelmatig door, bijvoorbeeld in vragen als: “Wat is uw enige
troost, beide in het leven en sterven?’ (Vraag 1), ‘Wat nut verkrijgt u door de heilige ontvangenis en
geboorte van Christus?’ (vraag 36), ‘Wat troost u de wederkomst van Christus?’ (vraag 52), enz. Zie ook
W. Verboom, ‘Vroomheidsbeleving in de gereformeerde belijdenis’ in: H.J. Lam, P.J. Vergunst en L.
Waillschleger, Kerk rond het heilgeheim. Opstellen aangeboden aan prof. Dr. A. de Reuver. Zoetermeer:
Boekencentrum2007 (2° dr.), 80-96.

63 Ziepar.2.3.2.

& vgl. hoofdstuk 3; Heidelbergse Catechismus Zondag 7 vr. en antw. 21.

% We gaan in dit verband niet uitgebreid in op de leerstellige achtergronden van wedergeboorte en bekering.

Zie ook Dordtse Leerregels, hfst. I11 en IV, art. 12; G.H. Kersten, De Gereformeerde Dogmatiek. I1, 83 wv.

K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This Text?, 407; P. Ricoeur, A Ricoeur Reader, Reflection and

Imagination. Edited by M.I. Wallace. Minneapolis: Fortress 1995, 494.

196

66



‘transforming hermeneutic’ genoemd worden. De Heilige Geest, de Uitlegger van de Schrift,
transformeert. In de gereformeerde hermeneutiek is bekering echter een gevolg van het lezen
van of horen uit de Tekst, maar geen voorwaarde vooraf. Het is juist de bekerende kracht van
de heilige Tekst die vrij en onafhankelijk van de lezers hen tegemoet treedt en het werk van
bekering kan werken. Een automatisme is het niet.

Bekering en geloof zijn daarom niet te concretiseren in toetsbare criteria of
leeseigenschappen. Het zijn ‘bewegende beelden’ die niet objectief te verifiéren zijn. De
definities van bekering en geloof kunnen daarom moeilijk in het leesproces worden
ingebracht. Het zijn begrippen die in de eerste plaats horen bij de existentiéle verhouding
tussen God en de lezer. Wel mag de lezer gevraagd worden om zelfreflectie en moet deze zich
afvragen of er sprake is van bekering en geloof en hoe deze worden ingevuld. Bekering en
geloof hebben ook een concrete kant. Een lezer moet bekeerd worden van zijn eigen culturele
blik. En veelzijdigheid in het leesproces, afstand en confrontatie kunnen de aanzet daartoe
geven. Bekering is dus wel onderdeel van het leesproces, maar geen hermeneutische
voorwaarde om de Schrift te lezen en ook geen hermeneutische regel. Bovendien hangt de
gereformeerde theologie de opvatting aan dat in het leven van een christen een dagelijkse
bekering nodig is, waardoor bij elke lezing opnieuw de vraag naar bekering en geloof gesteld
mag worden.

Echter, als bekering geen voorwaarde vooraf is en evenmin onderworpen kan worden aan
toetsbare criteria, wie valideert dan de interpretatie en de toepassing? Hoe onderscheidt de
lezer de werking van de autopistie van zijn eigen verbeelding en de producten van zijn eigen
geest? Hier krijgt de toetsing aan de overleveringsgeschiedenis betekenis. De lees-
gemeenschap is nodig voor de validering en de verificatie van de uitleg.” De kerk heeft
samengevat hoe de boodschap van de Schrift door de eeuwen is verstaan, al bieden ook
belijdenisgeschriften slechts een kader op hoofdlijn. Blijft deze toetsing achterwege, dan valt
men licht in de eenzijdigheid van alleen tekst en lezer. Toch is deze validering niet geheel
afdoende. De autopistie werkt niet automatisch door in iedere lezing van de Schrift, ook niet
in alle historische lezingen. Er blijft dus altijd een ontoegankelijk en geheim gebied in de
Schriftuitleg bestaan.

De vooronderstelling dat de lezer bekwaam gemaakt moet worden om de Schrift te lezen en
dat bekering of verlichting nodig is, die alleen verkregen kan worden door de Auteur van de
Schrift zelf, plaatst de lezer in een onderworpen verhouding tot de Schrift. De Schrift zelf is
dus noodzakelijk om te komen tot een juiste leeshouding.

6.3.3 Het cultureel referentiekader

ledere samenleving heeft een cultuur en alle mensen groeien op in hun cultuur en zijn er
diepgaand door beinvloed. Cultuur verschaft de persoon een kijkraam op de wereld en geeft
duiding aan de werkelijkheid.®® Voor de hermeneutiek is van belang dat we beseffen dat
cultuur een actor- en aan plaats en omstandigheden gebonden fenomeen is dat ieders

¢  Ook in de moderne hermeneutiek is van verschillende zijden gewezen op het belang van de

interpretatiegemeenschappen bij Schriftuitleg. Zie E. Koster, In betovering gevangen?, 162-171.

De antropologen van de twintigste en eenentwintigste eeuw zoals Roger M. Keesing, Paul Hiebert en
Robert J. Schreiter baseren zich op het concept van cultuur van o.a. Geertz, Lévi-Strauss en Goudenough.
Cultuur is dan niet een soort van objectieve structuur, maar vooral een raamwerk van betekenis- en
zingeving en een soort van perceptueel venster. Vgl. C. Geertz, The Interpretation of Cultures, New York
2000 edition. C. Geertz, Available Light. Anthropological Reflections on Philosophical Topics.
Oxford/Princeton 2001.

68

197



interpretatiekader sterk beinvloedt. Lid zijn van een andere cultuur betekent andere gedachten
hebben, andere gedragingen vertonen, andere opvattingen koesteren over vrijwel alles wat bij
de mens hoort. Sterker gezegd, lid zijn van een andere cultuur houdt in: op een andere wijze
mens zijn.

Per onderscheiden culturele groep zijn determinerende factoren in het spel, bepaalde patronen
van denken en handelen die door opvoeding zijn overgedragen en die de mens in zekere zin
conditioneren. Er zijn ook externe factoren, bijvoorbeeld klimaat of bodemgesteldheid, die
een rol gespeeld hebben bij de totstandkoming van een bepaald cultureel patroon. Er zijn
externe prikkels van buitenaf die mensen motiveren op een bepaalde manier te handelen. Geld
of economische macht kan drijfveer zijn. Naast externe factoren kunnen ook interne
determinanten een belangrijke rol spelen bij de vorming van gedrag c.q. cultuur. Te denken
valt aan persoonlijkheidskenmerken zoals intelligentie en karakter.

Het is van groot belang in het hermeneutisch proces te verdisconteren dat het culturele
denkraam van de lezer een grote rol speelt bij de interpretatie. Het is een onzichtbare mentale
kaart bestaande uit overtuigingen, voorkeuren en waarden, ook wel samengevat met de term
wereldbeeld, die de mens gidst door het leven. Religie speelt daarbij een belangrijke rol
omdat religie de visie op de realiteit vormgeeft.®

Maar hoe belangrijk ze ook zijn, cultuur en wereldbeeld zijn niet normatief en ook niet
onveranderlijk. De inhoud ervan staat in de stand van verandering, die soms snel kan gaan. De
Schrift is in de geschiedenis van de zending ook een belangrijk middel gebleken tot
verandering van cultuur en wereldbeeld. Hoewel het enerzijds waar is dat lezers uit
verschillende tradities, levend in verschillende omstandigheden, met verschillende karakters
en biografische ervaringen een tekst heel verschillend kunnen lezen, is het anderzijds ook zo
dat de Schrift vanwege haar autopistische karakter zelfstandig spreekt en veranderingen in
cultuur en wereldbeeld van de lezer veroorzaakt.

Kan de Schrift die grote verscheidenheid aan culturele omstandigheden aan? Bijbelschrijvers
hadden hun culturele context. De lezer van nu heeft een andere. De Schrift is naar de
opvatting van de gereformeerde hermeneutiek in staat culturen uit verleden en heden te
verbinden rondom de werkelijkheid aangaande God en mens zoals de Bijbel die beschrijft. De
tekst van de Bijbel heeft een culturele setting die zowel relevant en actueel was voor de lezer
van toen als voor nu. Enerzijds vormt de tekst van de Bijbel de neerslag van de Bijbelse tijd
en plaatsen gebonden ervaringen, anderzijds zijn onze culturele vooronderstellingen nooit
geheel vreemd aan de teksten van de Bijbel. De autopistie garandeert dat de Schrift altijd
context- en tijdbetrokken is en onuitputtelijk in rijkdom. Zij was betekenisvol in de context
waarin de auteurs door de Heilige Geest geinspireerd het Woord van God opschreven. Zij was
door de werking van de Heilige Geest betekenisvol voor de gelovigen die haar de eeuwen
door hebben gelezen en toegepast op hun dagelijks leven. Zij is door de werking van diezelfde
Geest betekenisvol voor de gelovigen die leven in de eenentwintigste eeuw.

Dat de culturele omstandigheden van toen en nu met elkaar verband houden, betekent niet
automatisch dat alles verklaard, geinterpreteerd en toegepast is. In dit verband kan gesproken
worden over het eschatologisch karakter van de Schrift. De Schrift heeft vanaf het begin van
haar bestaan altijd haar schaduw vooruit geworpen. Zij heeft in de gereformeerd bevindelijke

% P.G. Hiebert, Anthropological Insights for Missionaries. Grand Rapids/ Michigan: Baker Academics 2008

(Twenty Third Printing); P.G. Hiebert, Transforming Worldviews: An Anthropological Understanding of
How People Change. Grand Rapids/Michigan: Baker Academics 2008.

198



traditie als verkondiging van Gods heil in Christus altijd een openheid naar de toekomst
gehad. De verwerkelijking van haar zin en bedoeling behoort tot de voleinding, die komt. In
dit eschatologisch gebeuren zijn verleden en heden ingesloten. Er is haar een doel (telos)
gesteld, waar zij naartoe moet werken: als boodschap van Gods daden moet zij meehelpen dit
door Hem gestelde doel te bereiken, dat namelijk alle volken zullen delen in het heil.”

Mogen de door de cultuur gestempelde levensomstandigheden en ervaringen meedoen bij de
interpretatie van de tekst? In ons model waarin de autopistie vanuit de Schrift doorwerkt naar
de lezer en de context van de uitlegtraditie, wordt de mens in zijn eigen levens-
omstandigheden aangesproken. Dat houdt in dat zijn of haar eigen omstandigheden aan de
kant van de interpretatie en toepassing een rol moeten spelen. Anders zou het Schriftwoord
nooit betekenisvol kunnen zijn in het leven van de lezer. Contextualiteit is geen beperking,
maar een verrijking. Dat de uitleg afhankelijk van de omstandigheden ondanks de eenheid die
er is verschillend kan uitpakken, is een uitdrukking van de grote rijkdom van Woord en Geest.
Zo kan iedere lezer afhankelijk van zijn eigen levensomstandigheden bij het lezen van de
geschiedenis van het volk van lIsraél, na de doortocht door de Schelfzee, voor zichzelf
invullen wat hij of zij aan bitter water in het leven ontmoet, waardoor hij of zij tegen het leven
in opstand komt.”

6.4 Theoretisch raamwerk: de context

De context in de betekenis van kader, denkraam of traditie waarin de Schrift werd en wordt
ontvangen en uitgelegd, speelt in onze opvatting een belangrijke rol in het hermeneutisch
proces. De christelijke kerk wordt gezien als een schepping van het Woord, door de Heilige
Geest. De kerk is van betekenis voor de uitleg van de Schrift. Tegelijkertijd is dit vanwege de
geweldige versnippering en opdeling van de kerk een niet eenvoudig te duiden onderwerp.

Het gaat ons allereerst om de kerk als lees- en woordgemeenschap. Het verklaren,
interpreteren en toepassen van de Schrift heeft in de geschiedenis nooit in het isolement
plaatsgevonden. Het begon met hoorders, enkele gewone lezers en professionele lezers zoals
voorgangers, evangelisten en andere predikers. Men kwam bijeen rondom de uitleg van het
Woord. Deze lokale leesgemeenschappen of groepen hoorders in de eerste eeuw groeiden uit
tot een menigte van groepen van lezers in de eenentwintigste eeuw. VVoor ons hermeneutisch
raamwerk is van belang aan te geven wat de hermeneutische betekenis is van de kerk als
historische en actuele leesgemeenschap van het Woord.

Mensen lezen het Woord en geven er betekenis aan en zetten de interpretatie om in daden. De
kerk is tevens een interpretatiegemeenschap. Wat heeft de perikoop met lezers gedaan en wat
hebben lezers met de perikoop gedaan en wat doet de Bijbel met lezers in andere continenten
en wat doen lezers daar met de Schrift? We spreken hier over ‘Wirkungs- und
Rezeptionsgeschichte’. We zien een verticale lijn lopen, terug de geschiedenis in en een
horizontale lijn die ons verbindt met de wereldkerk van nu.

Afzonderlijke aandacht vragen we voor de hantering van de confessionele erfenis bij de uitleg
van de Schrift. De gereformeerd bevindelijke traditie is altijd van mening geweest dat de kerk
niet mag volstaan met enkel naar de Schrift te verwijzen. Zij moet ook zeggen wat zij in de

" vgl. R. Bijlsma, Schriftgezag en Schriftgebruik: Een hermeneutiek van de Bijbel. Nijkerk: G.F. Callenbach

1964, 130.
T Ex. 15:22-27.

199



Schrift leest. Hoewel de belijdenisgeschriften van de kerk formeel onderdeel zijn van de
‘Wirkungsgeschichte’ van de Schrift omdat ze deze beogen na te spreken, hebben ze tevens
een objectiverende en normerende functie voor de Schriftuitleg. Ze onderscheiden zich
daarmee van bijvoorbeeld Bijbelcommentaren.

6.4.1 De kerk als leesgemeenschap

In het hermeneutisch verband van dit onderzoek gaat het niet om de kerk als organisatie, al is
deze niet weg te denken. De nadruk ligt hier op de gemeenschap rondom het Woord. Die
gemeenschap kan op verschillende manieren gestalte krijgen, bijvoorbeeld door samen een
tekstgedeelte te lezen en te zoeken naar de verklaring, de interpretatie en de toepassing. Het
kan ook zijn dat men samenkomt rondom het Woord en dat één persoon de leiding heeft en de
uitleg verwoordt. Die gemeenschap kan ook in de individualiteit worden beleefd, maar dan
met andere lezers en uitleggers die hun uitleg aan het papier hebben toevertrouwd. Het punt
waar het om draait is dat er een principiéle openheid is naar de historische en actuele
leesgemeenschap, ook al is de interculturele dialoog praktisch slecht realiseerbaar, de
taalbarriere een hoge drempel en de christelijke leesgemeenschap sterk verdeeld over wat zij
in de Bijbel leest.

In de leesgemeenschap onderscheiden we twee soorten van attitudes van lezen, die hoewel ze
in een persoon verenigd kunnen zijn, vaak ook twee groepen lezers zijn. Het gaat dan om
gewone lezers en professionele lezers. Gewone lezers vertegenwoordigen de attitude van het
hart, ook wel het intuitieve, meditatieve of contemplatieve lezen genoemd. In termen van de
bevindelijk gereformeerden is dit het bevindelijke lezen. De gelijkenis van de verloren zoon
wordt dan een spiegel waar iemand zichzelf in terugvindt, zijn eigen nood en situatie. De lezer
zoekt naar identificatie en volgt het spoor van zijn intuitie. Professionele lezers staan voor de
attitude van de exegeet, intellectueel met oog voor de grondtalen, de woordbetekenissen, de
achtergronden van de oorspronkelijke context, met gevoeligheid voor tekstkenmerken en stijl.
De gelijkenis is dan object van studie, als literair geheel, beschreven door Lukas in een
compositie van andere gelijkenissen. De gereformeerde hermeneutiek in de door ons
voorgestelde actualisering verbindt de gewone en de professionele lezersattitude aan elkaar.
De gewone lezer kan zich verliezen in de spiritualiteit van de tekst. De professionele lezer
objectiveert, brengt het kritisch element in het hermeneutisch proces en neemt afstand. Hij
beschikt dikwijls over kennis over de tekst die de gewone lezers niet hebben.

In de leesgemeenschap kunnen deze lezersattitudes verschillende aanhangers hebben. Het
volk komt dan te staan tegenover de academisch geschoolde theoloog of predikant. We
onderstrepen hier het belang van de integratie van de twee lezersattitudes, die juist in de
gemeenschap, waar het Woord gezamenlijk bezit is, elkaar aanvullen. De informatieve,
verstandelijke en Kkritische lezing van de exegeet is nodig, maar het hart blijft er vaak bij in de
kou staan. De bevindelijke, geestelijke en praktische lezing speelt zich af op de lagen in de
mens die dieper liggen dan het verstand. Gewoon lezen is zowel een houding die de geleerde
lezer als de niet onderlegde lezer kan aannemen.

In de reader-response theorieén wordt aandacht gevraagd voor de actieve rol van
(gemeenschappen van) lezers in het construeren van wat voor hen als betekenis van de tekst
geldt.”” De echte betekenis wordt in deze gemeenschappen gevonden. Toch is dit in de
bedding van de hermeneutische driehoek niet de reden om de gemeenschap bij de uitleg te

2. A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 515.

200



betrekken. De historische en actuele lees- of hoordersgemeenschap is van belang omdat de
Schrift niet zonder leesgemeenschap kan bestaan vanwege de veronderstelde levensband
tussen het Woord, de Geest en de lezers. Niemand kan de Bijbel voor het eerst lezen en doen
alsof hij of zij de eerste is.

We stuiten hier op het moeilijke en weerbarstige punt van de verdeeldheid van de
lezersgemeenschap. In de praktijk is er veel variatie in uitleg en vindt er nauwelijks onderling
gesprek hierover plaats. We denken dat aandacht voor de ‘Wirkungs- und Rezep-
tionsgeschichte’ en de confessionele erfenis van de kerk hier de nodige structuur kan bieden.

6.4.2 ‘Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte’

Zoals we eerder stelden kan de opvatting over de autopistie niet geisoleerd worden van de
opvatting over het drievoudige werk van de Geest in het Woord, de individuele gelovige en de
gemeenschap van de heiligen. De kerk is een ‘hermeneutic community’. Persoonlijk
vertrouwen op de waarheid berust op de Schrift zelf, maar heeft een borging in het getuigenis
van vele andere christenen in andere tijden en contexten. In onze hermeneutische driehoek
neemt dit getuigenis dan ook een expliciete plaats in. Het getuigenis van christenen over hoe
de Bijbel hen heeft aangesproken en onderwezen, versterkt het geloof van de nieuwe
christenen. Dit proces dient hermeneutisch te gelde gemaakt te worden. De binnen de kerk
door de eeuwen heen gepresenteerde uitleg is een vrucht van het voortgaande proces van
actualisatie en nieuwe interpretatie, geleid door de Heilige Geest.” De traditie als uitleg van
de Schrift is daarom voluit een volwaardige ‘gesprekspartner’ in het hermeneutisch proces.

Naast de herkenning in de traditie die onze interpretatie en toepassing bevestigt en versterkt
en het zoeken van aansluiting bij de universele referentie of de ‘common sense’ van de
Schrift, is er ook een ander doel. Het referentiekader van ieder mens is sterk beinvioed door
de gemeenschap waartoe hij of zij behoort. Een tekst is slechts te benaderen door een
bepaalde bril op te zetten. Mensen kunnen zich bij het lezen van de Bijbel niet onttrekken aan
het raamwerk van hun groep.” Het hermeneutisch model waarbij de lezer zich met de tekst
confronteert als een geisoleerd individu, noemt Thiselton ‘something artificially abstracted
from the processes which lead up to it and follow it’. In de praktijk leest een lezer, ook al doet
hij dit in zijn eigen privékamer in het licht van de ‘horizons of expectations which have been
derived from, and shaped by, the communities to which the individual reader belongs: indeed
a community of communities, ranging from the local church and church traditions to learning-
processes and assumptions inherited through the family, school and mass media, contributes
decisively to this horizon of expectation’.” Er bevinden zich om deze reden in de uitleg van
andere christenen naast het herkenbare ook vreemde, onbekende elementen. Het gaat dan om
ervaringen van anderen, in andere kerkelijke tradities en andere leefomstandigheden. In het
laatste geval valt te denken aan acute nood, permanent lijden, vervolging en extreme armoede.
Gevoeligheid voor het vreemde kan het hermeneutisch proces in belangrijke mate verdiepen
en verrijken. Het helpt om de blinde vlekken op het spoor te komen en het doorbreekt het

" Verder onderzoek naar de betekenis van de autopistie in het productieproces van de Schrift en het (geestes)

proces van (her)vertalen zou wenselijk zijn. Aurelius Augustinus die met verve het gezag van de
Seputaginta verdedigde, verklaart het verschil ervan met de Hebreeuwse Bijbel met een verwijzing naar het
werk van de Geest. Hoewel hij het woord autopistie niet hanteert, is de eigenschap waar hij naar verwijst
identiek. Aurelius Augustinus, De civitate Dei, ed. B. Dombart, A. Kalb. Turnhout: Brepols 1955
(CChr.SL48), 638-641. Vgl. C. Houtman, De Schrift wordt geschreven, 192.

A C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 531, 532; K.J. Vanhoozer, Is There a Meaning in This
Text?, 28.

A.C. Thiselton, New Horizons in Hermeneutics, 65.

201

74

75



natuurlijke proces om in de Bijbeltekst naar bevestiging en overeenstemming te zoeken. Het
inbrengen van de overleveringsgemeenschap is een pleidooi voor Kkritische inter-
contextualiteit. En dat de Schrift autopistos is, moet juist een stimulans zijn om bij het huidige
lezen van de Schrift de stemmen uit andere contexten en het verleden in te brengen.” Het kan
wat lijden. De Schrift zet zichzelf toch wel door.

De ervaring leert dat christenen uit andere tijden, levend in andere omstandigheden, tot zeer
verschillende interpretaties kwamen. Het is niet wenselijk daar de ogen voor te sluiten. In het
licht van de in de gereformeerd bevindelijke traditie veronderstelde onbekwaamheid van de
mens om de Bijbel bij natuurlijk licht te verstaan, moet dit verlegen maken om en aanzetten
tot het zoeken van het getuigenis van de Heilige Geest.”’

In de gereformeerd bevindelijke traditie is vanouds veel aandacht geweest voor het gebruik
van commentaren bij de Bijbeluitleg. Echter, het betreft dan in de regel commentaren die
passen in het eigen denkraam terwijl juist het vreemde element nodig blijkt om niet in
sektarisch vaarwater te belanden. Het vreemde dwingt de eigen uitleg onder ogen te zien en
de confrontatie aan te gaan. In de katholiciteit van de kerk belijden wij dat zij bij alle
noodzakelijke en voortdurende verandering van tijd en plaats, en in al haar gebrekkigheid,
overal en altijd wezenlijk dezelfde is. De geschiedenis van de interpretatie is daarom een
belangrijke bron voor de uitlegger van de Schrift. Lezers mogen bepaalde interpretaties
verdedigen en andere verwerpen, mits de tekst en de geschiedenis geen geweld worden aan-
gedaan. Echter, het is wel van belang dat dit gebeurt middels een constructief dialoog en dat
bepaalde interpretaties niet op voorhand worden uitgesloten.

6.4.3 De confessionele erfenis

Het spreken van de kerk uit het verleden heeft een concreet gezicht in de
belijdenisgeschriften, die na een langdurig proces van Schriftinterpretatie tot stand kwamen
en door het gezag van de kerk werden aanvaard. Bijbelse interpretatie werd op deze wijze
door vroegere lezers functioneel gemaakt in het leven van de kerk. Het is onmogelijk om de
belijdenisgeschriften van de kerk in het hermeneutisch proces te negeren. Daarmee zou ook
de stem van historische en actuele interpretatiegemeenschappen tot zwijgen worden gebracht.
Het belijden van de kerk dat in gesprek met allerlei Schriftinterpretaties tot uitdrukking is
gebracht, is in de gereformeerd bevindelijke traditie altijd gezien als ‘het amen’ van de kerk
op het geopenbaarde Woord van God. Een eenzijdig beroep op de Schrift met verwerping van
dit belijden, staat gelijk aan het negeren van de bediening van de Heilige Geest. Tegelijkertijd
is altijd beleden dat aan de belijdenisgeschriften van de kerk geen goddelijk gezag mag
worden toegekend. Zij moeten aan het Woord van God onderworpen zijn.” Belijdenissen zijn
niet canoniek en zij staan in principe open voor aanvulling.

In de gereformeerd bevindelijke traditie worden belijdenisgeschriften van belang geacht
omdat zij van mening is dat de eenheid van de kerk ligt in het ware geloof in Christus. De

®vgl. J.H. de Wit, Leerlingen van de armen, 343-344,

" D. Kroneman heeft het in dit verband over ‘inter-contextual dialogue’: Al interpretation is contextual. On
the one hand, our context functions as a lens that helps us to understand a text better. On the other hand, our
context functions also as a filter that blinds us to certain aspects of the text and of the meanings it intends to
convey. In order to overcome our own hermeneutical limitations, inter-contextual dialogue is very much
needed. Inter-contextual dialogue is important to avoid interpretational errors’. D. Kroneman, Text,
Context, Intertextuality, and Intercontextual Dialogue. Towards an Ethics of Hermeneutics and
Interpretation. Dallas: Bible Translation Conference Wycliffe 2011, 16.

G.H. Kersten, De Gereformeerde Dogmatiek, voor de gemeente toegelicht, 12, 50.

202

78



confessie wil dat tot uitdrukking brengen. Calvijn heeft dat in het voorwoord van zijn
Catechismus van Geneve als volgt onder woorden gebracht: ‘Allereerst acht ik dat het in deze
zo verwarde en verstrooide toestand van de christenheid nuttig is, dat er publieke
getuigenissen bestaan, waardoor kerken, die anders door een grote afstand uiteenliggende een
overeenstemmende leer in Christus hebben, elkander wederkerig erkennen. (...) Tot dit doel
plachten de opzieners oudtijds synodale brieven over zee te zenden, toen er nog een
eenstemmigheid in het geloof onder allen bestond en heerste, waardoor zij als door
kentekenen de heilige gemeenschap onder de kerken bekrachtigden. Hoeveel te meer is het
nu, bij deze enorme uitgebreidheid van de christelijke wereld, noodzakelijk dat de weinige
kerken die God recht aanroepen, en die verspreid zijn en van alle zijden omgeven door de
profane synagoge van de antichrist, dit symbool van heilige verbondenheid beurtelings geven
en ontvangen, waardoor zij tot die verbinding, die ik genoemd heb, aangespoord worden?
Wanneerwdit in het heden zozeer noodzakelijk is, wat zullen wij dan van de toekomst
denken?’

De confessionele erfenis verdient een plaats in het leesproces. Het gaat dan om de
samenbindende en beschermende functie van de belijdenisgeschriften. De erfenis is dienstbaar
aan de eenheid van de kerk, als een staf om te gaan. Ze is ook bewaker van de eenheid. Dat
betekent dat zij het brede veld van interpretaties en persoonlijke invullingen afbakent en
beschermt tegen oneigenlijke interpretaties en het misbruiken van de Schrift.?® We spreken
over een ongedeeld Woord dat door de Geest eeuwenlang is uitgelegd. Nieuwe interpretaties
moeten kunnen worden ingevoegd in de historische.

De inhoud van het belijden zal bij het lezen en interpreteren van de Schrift gesprekspartner
moeten zijn, al staat zij nooit op gelijke hoogte met de Schrift. Tegelijkertijd belijdt de
gereformeerd bevindelijke traditie dat het godsvertrouwen van de mens nooit gebaseerd kan
zijn op de menselijke verwoordingen in de belijdenisgeschriften. In de Nederlandse
Geloofsbelijdenis lezen we dat de leer van de Schrift zeer volmaakt en volkomen is en geen
enkel geschrift gelijk gesteld mag worden met de goddelijke Schriften.®

In het verleden heeft in de gereformeerd bevindelijke traditie bij het uitleggen van de Schrift
de inhoud van de belijdenisgeschriften een grotere rol gespeeld dan de ‘Wirkungs- und
Rezeptionsgeschichte’.3? Echter, een belijdenisgeschrift is altijd een menselijke expressie van
beperkte omvang over hoe de Schrift spreekt aangaande God, de mens en het heil. De
confessionele erfenis kan nooit de plaats innemen tussen de lezer en de Schrift in. De
autopistie heeft niet de confessionele erfenis als bron maar de Schrift. En daarom mag de
gereformeerde hermeneut de documentatie waaruit blijkt hoe men op bepaalde tijd en plaats
een tekst heeft gelezen en uitgelegd, niet negeren.

J. Calvijn, Stemmen uit Geneve, Bundel V. Meeuwen: De Gereformeerde Bibliotheek, 1968, 371.

G.J. Enk, Drie Formulieren van Enigheid in missionair perspectief. Doctoraalscriptie. Spakenburg, 1984.
In de gereformeerd bevindelijke traditie hebben ambtsdragers als het gaat om de uitleg van het Woord een
dienende taak daarop toe te zien.

Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 7.

82 vgl. hoofdstuk 2 en 4.

80

81

203



6.5 Conclusie

Voor de huidige situatie waarin meer dan dertig procent van de wereldbevolking zich christen
noemt en zich baseert op de Schrift,®® zien we het hier beschreven hermeneutische model van
Tekst, lezer en context als een vitaal instrument. Het is enerzijds orthodox omdat het (1) een
pleidooi voert voor een klassieke opvatting over de Bijbel als het Woord van God dat
autopistos van karakter is en (2) een rol van betekenis toekent aan de historische context
waarin het Woord werd gelezen en uitgelegd® en het is anderzijds modern omdat (1) de lezer
een expliciete rol heeft in het hermeneutisch proces, (2) er rekening wordt gehouden met de
culturele en conceptuele bagage die hij of zij meeneemt en (3) de actuele context waarin de
Bijbel wereldwijd wordt gelezen hermeneutisch van belang is.

eeuwige Auteur
universele referentie
verklaren, interpreteren en toepassen

TEKST

Bijbel, Woord van God, heilige Schrift

Heilige Geest

Lezer mimrmimmies > Context
individu, denk- en leefwereld leestraditie, overleveringsgemeenschap
veelzijdig lezen kerk als leesgemeenschap
onderworpen aan de Schrift Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte
cultureel referentiekader confessionele erfenis

Hermeneutische driehoek 2

8 Zie bijvoorbeeld:

www.bible.ca/global-religion-statistics-world-christian-encyclopedia.htm;
www.joshuaproject.net/great-commission-statistics.php .
Zie ook op de overeenkomsten tussen hoofdstuk 2 en hoofdstuk 6.

204

84


http://www.bible.ca/global-religion-statistics-world-christian-encyclopedia.htm
http://www.joshuaproject.net/great-commission-statistics.php

De autopistie van de Schrift veroorlooft een hermeneutisch model waarvan niet de Bijbeltekst
én de historische en actuele context alleen de uitleg bepalen, maar de lezer en de context
samen in diep respect voor het Woord van God, als hoogste autoriteit. Ongeoefende lezers
worden hierin niet aan zichzelf overgelaten, maar ontvangen een inbedding in de leestraditie
van de kerk, zonder dat de betekenis van de Bijbeltekst onmiddellijk door haar wordt gema-
nipuleerd. Dat impliceert allerminst dat de historische en actuele kerkelijke context ‘heerst’
over de Bijbel, want ook deze contexten staan onder haar gezag.®*® Hermeneutische anarchie
wordt het als de betekenis van een tekst volledig in handen komt te liggen van de lezer en
hermeneutisch totalitarisme als er sprake is van een betekenis die opgelegd wordt door de
context. In het hier geboden model worden eenzijdigheden vermeden en dominanties
tegengegaan.

Het adagium sola Scriptura vraagt om een toelichting als het wordt toegepast op de
hermeneutiek. De slogan alleen laat ruimte voor misverstand, alsof de uitlegger alleen met de
Tekst van doen heeft. Uitleggen is een doorlopende interactie tussen Tekst, lezer en context.
De Tekst krijgt in dit model het primaat. Ze is bron van de autopistie. Maar uitleggen kan niet
zonder daarbij de lezer en de context te betrekken. We kunnen daarom spreken over een
hermeneutisch veld waarin de Tekst, lezer en context met elkaar samenwerken.

In overeenstemming met de in dit hoofdstuk beschreven hermeneutische uitgangspunten
willen wij de Bijbel vergelijken met een land dat al bijna twintig eeuwen door reizigers wordt
bezocht. De geografische gesteldheid van dit landschap is divers. Het land heeft een
onuitputtelijke rijkdom. De variatie aan dorpen en steden is groot. Glooiende velden, lieflijke
panorama’s en woeste, ondoordringbare gebieden wisselen elkaar af. Er zijn veel historische
en actuele reisgidsen in omloop, waarin routes staan beschreven en ervaringen van reizigers
staan opgetekend, maar nog steeds worden er nieuwe ontdekkingen gedaan en nieuwe routes
samengesteld. De populariteit van streken en plaatsen verschilt per periode. Er zijn reizigers
die bij terugkomst weinig belevenissen kunnen delen. Anderen komen terug met enthousiaste
verhalen. Niet alle verhalen zijn even betrouwbaar. Ook in reisgidsen staan fouten. Er zijn
reizigers die altijd dezelfde plaatsen bezoeken. Anderen zijn altijd op zoek naar iets nieuws.
Sommigen reizen zonder gids, afgaand op de verhalen. Anderen gaan met vrienden. Reizigers
kunnen het land bezoeken onder de leiding van een erkende en betrouwbare gids. En dat is
aan te raden. Maar hoe dan ook, de toegang is vrij. En de eigenaar van het land zal de
reizigers gastvrij onthalen. Zijn uitleg is zonder twijfel de meest betrouwbare.

% Vgl. M.E. Brinkman, ‘Het Bijbelgebruik in de katholicke en protestantse traditie” in: E. Eynikel, E. Noort,

T. Baarda en A. Denaux (red.), Internationaal Commentaar op de Bijbel. Kampen: Kok 2001, 332.

205



206



Hoofdstuk 7 Viva VVox Dei

In dit hoofdstuk keren we terug naar de vraagstelling en de vooronderstelling. Daarna geven
we drie kerkelijke en vier missionaire toepassingen van een hermeneutiek gebaseerd op de
autopistie. Het hoofdstuk besluit met een slotbeschouwing.

7.1 Vraagstelling en vooronderstelling

We zijn nu toe aan de samenvattende beantwoording van de centrale vraag van dit onderzoek.
De vraag is hoe de gereformeerde opvatting van het sola Scriptura, in het bijzonder die van
de autopistie van de Schrift, van betekenis zou kunnen zijn voor zending en Schriftuitleg in de
gereformeerd bevindelijke traditie, zonder de band met de kerk en haar belijdenissen te ver-
waarlozen en zonder de positie van de lezer uit het oog te verliezen. De vooronderstelling in
dit onderzoek luidt dat de autopistie in de (gereformeerde) hermeneutiek een rol van betekenis
kan spelen en tegenwicht kan bieden tegenover enerzijds te grote aanspraken uit de traditie
van de kerk en anderzijds een onbegrensde interpretatieruimte van de lezer, onder voorwaarde
dat de pneumatologische dimensie van de autopistie sterker wordt ontwikkeld.

Uit dit onderzoek is gebleken dat de autopistie een belangrijke vooronderstelling kan zijn van
een vitale Bijbelse hermeneutiek, van betekenis voor een christelijke wereldkerk, geworteld in
een grote verscheidenheid aan culturen. In de opvatting van de autopistie is een
hermeneutische potentie verborgen die nog niet ten volle is benut.

Gebaseerd op de uitkomsten van het onderzoek vatten we de bevindingen samen in de
volgende conclusies.

1. De vooronderstelling van de autopistie blijkt niet geisoleerd te kunnen worden tot de
Tekst alleen, maar zij werkt door in lezer en context. Bezien we het ‘van of in zichzelf
overtuigende’ karakter van de Schrift tegen de achtergrond van de opvatting over de
Heilige Geest ten opzichte van het Woord, dan is er sprake van een doorwerking van de
Schrift door het getuigenis van de Heilige Geest met en door het Woord naar de lezer en
daarmee ook naar de context waarin de Schrift wordt gelezen en uitgelegd. De Heilige
Geest verbindt Tekst, lezer en context aan elkaar. We denken daarom te kunnen
concluderen dat de vooronderstelling van de autopistie grondstellend is voor de
hermeneutische drieslag Tekst, lezer en context. Hoewel het primaat in de geinspireerde
Tekst ligt en het sola Scriptura overeind blijft, zijn lezer en context — zij het ‘in de tweede
graad’ — belangrijke variabelen in het hermeneutisch proces. De vooronderstelling van de
autopistie voorziet daarmee in een hermeneutisch model waarin (1) het primaat van de
Tekst is gewaarborgd omdat de Tekst de bron is van waaruit de Geest werkt, (2) de lezer
een plaats krijgt omdat bij een juist verstaan van de Schrift de Geest de Uitlegger van het
Woord is in de lezer en (3) de kerk en haar leestraditie meespreekt omdat zij in de context
van tijd en plaats door het Woord en de Geest geschapen is. Autopistie kan daarom als
volgt worden gedefinieerd: De eigenschap van de Schrift die te omschrijven is als de
zelfovertuiging die bij de lezer of hoorder ervan leidt tot geloof waarvan getuigenis
gegeven wordt in de overleveringsgemeenschap van de Schrift.

2. Met de autopistie als hermeneutisch uitgangspunt heeft de Bijbel het primaat in het
hermeneutisch proces. De Bijbel is levende Stem. De Heilige Geest sprak door haar,

207



historisch en zij spreekt in het heden, actueel. Het is de Bijbel zelf die overtuigt van de
waarheid van haar boodschap door de werking van de Heilige Geest. Een kerk mag zich
hoedster weten van de waarheid en een pilaar van vastheid willen zijn, maar kan niet het
gezag van de Schrift bewerken. De autopistie is de beschermheer van de Bijbel. De Heilige
Geest overtuigt de lezer innerlijk, dat het gelezen woord een Woord van God is, waar en
zeker. Traditie én lezer mogen niet over haar heersen, maar hoeven ook niet van haar
weggehouden te worden. Dat de Bijbel als tekst gehoord moet worden in het
hermeneutisch proces en zelfs een bovenstem heeft, plaatst haar echter niet in een
isolement. Het is namelijk dezelfde Geest Die met en door dat Woord in lezers werkt en
dezelfde Geest Die werkzaam was in de werkings- en ontvangstgeschiedenis van de Bijbel.
De autopistie plaatst de Bijbel in een verhouding tot de lezer én de context waarin zij vanaf
het begin tot nu geklonken heeft en uitgelegd is geweest.

3. De Heilige Geest werkt met en door het Woord in de lezer. Daarom mogen we in de
hermeneutiek met drie woorden spreken: Woord én Geest én lezer. De heilige Tekst is
Woord van de Heilige Geest, onafhankelijk, zelfstandig en gezaghebbend. De Heilige
Geest sluit Zich niet in de letter op, maar werkt het Woord in de lezer. Het subject is een
belangrijke hermeneutische schakel. Dat de Heilige Geest werkzaam is met en door het
Woord en wordt geacht werkzaam te zijn in de mens, veronderstelt daarom dat de eigen
levensgeschiedenis en -omstandigheden bij de uitleg van de Schrift een expliciete rol
mogen spelen. Met het inachtnemen van de samenhang tussen het testimonium externum —
de binding Woord en Geest — en het testimonium internum — de Geest Die met en door het
Woord werkt in de lezer — concluderen we dan ook dat we in de hermeneutiek met drie
woorden mogen spreken: Woord én Geest én lezer.

4. De opvatting van de autopistie legitimeert een hermeneutiek van vertrouwen in en
toevertrouwen aan de Bijbel vanuit welke culturele omstandigheden dan ook. Waar de
opvatting van de autopistie een adequate plaats krijgt, is respect aanwezig voor de wijze
waarop de Geest met en door het Woord spreekt. Daar is een ontvankelijkheid voor een
hernieuwd en tijdbetrokken spreken van de Bijbel.

5. De autopistie van de Schrift biedt ruimte aan ongeoefende lezers om de Bijbel met
vrucht te lezen, maar laat hen niet alleen. Nieuwe lezers worden ingevoegd in de
leestraditie van de kerk. Gereformeerd bevindelijk Bijbellezen is autopistisch Bijbellezen.
Autopistisch Bijbellezen stoelt op het vertrouwen dat de Heilige Geest, de eeuwige Auteur,
de Bijbel, de lezer en de kerk met daarin begrepen de ontvangst- en werkingsgeschiedenis
van de Bijbel, aan elkaar verbindt. Deze samenhang is fundamenteel. Het hoogst
persoonlijk lezen en de hoogst persoonlijke ontvangst van het getuigenis van de Geest door
en met het Woord vinden hun echo in de uitleg van vele generaties lezers. De werkings- en
ontvangstgeschiedenis van de Schrift, vormgegeven in commentaren en uitleggingen door
de eeuwen heen, is hierbij van belang. Door hiervan gebruik te maken wordt de nieuw
gevonden uitleg beproefd, worden eenzijdigheden voorkomen en tegengegaan.

6. De hier beschreven hermeneutische driehoek legitimeert een pleidooi voor het gebruik
van de confessionele erfenis bij het Bijbellezen. De belijdenisgeschriften van de kerk zijn
niet alomvattend en staan qua gezag nooit boven de Schrift, maar zij verwoorden de door
de kerk beleden geloofsleer als een samenvatting van de grondpatronen van de Schrift.
Veel praktische zaken die van toepassing zijn op het leven van alledag komen in de
belijdenisgeschriften niet aan de orde. Daardoor zijn zij bij uitstek geschikt om een functie
te hebben in de laatste fase van het hermeneutisch proces, namelijk een toetsing van de ge-

208



vonden uitleg aan het belijden van de kerk, toegespitst op heil en zaligheid. Het belijden
van de kerk staat open voor aanvulling of correctie.

7. De autopistie legitimeert variaties van interpretatiemethoden en werkwijzen om te
komen tot verklaring, interpretatie en toepassing van de tekst. Zij biedt ruimte voor
allegorische en geestelijke uitleg, mits de tekst zelf en wat de auteur heeft bedoeld op te
schrijven geen geweld worden aangedaan en de uitleg uiteindelijk verbonden blijft met de
confessionele erfenis van de kerk. Gewone en professionele lezers vertegenwoordigen
twee attitudes van lezen die elkaar ondersteunen en aanvullen.

7.2 Kerkelijke toepassingen

Een hermeneutiek gebaseerd op de autopistie corrigeert de gangbare impliciete herme-
neutische werkwijze onder de bevindelijk gereformeerden. We vragen aandacht voor een
drietal toepassingen.

Een pleidooi voor schriftuurlijk bevindelijk Bijbellezen

Met bevinding denken we aan het Latijnse experientia dat ervaring betekent. Het is de
ervaring die in de lezer wordt veroorzaakt door het lezen van de Bijbel en die de lezer iets
doet ervaren van een relatie tussen hem- of haarzelf en God, de eerste en enige Auteur van de
Schrift. Juist in het ervaren van de tekstwoorden blijkt het levend karakter van de Schrift.

De autopistie veroorlooft een lezen van de Schrift met het oog op het (subjectief) ervaren van
de Bijbeltekst. Het is weliswaar geen normerende rol die deze ervaring mag krijgen, maar het
incorporeren van de tekst in de eigen ervaring hoort zodanig bij het getuigende karakter van
de Schrift, dat wanneer dit niet plaatsheeft, de betekenis van de tekst van de lezer afglijdt. Dan
blijft een zakelijke objectieve ‘waarheid’ over die de existentie van de mens niet raakt. Een
dergelijk instrumenteel Bijbellezen strijdt met de bedoeling van de Schrift namelijk dat zij
Viva Vox Dei is.

In de gereformeerd bevindelijke traditie is de vroomheidsbeweging, gericht op het hart, altijd
een belangrijk kenmerk geweest. Het is van belang dat in het omgaan met de Schrift dit
kenmerk niet verloren gaat. Het gevaar om te vervallen in subjectivisme of biblicisme mag
niet verhinderen dat er toch volop plaats blijft voor het lezen van de Bijbel met het hart, met
het oog op de ervaring, ingebed in de leesgemeenschap van de kerk. De bestudering van de
bevindelijk gereformeerde exegetische methoden in hoofdstuk 5 geeft aan dat ook de
bevindelijk gereformeerden beinvloed zijn door het moderne paradigma van optimisme,
wetenschappelijkheid en objectiviteit. Het lezen van een Bijbelgedeelte om Gods stem in
eigen leven te horen en te verwerken, verdient onder de bevindelijk gereformeerden meer
aandacht dan het tot nu toe verkreeg.

Invoegen van een kritisch moment in de uitleg

De Bijbel is in zichzelf betrouwbaar en zij is het waard om geloofd te worden. De autopistie
moedigt dit vertrouwen aan. Een lezer kan zich aan de Bijbel overgeven. Toch is van belang
dat de lezer met achterdocht zijn of haar eigen overwegingen bij een tekst analyseert. Dat
staat niet gelijk aan het kritisch bevragen van de tekst, alsof daar geen vertrouwen in is. Het
gaat hier om achterdocht ten opzichte van de eigen vooronderstellingen en overwegingen.

209



Een spontane Schriftuitleg kan het product zijn van een koppeling van eigen intuitie en
ervaring met de Bijbeltekst. Een man die in zijn jeugd met ruzie het ouderlijk huis verliet en
zich op latere leeftijd met zijn ouders verzoende, leest de gelijkenis van de verloren zoon dan
kritiekloos vanuit zijn eigen ervaring. Gebeurtenissen in de gelijkenis die met de ervaring
geen verband houden, worden onmiddellijk weg gefilterd. Een spontane Schriftuitleg kan ook
het product zijn van een koppeling tussen de eigen theologische overtuigingen en de
Bijbeltekst. lemand die gelijkenis van de verloren zoon leest vanuit de overtuiging dat alle
mensen verloren zijn en buiten God leven, ziet in de verloren zoon het beeld van alle mensen.
Andere figuren en beelden uit de gelijkenis verdwijnen daarbij naar de achtergrond.

Wij pleiten voor het inbrengen van een kritisch moment in het proces van interpreteren. De
lezer dient zich bewust te worden van zijn vooronderstellingen zodat er (werk)ruimte ontstaat
voor de autopistie en de Schrift verrassend en nieuw kan zijn voor de lezer. Als dit kritisch
moment niet wordt ingebracht, kan de tekst de eigen verwachtingen en ervaringen van de
lezer niet meer weerspreken. De autopistie is gedood.

Confrontatie met andere uitlegtradities

Niemand kan de Bijbel lezen zonder daarbij zijn eigen vooronderstellingen, verwachtingen,
interesses en dergelijke uit te schakelen. Om te voorkomen dat de uitleg van de Bijbel het
denken van een besloten interpretatiegemeenschap bevestigt en steeds verder insnoert, zijn
commentaren uit andere theologische tradities onmisbaar. Tegenovergestelde of vreemde
uitleg van de Schrift daagt de interpreet uit de gezochte of aanvaarde uitleg te toetsen.
Daarmee komt de interpretatiegemeenschap haar eigen blinde vlekken op het spoor.

Als uitleggers decennialang putten uit dezelfde naslagwerken en Bijbelcommentaren, verliest
de uitleg zijn transformerende kracht. De autopistie van de Schrift verzwakt. De stem van de
lezer en de stem van de traditie gaan in toenemende mate die van de Schrift overstemmen. En
daarmee wordt tekortgedaan aan het hoge gezag dat de Schrift zelf heeft en de grote rijkdom
die zij bevat.

Wij pleiten voor het inbrengen van andere uitlegtradities in de besloten interpretatie-
gemeenschap van de bevindelijk gereformeerden. Christenen die in Noord-Korea lijden onder
vervolging zullen het Bijbelboek Openbaring anders interpreteren dan de christenen in
Nederland. De horizon van iedere interpretatiegemeenschap is gelimiteerd. Om te komen tot
een rijker verstaan van de Schrift is de confrontatie met andere uitlegtradities onontbeerlijk.

7.3 Missionaire toepassingen

Een Bijbelse hermeneutiek gebaseerd op de autopistie heeft consequenties voor de aanpak in
de zending. In lijn met de bevindingen van dit onderzoek willen we voor een viertal
toepassingen voor de missionaire praktijk aandacht vragen: (1) het belang van Bijbelvertalen,
(2) een concentratie op de Schrift, (3) de onmisbaarheid van hermeneutisch onderwijs en (4)
het bevorderen van intercultureel Bijbellezen.

Het belang van Bijbelvertalen

Willen lezers komen tot een goede interpretatie, dan moeten zij beschikken over de Bijbel in
een betekenisgetrouwe overzetting in de eigen taal. In de gereformeerd bevindelijke traditie
heeft de oorspronkelijke tekst een groot gezag. Een vertaling die dicht bij de structuur en
betekenis van de grondtekst blijft verdient daarom de voorkeur. De Statenvertalers in de

210



zeventiende eeuw kwamen daarom met de volgende uitgangspunten: (1) een zorgvuldig
aansluiten bij de oorspronkelijke tekst en taal en het in de kanttekeningen verantwoorden als
ter wille van de verstaanbaarheid van deze regel afgeweken zou worden; waar de brontekst
meerdere uitleggingen toelaat, zullen vertalers door middel van een voetnoot of kanttekening
attenderen op alternatieven; (2) toegevoegde woorden ter verduidelijking van de Nederlandse
tekst tussen haakjes plaatsen; (3) voor ieder Bijbelboek de korte inhoud weergeven en naast
de teksten verwijzingen naar andere teksten vermelden; (4) duistere plaatsen in
kanttekeningen verduidelijken, waarbij een nader ingaan op leerpunten niet nodig geacht
werd.

Ondanks de waarde die men hecht aan een betekenisgetrouwe overzetting, is er ook het
vertrouwen dat een verantwoorde uitleg niet is gebonden aan de vertaling. De autopistie van
de Schrift behoedt in dit opzicht voor krampachtigheid. Gods Geest sluit Zich niet op in de
letter. Dat eigenschappen en structuren van talen zodanig kunnen verschillen van de
grondtekst dat een concordante vertaling feitelijk niet mogelijk is, hoeft geen obstakel te zijn.

Het devies van de gereformeerd bevindelijke traditie is niet alleen het sola Scriptura maar ook
het tota Scriptura. Voor het juiste verstaan van de Bijbel zal de gereformeerde vertaler of
theoloog zijn voorkeur uitspreken te willen beschikken over de hele Bijbel. Het vertalen en
doen uitgeven van Bijbelgedeelten kan op plaatsen waar men meerdere talen spreekt, of in een
bepaalde fase van het werk van groot nut zijn. Maar gezien de eenheid van de Bijbel is het
uiteindelijke doel dat een volledige Bijbel beschikbaar komt in een taal die men spreekt. VVoor
zelfstandig Bijbelgebruik en het toepassen van de juiste leesregels is enkel het Nieuwe
Testament of een selectie van Bijbelboeken niet genoeg. In de gereformeerd bevindelijke
traditie is men overtuigd van de eenheid en de samenhang van de geschriften van het Oude en
Nieuwe Testament. Met een deel van de Bijbel in bezit zal de gewone man of vrouw
afhankelijk blijven van iemand die de hele Bijbel kan lezen en men blijft zo afhankelijk van
anderen. Bovendien mist men andere rijkdommen uit de Bijbel.*

Een concentratie op de Schrift

De Bijbel is de bron van gezag voor geloof en leven. Dat de Bijbel autopistos is en niet het
menselijk spreken over de Bijbel, maakt dat een missionaire activiteit allereerst gericht moet
zijn op het aan anderen verlenen van toegang tot de Bijbel. Het is de Bijbel die gelezen en
uitgelegd moet worden. De kernactiviteit van evangelisatie is niet het aan het denken zetten
van anderen. Het beperkt zich evenmin tot het persoonlijk getuigenis van een persoon of het
laten lezen van literatuur. Van getuigenissen en theologische werken geldt niet wat voor de
Schrift geldt, namelijk dat zij geinspireerd zijn door de Heilige Geest. De essentie van het
missionaire werk ligt in het verlenen van toegang tot de Bijbel en het wegnemen van stenen
op de weg die deze toegang belemmeren.

In de bevindelijk gereformeerde zending zal veel inspanning gericht moeten zijn op het
(leren) Bijbellezen. Bijbellezen omvat dan alles wat te maken heeft met het verhelderen van
de hoekpunten Tekst, lezer en context voor elke concrete situatie waarin de Schrift wordt
geinterpreteerd in het bijzonder. Als een westerse kerk in het kader van zending een relatie
onderhoudt met een kerk in Afrika, dan zal zij zich met deze nieuwe lezers gezamenlijk
buigen over de Schrift en zullen zij elkaar deelgenoot maken van de interpretatie en daarover
met elkaar in gesprek gaan. Als een missionair werker in een willekeurige zendingstraditie de
Schrift opendoet, dan doet hij dat nooit als individu maar als lid van een kerk. Het doel zal

! Bijbelvertaalwerk impliceert aandacht voor alfabetisering en Scripture Use.

211



steeds moeten zijn om tot een verstaan van de Schrift te komen waarbij (1) recht wordt
gedaan aan de woorden van de heilige Tekst, (2) elke willekeurige lezer bevindelijk tot
verstaan komt in zijn eigen situatie en (3) de kerkelijke leestradities geraadpleegd worden.

Het faciliteren van lees- en taalonderwijs als een voorbereiding op het kunnen lezen en
hanteren van een Bijbel zal in diverse situaties een belangrijke doelstelling moeten zijn van de
zending. Zonder dit voorbereidend onderwijs is het niet mogelijk toegang te krijgen tot de
Schrift.

De noodzaak van hermeneutisch onderwijs

Bijbelse hermeneutiek is op veel theologische seminaries in het buitenland een vak in de
marge. Vakken als Oude Testament, Nieuwe Testament en Exegese beslaan dikwijls een veel
groter deel van de opleiding. Dat houdt in dat de hermeneutische vooronderstellingen die een
rol spelen bij de Schriftuitleg vooral impliciet in het onderwijs aanwezig zijn. Wij vinden het
van belang dat zowel in de gemeente, op het niveau van de catechese, als op de theologische
opleidingen van de kerken expliciet aandacht wordt besteed aan (Bijbelse) hermeneutiek, met
als doel te voorkomen dat 6f de lezer 6f de traditie het primaat krijgt in de uitleg. In de lokale
gemeente kan het gaan om een vereenvoudiging, een soort ‘hermeneutica popular’, op het
niveau van de seminaires en theologische opleiding zal de inhoud van het curriculum op
academisch niveau kunnen liggen. Het doel is een Bijbellezende gemeente op de in dit
onderzoek voorgestelde wijze.

Het bevorderen van intercultureel Bijbellezen

Voor een dieper verstaan van de Schrift is contact nodig met Bijbellezers met een ander
wereldbeeld. Omdat de Schrift autopistos is, mag er vertrouwen zijn dat zij door de Heilige
Geest gebruikt wordt, waar zij ook gelezen en bestudeerd wordt. De grondvorm van het
samen lezen en luisteren naar de Schrift vanuit een context met verschillende culturele en
situationele kenmerken verdient meer aandacht dan zij tot nu gehad heeft. In het missionaire
werk is het vaak de werker ver weg van de thuisgemeente die deze vorm met nieuwe
christenen praktiseert en de rijkdom ervan ervaart. Vanwege de afstand belichaamde de
missionair werker voorheen de universele kerk door het slaan van bruggen tussen allerlei
verschillen. Echter, met moderne technologieén kan in de eenentwintigste eeuw vrij
eenvoudig een vorm van interactie plaatsvinden tussen leesgroepen uit verschillende
culturen.? Dat biedt kansen voor een rijker Schriftverstaan. Ook de mobiliteit in de wereld is
toegenomen. Het is mogelijk elkaar veelvuldiger te bezoeken. Dergelijke bezoeken tussen
kerken bieden kansen om kennis te maken met elkaars Schriftverstaan. Ontmoetingen rondom
het Woord van God met vertegenwoordigers uit diverse tradities en culturen maken
Bijbellezers niet alleen bewust van eigen hermeneutische vooronderstellingen, maar zij
verdiepen ook de kennis van de Schrift en de resonantie daarvan in deze wereld.

7.4 Slotbeschouwing

Een Bijbelse hermeneutiek gebaseerd op beginselen uit de gereformeerd bevindelijke traditie
beschikt over voldoende vitaliteit om in de eenentwintigste eeuw van betekenis te kunnen
zijn. Dat het onderzoek niet alleen vragen heeft beantwoord, maar mogelijk nog meer vragen
heeft opgeroepen, onderstreept dit. Verder onderzoek is nodig, bijvoorbeeld naar de

2 vgl. www.bible4all.org; B. Boersma, E. Feenstra en W. Saane, See You in the Bible. Intercultureel

bijbellezen in de praktijk. Zoetermeer: Boekencentrum 2011.

212


http://www.bible4all.org/

mogelijkheden om de hier geboden hermeneutische structuur toe te passen in het onderwijs en
in de gemeente. Ook zou verder onderzoek naar de hermeneutische praktijk van verschillende
groepen lezers, aan de hand van de hier geboden structuur, tot een verfijning kunnen leiden
van het model. Dit onderzoek doet ook de behoefte gevoelen naar meer bronnenmateriaal in
de categorie die vakmatig heet de ‘Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte’.

Terugziend op dit onderzoek sluiten we af met een typering van het karakter van een
hermeneutiek gebaseerd op de autopistie waarin de pneumatologische dimensie gehonoreerd
wordt.

Ongemakkelijke hermeneutiek

De traditie komt de nieuwe lezer in het proces van uitleggen weliswaar te hulp, maar zij heeft
toch niet het laatste woord. Aangezien mensen vaak behoefte hebben aan een hermeneutiek
die eigen gezichtspunten bevestigt of duidelijke kaders biedt waarbinnen de uitleg zich moet
bevinden, is het geen gemakkelijke opgave om een hermeneutische methode te hanteren die
erop gericht is dat Tekst, lezer en context op een goede manier met elkaar in verbinding staan.

Openbare hermeneutiek

De hier beschreven hermeneutiek is geen exclusieve hermeneutiek, die voorbehouden is aan
ingewijden of opgeleiden. De Bijbel kan er voor iedereen zijn en het feit dat de Heilige Geest
Zich niet bindt — noch aan de originele tekst, noch aan de opvatting van de kerk of de lezers —
maakt dat er geen drempels worden opgeworpen om haar te lezen en toe te passen. Het
moment van ingeving en intuitie, dat er altijd is, op het snijvlak van Tekst, lezer en context,
stijgt bovendien boven allerlei particuliere opvattingen uit.

Tijd- en plaatsoverstijgende hermeneutiek
Deze hermeneutiek heeft oog voor de verscheidenheid die er onder mensen en culturen te
vinden is. De Bijbel kan en mag tijd- en situatiebetrokken worden uitgelegd. Dat maakt haar
contextueel en toepasbaar in alle situaties.

Transcendente hermeneutiek

In de strikte betekenis is autopistie een eigenschap van iedere willekeurig geschreven tekst.
Teksten maar ook andere kunstuitingen hebben los van de concrete auteurs altijd een bepaalde
zeggingskracht op hun lezers of gebruikers. De gereformeerd bevindelijke traditie verbindt
het begrip autopistie echter aan het bestaan van een empirisch onbewijsbaar enig en
eenvoudig geestelijk Wezen, Dat God genoemd wordt en Auteur is van de Bijbel.® Autopistie
als eigenschap van de Bijbel gaat boven de autopistie van een willekeurig geschreven tekst
uit. Mensen kunnen niet beschikken over Gods inbreng in het hermeneutisch proces. Dat
betekent dat de uitkomst nooit op formule te brengen is. Gods Geest blaast waarheen Hij wil
en wie kent Zijn weg?*

Gemeenschapshermeneutiek

De historische en actuele gemeenschap die kerk heet, speelt in onze hermeneutiek een
belangrijke rol. De kerk is drager van de erfenis van de uitleg. Zij is tevens een uitleggende en
meelezende ‘gemeenschap der heiligen’, waarin ambtsdragers een leidende en begeleidende
rol hebben. Dat de kerk zich vanaf haar bestaan in de eerste eeuwen in gezamenlijkheid heeft
uitgesproken over de Bijbel, geeft aan dat het belang ervan vanaf het begin werd ingezien.

Nederlandse Geloofsbelijdenis art. 1.
* vgl. Joh. 3:8.

213



Hermeneutiek met een begrenzing

De gereformeerde hermeneutiek baseert zich op door haar aanvaarde fundamentele artikelen
van het christelijk geloof aangaande de loci (grondbeginselen), die handelen over de (1)
goddelijke openbaring en de daaruit voortvloeiende kijk op (2) God, (3) de mens, (4) het heil,
(5) de kerk of gemeenschap en (6) de toekomst.> Echter, een volmaakte, universele
omschrijving van deze geloofsartikelen bezit de gereformeerde hermeneutiek niet. Zij belijdt
dat mensen altijd enigszins op de tast blijven zoeken omdat zij nu nog zien ‘door een spiegel
in een duistere rede’.’

Missionaire hermeneutiek

Het opendoen van de Bijbel, haar gezamenlijk met nieuwe lezers lezen en haar boodschap in
gehoorzaamheid en geloof zoeken te aanvaarden, is een belangrijk middel om mensen tot het
geloof te bewegen. Deze hermeneutiek veronderstelt niet dat lezers eerst tot geloof komen,
alvorens zij de Bijbel lezen, maar belijdt dat lezers tot geloof komen door de Bijbel te horen
en te lezen.

> Vgl. Par. 4.5.2 parameter 3. Calvijn maakt onderscheid tussen fundamentele en niet-fundamentele artikelen.

De hier genoemde loci zijn de hoofdthema’s van de Nederlandse Geloofsbelijdentis.
®  1Kor. 13:12.

214



Summary

Viva Vox Dei
On the significance of the autopistia of the Scriptures for mission and Scripture
Interpretations within the experimental Reformed tradition.

Introduction (Chapter 1)

This thesis focuses on the significance of the autopistia (the self-convincing authority) of the
Holy Scriptures in mission work and Hermeneutics within the experimental Reformed
tradition.” The reason for it is found in the rich diversity of interpretations of the Bible that
exists worldwide and calls for a biblical hermeneutic allowing for this diversity.

The research was conducted with a strong sense of affinity with the experimental Reformed
tradition in the churches. This Calvinistic theological tradition evolved since the seventeenth
century in conformity to the decisions of the Synod of Dordrecht (1618-1619), and is
characterized by strict obedience to the Scriptures in adherence to the ecumenical symbols
and the Reformed creeds.

The central question in this research is how the Reformed view of sola Scriptura, and in
particular that of the autopistia of the Scriptures, may have significance for mission and the
interpretation of the Scriptures, without neglecting the connection with either the church and
her creeds, or the individual reader of the Scriptures. This research is conducted with the
presupposition that the autopistia can be of more importance in the (Reformed) Hermeneutics
and can be useful to counter excessive appeals to the tradition of the church on the one hand,
or permitting unlimited freedom of interpretation by the reader on the other hand. It is
therefore my premise that the pneumatological dimension of the autopistia must be developed
more extensively.

The autopistia refers to that characteristic of the Scriptures that can be described as its self-
authentication to either the reader or hearer that culminates in faith (inherent authenticity
leading to faith). The Scriptures are trustworthy, and should therefore be believed and obeyed
in se and per se, without the approbation of an external authority such as the church or
tradition.

The premise of this research serves as a starting point for the development of a prescriptive
hermeneutic model that can be of assistance in reading the Scriptures. To facilitate the
practical interaction with the Scriptures, various theological disciplines (systematic theology,
practical theology, church and mission history, missiology) converge in this research.

It is difficult to translate the Dutch term 'bevindelijk' into English accurately. The concept supporting the
word 'experimental’ is that the faith of a Christian is not in the head but in the heart—a faith that is put to
the test in the spiritual life of a Christian. Alternatives are 'existential' and 'experiential.’ The first word has
philosophical overtones, and the second places too much emphasis on the experiences of the Christian. The
word 'experimental,’ however, refers to the Christian faith that is tried and tested in practice. Also the word
‘pietistic’ surfaces in this respect. Since that refers more to the practical life of the believer, this term is not
used here.

215



This research focuses on three important and distinct variables in the hermeneutical process:
the text, the reader, and the context. The term ‘text’ refers here to the text of the Bible, the
canon. Secondly, we focus on the reader as one of the variables. Generally speaking, this
reader is to be viewed as anyone who independently accesses the Bible with the objective of
understanding the Bible and applying it to his own life. In our paradigm, ‘reader’ may refer to
the traits of an individual reader as well as to of a group of readers. The third variable is
denoted by the word context. The word ‘context’ here has the connotation of a framework, a
frame of mind, or a tradition within which the Scriptures are received and interpreted.

Within the framework of this study, we view Hermeneutics as the theory of explanation and
interpretation of texts, and then specifically the text of the Bible. If we attach the label
‘Reformed' to this, it should be read as the Reformed approach to the explanation and
interpretation of the Scriptures. The Reformed dimension will then be embedded in the
premise: Hermeneutics based on the understanding of the Scriptures by theologians within the
Reformed, experimental tradition.

The (Reformed) hermeneutic domain (Chapter 2)

This chapter begins with a general survey and a categorization of three elements which are
important for the proposed hermeneutic: the (biblical) Text, the reader and his or her
personality traits, and the context in which the Scriptures are being interpreted. We then
describe what views have been espoused regarding this in the experimental Reformed
tradition, and then with a specific emphasis on Reformed orthodoxy.

The Text
The experimental Reformed tradition attributes a number of essential distinctive properties to
the Scriptures.

(1) The Bible has ultimate authority. It has auctoritas. The books of the Bible are deemed to
be ‘Holy and Divine Writings’ (The Belgic Confession art. 4), and thus as the Word of God,
inspired by the Holy Spirit, in which He speaks to mankind.

(2) Directly linked to this is the conception of the autopistia, the internal witness of the
Scriptures. The Scriptures are also indispensable. They have necessitas. Apart from the
Scriptures, God cannot be fully known. The canon is the only available means whereby one
can become a partaker of salvation.

(3) That knowledge which is indispensable unto salvation can be clearly found in the
Scriptures. By the use of simple means, one can obtain a sufficient understanding of it. The
Bible has claritas or perspicuitas.

(4) Finally, the Scriptures are perfectly sufficient. Nothing needs to be added to them. All that
is essential unto salvation is to be found in them: sola Scriptura. The Bible has perfectio or
sufficientia.

The Reformed hermeneutical view regarding the Scriptures can be summarized by way of
several practical directives for reading:

(1) The starting point for understanding the text is the literal, historical meaning of the biblical
passage, derived from the unambiguous distinctives of language, style, and genre.

(2) Subsequently, wider circles are drawn. The reader will proceed from a specific passage to
the chapter, from the chapter to the book, and from there to the broader context. The

216



connection between the text and other passages in the Bible will be affirmed, comparing
Scripture with Scripture. The explanation of a given text may not contradict other passages of
God's Word. Obscure portions of the Scriptures are to be illuminated by passages that are
transparent.

(3) Thereafter, the explanation of the specific text must be consistent with the analogy of faith
as summarized in the confessions of the church. Even though the Scriptures are the standard
that transcends all standardization (hnorma normans), the creeds function as interpretive keys
(norma normata). Any interpretation that contradicts the confession of the church must be
rejected. In the final analysis, the reader will search for the spiritual essence of the text. No
one may rest until he or she perceives that God is speaking through the text. The creeds can
fulfill this function, for they are deemed as articulating the most essential content of the
Scriptures.

Because (quia) the creeds are deemed to be a faithful rendition of the Scriptures, they are
authoritative, even though they do so imperfectly (quatenus).

The reader

The ordinary reader does play a modest role in the experimental Reformed tradition.
However, this tradition emphasizes the conviction that man lacks the natural ability to
understand the spiritual meaning of the Scriptures. Such understanding requires regeneration
and faith, as wrought by the Holy Spirit. The Bible must be read in a godly disposition.

Unrestricted private access on the one hand, and the spiritual inability to understand its
meaning properly on the other hand, call for interpreters. The only true interpreter is the Holy
Spirit, Who guides the ecclesiastical interpreters. Scripture-reading is therefore not a private
affair. Although there is no objective standard by which the understanding of the Scriptures
can be tested, their interpretation is practiced within the fellowship of believers, which
determines the boundaries of such explanation. There is indeed freedom of exegesis, however,
within the reading parameters established by the fellowship of believers.

Until today, the Reformed explanation of the Scriptures has not explicitly allowed for
personal experiences and living conditions of the readers. The fact that every reader of the
Bible approaches the Holy Scriptures with specific presuppositions, and with his own
experiences and expectations, is not explicitly factored into the hermeneutical practice of
experimental Reformed tradition.

Context

The Christian faith, and the interconnected classical doctrines as articulated in the Reformed
Creeds, are the focal point of the Scriptures in the Reformed, experimental tradition. Both the
natural condition of every creature, as well as the necessity of redemption, have universal
features. The core message transcends not only the historical context of the authors of the
books of the Bible, but also that of every person.

It is believed that the linguistic and cultural context in which the Word sounded in the original
setting of the biblical authors, was fully relevant and applicable in their situation. Likewise,
when the Word comes to us today, one should also be able to understand it in the current
linguistic and cultural context. The Bible is a book in which God reveals His will in human
words. This view presupposes the conviction that the actual context is relevant. However, the
intervention of the Holy Spirit as the great Interpreter is needed to bridge the gap between the
actual context in which the Scriptures were written, and that of the contemporary reader.

217



The church, as represented in the offices, oversees the correct interpretation of the Scriptures,
and participates actively in explaining them through preaching and teaching. In the
experimental Reformed tradition, expositors of the Scriptures that hail from other theological
traditions, are also given a respectful hearing.

Chapter 2 concludes with a description of six Reformed hermeneutical parameters: (1) The
sacred text is to be approached independently by the interpreter. (2) True exposition is
interconnected with the analogy of the Christian faith. (3) The interpretation of the Scriptures
occur within the context of the church. (4) Even though a correct reading protocol, as well as
the knowledge of the Scriptures and its background, contribute to the veracity of the
exposition, the implementation of the hermeneutical method as such is not sufficient. There
must also be the appropriation of the text. (5) The interpretation of the Scriptures calls for
instruction. (6) To arrive at a proper interpretation of the Scriptures, they must be available in
a faithful translation into the reader’s own language.

In regard to Bible-reading in the 21st century, we conclude that there are strengths and
weaknesses in the present context. The strengths are that (1) the Reformed hermeneutic is
receptive to new interpretations; (2) there are no pre-conditions required for a fruitful use of
the Scriptures; (3) the implementation of a process-oriented method of explanation of the
Scriptures; (4 ) the insertion of the historical and current community we call church into the
hermeneutical process; and (5) the availability of a core of hermeneutical principles.
Weaknesses surface when considering (1) the insufficient incorporation of the complexity of
the church in her views, and (2) the underestimation of the living conditions and the role of
the reader in the hermeneutical process.

The Role of the Scriptures in Mission Work from the 16" until the 21 century
(Chapter 3)

In this initial historical analysis, we examine the role the Bible and the Reformed
hermeneutical framework played in the approach to Reformed mission work since its
inception in the 16th century; the role of the Scriptures in mission work in the broad spectrum
of missionary outreach during the 20th century; and its present role in the 21st century. We
will then pursue the global development of Reformed mission from the 17th to the early 20th
century, and concentrate more in detail on the monumental Dutch translation, the
Statenvertaling; the seminarium Indicum of Antonis Walaeus; the significance of the Bible in
the missionary work of the Puritan missionary preacher John Eliot in New England; and
Johan Bavinck, a Reformed missiologist who established the link between the missionary
vision of Reformed orthodoxy and the 20th century. We will also examine the backgrounds
and views regarding mission and the Scriptures as articulated at the first Global Mission
Conference in Edinburgh held in 1910, and at its memorial in 2010 (as well as developments
during the interim period), to gain a clearer perspective regarding the historical background of
Reformed mission in the 21st century.

John Eliot’s method and approach in regard to the Bible is an example of opportunities and
possibilities that issue forth from the Reformed view of the Scriptures. This is, however,
unique in the Reformed mission history. We conclude that the position and role of the
Scriptures in mission strategy and in Reformed missiology has remained underexposed. The
church and her confessions were elevated in Reformed missiology at the expense of the Word

218



itself. Consequently, all the emphasis in mission work was placed on future ecclesiastical
organization and teaching Reformed theology. If we would view Johan Bavinck as an
important contemporary representative of Reformed mission, we may then conclude that also
his concept of Reformed mission is deficient in regard to the Scriptures. In his method of
mission, the Word should have received a prominent place because of the autopistia. This
potential, however, remained untapped. By way of this omission, Reformed mission deviates
from its origins: the experimental Reformed tradition which unambiguously confesses the
concept of the autopistia of the Scriptures. Furthermore, we observe that mission within
Reformed orthodoxy became very strongly ecclesiastical in nature. Therefore, in terms of
approach and structure, it did not differ essentially from Roman Catholic mission endeavors.

At the 1910 conference in Edinburgh, the Scriptures were deemed to be foundational to
missionary engagement. However, the subject of how a biblical hermeneutic functions within
the context in varying cultures, how to interpret the Bible in one’s own context, or how to
deal with differences of interpretation, was absent in the discussion. There were, however,
requests for Bible translations. We conclude that many missionary organizations
underestimated the importance of having the Scriptures available in the mother tongue, and
have therefore failed in regard to translating the Bible up unto a period well into the 20th
century. In the 20th century, there was a growing awareness that history, culture, politics,
environment, and economic status affect how we read the Bible. Reformed mission were no
exception in regard to the role attributed to the Scriptures.

During the 2010 Edinburgh conference, the focus was on local experiences. Mission
organizations were at liberty to embrace various views on issues such as the proclamation of
the Gospel, providing pastoral care, and pressing for social justice.

At the end of the chapter, we conclude that our research has yielded but little evidence
regarding the observed strengths of a Reformed hermeneutic, such as being open to alternate
interpretations, unrestricted access to the Scriptures, and a process-oriented method of
explanation. The Reformed view of the Scriptures, which is inherently confident that the
ordinary reader can be given the leeway to interact with the Scriptures independently and
thereby discover its riches, has not been exploited structurally. When it comes to dealing with
the Scriptures, it appears that in the Reformed tradition there is but one tune that is played by
two violins, namely, the (Western) Reformed church and Reformed theology. The social and
cultural environment of the (new) readers are variables of little significance in the interaction
with and exposition of the Bible. Noteworthy is also the absence of an inquisitive attitude
towards new interpretations of and commentaries on the Scriptures.

In the 20™ century, the experimental Reformed missionary practice did not incorporate this
paradigmal change into its view regarding the use of the Scriptures. In any case, this did not
take place during dr. J.H. Bavinck’s tenure.

The hermeneutical function of the autopistia (Chapter 4)

In this chapter, we explore the theological position of the text more deeply in our conceptual
framework, using the core concept of the autopistia. We do this in light of the effect this will
have on the reader, and what this means in regard to the context. Special attention will be
given to the relationship between the autopistia (or the Word) and the Holy Spirit. In two
elaborate paragraphs, we address the autopistia and the pneumatological aspects of the

219



Scriptures. In the last paragraph, we link this to our hermeneutical triangle, and then arrive at
our conclusion.

In this chapter, we observe that the concept of the autopistia encompasses more than merely a
distinctive of the Scriptures. It functions in a broader context in which not only the text but
also the reader and his context - which includes the historical and present community called
church - have their proper place. By way of four distinctives, the essentials of the doctrine of
the autopistia are summarized: (1) the autopistia refers to the sovereignty of the Word, (2) the
autopistia refers to the veracity of the Word, (3) the autopistia refers to the Word of the Spirit
and (4) the autopistia belongs to the Word of the church.

We observe that it is difficult to analyze the relationship between Word and Spirit. On the one
hand, the Word and the Spirit coalesce. The sacred Text is the Word of the Holy Spirit, and is
therefore independent, autonomous, and authoritative. On the other hand, however, there are
also distinctions. The Holy Spirit is not encapsulated by the Word. In the Reformed
theological tradition, the subject, that is, the reader or hearer of the Word, proves to be an
essential hermeneutical link. As to the digestion of the Word in this tradition, there is much
emphasis on the personal experience of, the interaction with, and the effect of the Word on the
soul. The Holy Spirit, though actively working with and by means of the Word, is also
considered to be active in man. It is thus presupposed that one’s own unique context and life
are not without significance in this process. The emphasis is on consistency between the
testimonium externum - the bond between Word and Spirit - and testimonium internum - the
Spirit who works with and by means of the Word in the reader. We are to express ourselves
here with three key words: the Word, the Spirit, and the reader.

We then summarize our findings in a set of propositions. (1) By claiming that the Scriptures
have autopistos, Reformed theology professes that the Scriptures are Spirit-breathed and
therefore have an inherent authority (self-authenticating). (2) The concept of the autopistia
cannot be considered in isolation from our belief regarding the work of the Holy Spirit. The
threefold work of the Spirit in the Word, the individual believer, and the communion of saints
is viewed as the cornerstone of the Christian faith. The Word is inspired by the Spirit, so that
the Scriptures may also be called autopistos. However, the Scriptures are not forcibly
imposed on us. Through the power of the Spirit working in and by means of the Word,
individual believers submit willingly to the content of the Word. However, the autopistia of
the Scriptures also functions in the context of the church, being the community of believers of
all times and places. (3) Though Word and Spirit are inextricably linked together, we may not
simply conclude that this relationship between Word and Spirit is the only thing that matters.
It is the ultimate aim of the Reformed experimental hermeneutic to find the relationship
between the Word, the Spirit, and the reader. (4) The doctrine of salvation (soteriology) as
expressed in the Reformed creeds, governs the testimony of the Scriptures, and
simultaneously shows the interconnectedness of the message of the Old and New Testaments.
The Scriptures convince the reader that salvation is to be found in Jesus Christ. The autopistia
of the Scriptures engenders the assurance of salvation in the believer. The Christian faith
therefore focusses more on Christ than on the formal authority of the Scriptures. In the
acceptance of Christ, the acceptance of the Scriptures is comprehended, for Christ directs us
to the written Word. (5) The fact that the Scriptures are autopistos means simultaneously that
they are found to be trustworthy. The Bible contains a reality that is both salvific and
historical. There is no disconnect between the fundamental components to be found in her and
human life, and they are deemed to influence this life genuinely throughout the ages.

220



In the final part of this chapter, we apply the above to the hermeneutic triangle of text, reader,
and context by reformulating the six parameters found in chapter 2: (1) The speaking of the
Scriptures. Is the Word the essence of the spoken word? (2) The principal elements of the
Christian faith. Does the explanation have a soteriological focus that can be accepted in view
of the historical and actual confession of the church? (3) The context of the church, with her
cultural and situational distinctives. Is the Bible read within the context of the church? (4) A
methodical, exegetical approach, and individual application or appropriation. Is the
paradoxical tension between an accurate reading of the text and the spiritual or existential
appropriation warranted in our interaction with the Scriptures? (5) Instruction. Does
instruction in the use of the Scriptures take place for existing and new readers of it? (6) Bible-
translation. Are trustworthy and understandable translations of the Bible available?

At the end of this chapter, we conclude that the core concept of the autopistia, including its
pneumatological dimension, is of fundamental value for the hermeneutical process of reading
and interpreting the Bible. The autopistia legitimizes the hermeneutical process of connecting
the text, the reader, and the context. The challenges that arise against this can vary. But
whether that is tradition, the intellect of the reader, or the context, it secures the independence
of the Scriptures by way of a hermeneutical process in which the text, the reader, and the
context are inextricably linked. The presupposition of the autopistia thereby provides a
hermeneutical model by which (1) the primacy of the text is confirmed, as the text is the
fountain from which the Spirit draws; (2) the reader is given his proper due, because for a
correct understanding of the Scriptures the Spirit is the Interpreter of the Word in the reader;
and (3) the church and her reading-tradition also has its say, because it was by Word and
Spirit that she was created within the context of time and place.

Based on our research, we plead for a more comprehensive definition of the autopistia, in
which a stronger emphasis on the pneumatological dimension comes to the foreground, and is
not solely focused on reader, but also includes the ecclesiastical context. Our enlarged
definition reads as follows: ‘The autopistia is that distinctive of the Scriptures that can be
described as its self-convincement, engendering faith in the reader or hearer of it. The witness
of this is to be found in the historical and communal tradition of the Scriptures.’.

Ecuadorian readers and the experimental Reformed approach (Chapter 5)

In chapter 5 we will subject the hermeneutic triangle to a test by way of an experimental
reading exercise held in Ecuador in regard to the parable of the prodigal son. We will examine
the results in light of the hermeneutic approach that is presently in common use in missionary
endeavors of the Reformed experimental tradition. In so doing, we will evaluate the
applicability of our model for mission work.

In reading sessions conducted by us in Ecuador, six different groups, all having received but
minimal instruction, meditated on the text of the prodigal son in Luke 15. Our analysis of the
conversations is governed by the following four key questions derived from the context of our
parameters: (1) Are you hearing the word through the Word? (2) Does the explanation have a
soteriological focus that can be accepted in view of the historical and present confession of
the church? (3) Is the Bible being read within the confines of the church? (4) Is the
paradoxical tension between an accurate reading of the text and the spiritual or existential
appropriation safeguarded by the manner in which the Scriptures are handled?

221



Of the four key questions discussed, the one pertaining to appropriation was most prominent.
We noted that in the reading exercises no distance was to be observed between the Scriptures
and the present. We observed a passionate engagement by the reader and a diversity of
applications of the text. Our criticism was that no one listened to the text - not to the words
themselves, not to the context, not to the relationship of the text, not to other passages of the
Scriptures, nor was there a deep respect for the sensus literalis. The reader took considerable
liberty in reading his own situation into the Scripture-passages. Critical reflection did not take
place. There was no reading with discernment. The readers in these sessions did not use other
written sources such as a Study-Bible, commentaries, etc. There was no indication at all that
anyone consciously implemented the rules of reading.

In the interpretations made by the various groups we recognized that the context had some
influence. Readers will interpret the Scriptures by, among other things, availing themselves of
the knowledge imparted by their church communities. Readers will have their own sub-
stratum of Roman Catholicism, Protestantism, animism, etc. This sub-stratum can continue to
play an important role in the interpretation of texts. Therefore, instruction in Bible-reading
appears to be indispensable. We cautiously conclude that application and appropriation are
also influenced by how we read and what we know of the Scriptures. Advanced readers
appear to extract more from the text than beginning or untrained readers.

In the second part of the chapter, we investigate the hermeneutical method of the experimental
part of the actual reformed denomination in the Netherlands. We discuss four representative
publications regarding the reading of the Scriptures, and subsequently project that method on
the Ecuadorian sample readings. Is this method useful for new readers within a different
cultural context? What are its weak and strong points? How does this method work in a
different cultural setting than that in which it originated? Which hermeneutical insights can be
extracted from this method when engaging with the Ecuadorian reading samples? What
implications does it have for the hermeneutic triangle text, reader, and context?

The first publication ‘Het lezen van de Bijbel’ (Reading the Bible) is written by J. van
Bruggen, a prominent New Testament scholar and pastor in the Gereformeerde Kerken
Vrijgemaakt (Liberated Reformed Churches - Canadian Reformed Churches in North
America). The second publication is ‘Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen’, (Teach us to
read, Reading the Bible with Profit), is written by W.C. Meeuse, pastor in the Protestantse
Kerk Nederland (Dutch Protestant Church) and a member of the Reformed Alliance. The third
publication ‘Zin en mening. Een bezinning op de uitleg van de Heilige Schrift (Scope and
meaning. reflections on the interpretation of the Holy Scriptures), written by A. Moerkerken,
pastor and rector of the theological seminary of the Gereformeerde Gemeenten (Reformed
Congregations). The fourth publication, ‘Lessen by de bron. Omgang met de Bijbel (Drinking
(or lessons) at the source. Interacting with the Bible), written by secondary school teachers of
religion W. van den Hoorn, L. Snoek, and Chr. J. Weststrate.

The text has the preeminence in this experimental Reformed method. The reader is given
interpretational tools and a variety of rules that must be adhered to when reading. The
doctrine and tradition of the church are phased into the analogy of faith, but they only play a
subordinate role in explanation of the text - the ascertaining of the meaning of the text. Both
the reader, as well as the manner in which application and appropriation occur, remain
obscure. Most authors confess explicitly that being illuminated by and prayer to the Holy
Spirit are essential.

222



The three cornerstones of the hermeneutic triangle - the text, the reader, and the church - are
not in conflict with each other. In the hermeneutic approach, the paradoxical tension that
exists between an accurate reading of the text and the spiritual, personal appropriation in the
lives and circumstances of the readers is lacking. It seems as if this tension is avoided by
placing the two methods of Bible reading side by side: on the one side there is the more
cognitive, studious, and exegetical method, whereas on the other side there is the more
meditative, spiritual method. Interaction with the Scriptures is primarily a one-way street,
namely, from the reader to the text of the Bible. Though the need for critical self-examination
and the seeking of guidance by the Holy Spirit are acknowledged, the reading process is to
some extent egocentric. As these various methods are used, there is an intermingling of
professional and lay-readers, and it does not become clear what link there is between the two.

Upon comparing the results of the Ecuadorian reading exercises with the experimental
Reformed approach, we conclude that both have a strong emphasis on one of the three
variables of our hermeneutical triangle. The Ecuadorian reading-groups read with their hearts,
immediately merging the Scripture-passage into their own perception and experience, and pay
little explicit attention to the text itself. In the reading process, the main focus is on their
current situation. In the method used by experimental Reformed readers, we observe that the
main focus is upon the biblical text, and then especially upon the historical context
established by way of interpretation. Even though the importance of the personal application
of the Scriptures is acknowledged, the question of how the passage under consideration can
be relevant in one's own life is hardly addressed.

In both the Ecuadorian as well as the Reformed experimental methods, the Scriptures are in
danger of being deprived of her autopistia. When we do not permit the Bible to function as an
independent witness in a new context, it has in essence been silenced and subjected to the
insights of the reader. In the Ecuadorian method, the prominence of the personal experience
inhibit the witness of the Scriptures. In the Reformed experimental method, the reader can
gradually be drawn away from the inherent witness of the Scriptures. This method can
become so technical in nature, that the heart of the reader is not engaged in the process.

The fluid context, defined in our research as the conceptual and/or traditional framework in
which the Scriptures are to be read and interpreted, is of no significance in the Ecuadorian
reading groups. In the Reformed experimental approach, this fluidity is inherent in the
reading-rule dictated by the analogy of faith. However, the manner in which the Scriptures
have spoken throughout the lengthy tradition of the church, beginning with the moment that
the authors actually wrote the words, is not taken into consideration in the process of
explanation. In regard to the experimental Reformed tradition, this is remarkable indeed, since
the traditions and creeds of the church are of explicit importance for explanation. It appears
that this rule is rooted in the assumption that the reader is acquainted with this tradition and
will automatically be able to apply this knowledge. That would imply that these authors are
writing for specific readers, namely, the experimental Reformed readers who have access to
trustworthy commentaries and are sufficiently acquainted with the confessions of the church.
This immediately exposes the vulnerability of this method.

As we reflect upon our hermeneutical triangle, we conclude that overemphasizing the text
itself and its exegetical significance, fails to do justice to the autopistia and its
pneumatological dimension. The Bible text is then deprived of the opportunity to resonate in
the heart of the reader. The second variable that plays a role in understanding the text is the
intuition and the context of the reader. We observed how this functioned in the Ecuadorian

223



reading groups. The reader functions within the action radius of the autopistic Scriptures. The
dialogue between the reader and the given Bibletext must be incorporated into the exegetical
process. However, when the reader is viewed as being autonomous, the autopistia will be
overestimated and severed from its source, the Scriptures. The third variable is the context.
This can exert a correcting influence, and the resulting contrasts can also be addressed. By
incorporating hermeneutical history, the reader will be confronted with anything that is
strange in his explanation - something that is present in his own thinking and mental context,
but is absent in his or her religious tradition.

Text, reader and context in the 21% century (Chapter 6)

The hermeneutic triangle rooted in the view of the Scriptures as having autopistia and
distinguished by the six parameters formulated in chapter 5, will be augmented with a
theoretical justification in this chapter. Following an explanation of other hermeneutical
models (author, text and reader; pretexto, contexto and texto; reader, text, author plus the
issue addressed in the text), we will highlight the distinct variables of our model. In doing so,
we will incorporate the insights of the modern Hermeneutics, which interact especially with
the paradigmal changes as to how mankind is to be viewed. In regard to each variable, three
vantage points will be addressed:

Text: (1) an eternal Author, (2) a universal scope, (3) explanation, interpretation, and
application.

Reader: (1) the reading method: multi-faceted reading, (2) the reading attitude: in submission
to the Scriptures, (3) the cultural framework.

Context: (1) the church as a reading community, (2) ‘Wirkungs-und Rezeptionsgeschichte’,
(3) the confessional heritage.

We conclude that given our present situation, with more than thirty percent of the world
considering itself as Christian and considering the Scriptures as being normative for them, the
hermeneutic model as described here, is a tool of vital importance. It is both orthodox because
(1) it pleads for a traditional view regarding the Bible as being the Word of God - a Word that
is autopistos in nature, (2) it allots significance to the historical context in which the Word
was read and explained and at the same time is modern because (1) the reader is significant in
the hermeneutical process, (2) of the cultural and conceptual elements that he or she inserts
into the process, and (3) the present context in which the Bible is being read worldwide has
hermeneutical relevance.

The autopistia of the Scriptures allows for a hermeneutical model in which not only the text
and the historical or current context determine the interpretation, but also the reader and the
context together, with a deep respect for the Word of God as having supreme authority.
Inexperienced readers are not left to fend for themselves, but rather, are immersed into the
reading tradition of the church, doing so without the immediate manipulation of the meaning
of the text. This does not imply in any way that the historical and current ecclesiastical
context ‘rule over’ the Bible, since these contexts are also subject to the authority of the
Scriptures. Hermeneutical anarchy occurs when the meaning of a text is put squarely into the
hands of the reader. This will result in hermeneutic totalitarianism, being the result of an
interpretation that is imposed upon the context. By way of the model being offered here,
biases as well as a lording over others will be avoided and opposed.

224



The maxim of sola Scriptura needs explanation when applied to Hermeneutics. Explanation is
a continual interaction between the text, the reader, and the context. The text has
preeminence. It is the source of the autopistia. Exposition is impossible, however, apart from
taking the reader and the context into consideration.

Viva Vox Dei (Chapter 7)

In this chapter we return to the initial question and presupposition. Next, we will present three
ecclesiastical and four mission-related applications of Hermeneutics, based on the autopistia.
The chapter ends with a concluding observation.

By way of seven propositions, we will respond to what is being asked and presupposed. (1)
The presupposition of the autopistia cannot be reduced to being applicable to the Text only,
but it also applies to the reader and the context. (2) Using the autopistia as the basis for
Hermeneutics, the Bible will have the preeminence in the hermeneutical process. (3) The
Holy Spirit works with and by means of the Word in the reader. Therefore, in Hermeneutics,
we must speak with three words: Word and Spirit and reader. (4) The concept of the
autopistia legitimizes a hermeneutic of trust and confidence in the Bible regardless of cultural
circumstances. (5) The autopistia of the Scriptures allows room for untrained readers to read
the Bible fruitfully, but it does not leave them to themselves. (6) The hermeneutic triangle, as
described here, legitimizes a plea for the use of our confessional heritage in reading the Bible.
(7) The autopistia legitimizes fluidity in hermeneutical methodology to arrive at an
explanation, interpretation, and application of the text.

We offer three applications for experimental Reformed readers: (1) we plead earnestly for
Bible reading that is experimental and Scriptural; (2) we need to insert a moment of critical
reflection during the exegetical process; (3) we must challenge other hermeneutical traditions.
We ask attention for four applications to missionary practice: (1) the importance of Bible
translation; (2) a single-minded focus on the Scriptures; (3) the indispensability of being
trained in Hermeneutics; (4) the promotion of intercultural Bible reading.

Reflecting on this study, we conclude with a formulation of the nature of a hermeneutic based
on the autopistia - a hermeneutic in which the pneumatological dimension is honored. It is (1)
a challenging hermeneutic; (2) a public hermeneutic; (3) a hermeneutic that transcends time
and location; (4) a transcendental hermeneutic; (5) a communal hermeneutic; (6) a
hermeneutic functioning within parameters; and (7) an evangelistic hermeneutic.

225



226



Resumen

Viva Vox Dei
Sobre el significado de la autopistia de las Sagradas Escrituras para la mision y la
interpretacion biblica dentro de la tradicion reformada experimental.

Introduccion (Capitulo 1)

Este estudio se enfoca en la importancia de la autopistia de la Biblia para la obra misionera 'y
la explicacion del Texto biblico. La razdn es que la riqueza de las interpretaciones de la Biblia
en el mundo genera la necesidad de una hermenéutica biblica en la cual tal riqueza tiene lugar.

El estudio fue realizado en asociacion con la tradicion reformada experimental. Esta tradicion
teoldgica calvinista se evoluciond desde el siglo XVII, en linea con las decisiones del Sinodo
de Dordrecht en 1618 y 1619 y se caracteriza por la obediencia a las Sagradas Escrituras en la
sumision a los simbolos ecuménicos y las confesiones reformadas. La palabra ‘experimental’
se refiere a la importancia de que la fe sea experimentada y practicada.

La pregunta central de este estudio es codmo la doctrina de la sola Scriptura, y en particular la
de la autopistia puede tener importancia para la obra misionera y la explicacién de la Biblia,
sin que los lazos con la iglesia y sus creencias y el lector de la Biblia se queden atras. La
hipdtesis de este estudio es que la autopistia puede desempefar un papel mas importante en la
hermenéutica y ser un contrapeso frente a las reclamaciones excesivas, por un lado de la
tradicion de la iglesia y por otro lado de un alcance ilimitado interpretativo del lector. Para
ello es necesario — este es la premisa — que la dimensién pneumatolégica de la autopistia sea
mas desarrollada.

El atributo de la autopistia se refiere a la propiedad de la Escritura y puede ser descrito como
la confianza que la Escritura misma genera en el lector o el oyente de la cual conduce a la fe
(la auto-conviccion que lleva a la fe). La Escritura puede in se y per se ser confiada y
obedecida sin confirmacién de una autoridad externa, como la iglesia o la tradicion.

Este estudio tiene como punto de partida el desarrollo de un modelo prescriptivo
hermenéutico que puede proporcionar una guia para la lectura de la Escritura. Diversas
disciplinas de las ciencias teoldgicas (la teologia sistematica, la teologia préactica, la historia
de la iglesia, la misionologia) se unen para el beneficio de tratar con la Escritura en la
préctica.

El estudio se centra en tres variables claves para distinguir en el proceso hermenéutico: el
texto, el lector y el contexto. El texto se refiere a la Biblia, el canon. El lector es en términos
generales cualquier persona que de forma independiente toma acceso a la Biblia con la

Es dificil de traducir el término holandés 'bevindelijk' con precision al espafiol. Decidimos de usar la
palabra ‘experimental” porque se refiere a que la fe cristiana no esta en la cabeza sino en el corazon, una fe
que se pone a prueba en la vida espiritual del cristiano. Las alternativas son ‘existencial’ y ‘experiencial’.
La primera palabra tiene connotaciones filosdficas y la segunda pone demasiado énfasis en las experiencias
de los cristianos. La palabra ‘experimental’ sin embargo, se refiere a la fe cristiana que esta probada y
comprobada en la préactica.

227



intencion de entenderla y aplicarla en su propia vida o la de otras. El lector en nuestro
esquema se refiere tanto al individuo, asi como a un grupo de lectores. La tercera variable se
denota por el contexto en lo cual se recibié la Biblia. En este estudio la palabra ‘contexto’ se
refiere a la tradicion en la cual la Escritura es recibida e interpretada.

En este estudio la hermenéutica es vista como la teoria de la explicacion e interpretacion de
textos especialmente de la Biblia. Si afiadimos la etiqueta ‘'reformada’, ésta debe ser leida
como una vision reformada de la explicacion e interpretacion de la Escritura. En tal situacion
se trata sobre una hermenéutica basada en la comprension de la Escritura de los tedlogos
cristianos fundamentales de la tradicion reformada.

El area de la hermenéutica reformada (Capitulo 2)

Este capitulo comienza con un estudio general y caracterizacion de los tres elementos que en
nuestro concepto hermenéutico juegan un papel importante: el Texto (biblico), el lector y sus
caracteristicas y el contexto en que la Escritura fue interpretada. A continuacion describimos
coémo en la tradicion reformada experimental, con énfasis en la ortodoxia reformada se
pensaba sobre tales elementos.

El Texto

La tradicion de la Reforma atribuye a la Escritura una serie de propiedades importantes. (1)
La Biblia tiene una autoridad superior. Ella tiene auctoritas. Los libros de la Biblia son vistos
como la Sagrada Escritura, como Palabra inspirada por el Espiritu Santo de Dios. Es Palabra
que Dios habla a la gente. Directamente vinculada a tal posicidén es la concepcion de la
autopistia, el testimonio de la Escritura misma. (2) La Escritura es también necesaria. Ella
tiene necessitas. Sin la Escritura, no se puede conocer perfectamente a Dios. EI Canon es el
unico medio disponible para conseguir la salvacion. (3) El conocimiento necesario para la
salvacion se puede encontrar claramente en la Escritura. Con medios sencillos, se puede
lograr una comprension suficiente de tal salvacion. La Biblia tiene perspicuitas claritas. (4)
Por dltimo, la Escritura es completa. No necesita complementos. Todo lo que es necesario
para la salvacion esta en ella: la sola Scriptura. La Biblia tiene perfectio o sufficientia.

El enfoque hermenéutico reformado de la Escritura se puede resumir en una serie de reglas
practicas de lectura. (1) El punto de partida para la comprension del texto radica en el sentido
literal e histérico de las caracteristicas simples del lenguaje, estilo y género. (2) A
continuacidn, se hace los circulos mas amplios. Después de la pericopa de la seccion se va del
capitulo al libro y luego se estudia los contextos mas amplios. El texto se coloca en
conjuncién con otros lugares en la Biblia. Se compara la Escritura con la Escritura. Una
declaracion de un texto no puede estar en contradiccion con otros lugares de la Biblia. Las
partes oscuras de la Escritura se iluminan con la luz de otras. (3) Entonces, la explicacion del
texto o pericopa debe ser coherente con los principios generales de la fe como se resumen en
los simbolos y las confesiones reformadas. La Escritura es la norma que es exaltada por
encima de toda la estandarizacion (norma normans). La confesidn es la clave para leer (norma
normata). Una explicacion que se pone al contrario a los simbolos y las confesiones debe ser
rechazada. En dltima instancia el lector busca el ndcleo espiritual. Nadie debe descansar hasta
que él o ella sientan que Dios habla en el texto. Las confesiones de la iglesia pueden servir
como un criterio, porque se considera el contenido esencial para la Escriturad. Debido a que
(quia) se consideran que las confesiones representan fielmente el contenido de la Escritura y
ellas tienen autoridad, aunque de manera imperfecta (quatenus).

228



Lector

En la tradicion reformada recibe el lector comin un modesto lugar asignado. En la tradicion
reformada se hace hincapié en que un hombre carezca de propia capacidad para poder
entender el significado espiritual real de la Escritura. Para el entendimiento verdadero de la
Biblia se requiere la regeneracion y la fe obradas por el Espiritu Santo. Leer la Biblia sobre
todo exige una posicion de lectura piadosa.

El acceso ilimitado particular por un lado y la incapacidad espiritual para entender
adecuadamente el significado del texto por otro lado, hacen buscar a los intérpretes. Sin
embargo, el intérprete Unico y verdadero es el Espiritu Santo. El ilumina a los intérpretes de la
iglesia. Entonces, leer la Biblia no es tanto un asunto privado. Aunque no exista una norma
objetiva de lo que significa un texto, la interpretacién de la Escritura se practica en la
comunidad de fe, la cual indica las fronteras de la explicacion. Hay libertad de interpretacion.
Sin embargo, solamente dentro de los bordes de la comunidad de fe.

En la explicacion reformada todavia no se ha tenido atencidn explicita a las experiencias
personales y las condiciones de vida de los lectores. Que cada lector lea la Biblia con las
determinadas presuposiciones y se acerque a la Biblia con sus propias experiencias y
expectativas, no es explicitamente incluido en la practica hermenéutica de la tradicion
reformada experimental.

Contexto

En la tradicion reformada experimental el ndcleo de la Escritura es la fe cristiana y dentro de
ella las doctrinas clasicas asociadas tal como se expresan en las confesiones reformadas.
Tanto la situacion natural de todas las criaturas como las caracteristicas de la salvacion
necesaria se ve como universal. El mensaje central se refiere no solo el contexto concreto de
los autores de los libros de la Biblia, sino también el de todo hombre.

Se cree que el contexto de la lengua y la cultura en lo cual la Palabra de Dios en la
configuracién original de los autores biblicos sono, estuvo basado a tal situacién. Igualmente,
la Palabra cuando llega a nosotros debe ser entendida en el contexto actual de la lengua y la
cultura. La Biblia es un libro en la cual Dios revela Su voluntad en el lenguaje humano. Esta
posicion refleja la conviccion de que el contexto cultural es relevante para la interpretacion.
Sin embargo, la intervencion del Espiritu Santo como el gran Intérprete queda necesaria para
cerrar la brecha entre el contexto concreto en que la Escritura fue escrita, y la del lector
contemporaneo.

La iglesia representada por los oficios vela por la interpretacion correcta de la Escritura y ella
misma toma parte activa en la explicacion de la Biblia a través de la predicacion y la
ensefianza. En la tradicion reformada se escucha también a los diferentes expositores de otras
tradiciones teoldgicas.

Capitulo 2 concluye con una descripcion de seis parametros hermenéuticos: (1) El Texto
Sagrado tiene frente a la intérprete un espacio autdbnomo e independiente. (2) La verdadera
explicacion se relaciona con el nucleo de la fe cristiana. (3) La interpretacion de la Escritura
se lleva a cabo en el cauce de la iglesia. (4) El uso adecuado de las reglas de lectura y el
conocimiento de la Escritura y sus antecedentes influyen en la veracidad de la explicacion,
pero un método hermenéutico por si solo no es suficiente. También tiene que haber lugar para
la apropiacién. (5) La interpretacion de la Escritura requiere de entrenamiento. (6) Para lograr

229



una adecuada interpretacion de la Biblia alguien debe tener una fiel traduccion de ella en su
propio idioma.

Llegamos a la conclusion de que para leer la Biblia en el siglo 21 tal hermenéutica reformada
tiene fortalezas y debilidades. Los puntos fuertes son: (1) la hermenéutica reformada tiene
apertura para nuevas interpretaciones; (2) no hay condiciones previas para que se pueda leer
fructiferamente la Escritura; (3) la aplicacion de un metodo procesal de exégesis; (4) insertar
la iglesia historica y actual en el proceso de la explicacion y (5) la presencia de un ndcleo
espiritual para la explicacion. Las debilidades que encontramos son: (1) la atencion
insuficiente a la complejidad de la iglesia y sus puntos de vista, y (2) una subestimacion de las
condiciones de vida y la posicion del lector en el proceso hermenéutico.

La Escritura en la mision del siglo 16 al siglo 21 (Capitulo 3)

En este primer analisis historico examinamos (1) qué papel jugaban la Biblia y el marco
hermenéutico reformado en el tratamiento de la mision reformada desde su origen en el siglo
16 y (2) qué papel jugaba la Escritura en la gran variedad de misiones en el siglo 20 y (3)
coémo lo hace en el siglo 21. Primero seguimos el desarrollo global de la mision reformada del
siglo 17 hasta el siglo 20 y estudiamos mas especificamente y tematicamente (a) el
monumento de la traduccién de la Statenvertaling, (b) el Seminario Indicum Antonio
Walaeus, (c) el significado de la Biblia en la obra misionera de la predicador puritano
misionero John Eliot en Nueva Inglaterra y (d) la vision de Johan Bavinck un misiélogo
reformado quien vinculo la vision de la mision reformada de la ortodoxia con el siglo 20.
Ademas, examinamos los antecedentes y puntos de vista sobre la Biblia, tanto de la primera
Conferencia Misionera Mundial, celebrada en Edimburgo en 1910 como el centenario de la
misma en el 2010, para conseguir una imagen mas nitida de los antecedentes de la mision
reformada en el siglo 21.

El enfoque y el tratamiento de John Eliot en relacion con la Biblia son un ejemplo de las
oportunidades que la vista reformada sobre la Biblia ofrece, sin embargo ellos son Gnicos en
la historia misionera reformada. Llegamos a la conclusion de que el lugar y el papel de la
Escritura en la estrategia de la mision y la misionologia reformada se han mantenido
subexpuesta. La iglesia y sus confesiones tenian en la misionologia reformada la supremacia a
expensas de la Palabra misma. El peso de porte quedaba sobre la futura estructura de la iglesia
y la educacion en la fe reformada. Si consideramos Johan Bavinck como un importante
representante actual de la mision reformada, se puede concluir que tampoco en su concepto de
la mision reformada la Palabra ha conseguido un rol importante. En su método de
transmision, la Palabra de Dios debido a la autopistia hubiera deber ocupado un lugar
prominente. Sin embargo, este potencial se mantuvo sin explotar. Con esta omision de la
mision reformada, se alejo de su corazon: la tradicion reformada en la que plenamente se
confesaba la autopistia de la Escritura. Observamos, ademas, que en la ortodoxia reformada la
mision tenia un caracter eclesiastico fuerte, y no diferia sustancialmente en su enfoque de la
mision catolica.

En Edimburgo 1910 se consider6 la Escritura como fundamental para la mision. Pero el tema
de la hermenéutica biblica en el contexto de diferentes culturas y la manera de interpretar la
Biblia en su propio contexto, el como tratar con las diferencias de interpretacién, estuvieron
ausentes en la discusion. Solamente se les pidid que tradujeran la Biblia. Llegamos a la
conclusion que muchas organizaciones misioneras subestimaron la importancia de la Escritura

230



en la lengua materna y fracasaron en relacion con la traduccion de la Biblia. En el siglo 20
cada vez se estuvo mas consciente del hecho de que la historia, cultura, politica, medio
ambiente y la situacion economica afectan a la manera en que leemos la Biblia. La mision
reformada no fue una excepcion en cuanto al tratamiento de la Escritura.

En Edimburgo 2010 todo giré en torno a la experiencia local. Organizaciones misioneras
podian tomar una variedad de posiciones, como el anuncio del Evangelio, la atencion pastoral
y la lucha por la justicia social.

Al final del capitulo, se concluye que los puntos fuertes de la hermenéutica reformada como
la apertura a la interpretacion, el acceso incondicional a la Escritura y la orientacion al
proceso metodico de la exégesis se encuentran por poco en la préctica. El guion de vista
reformada que puede llevarse con la Escritura y sus riquezas, no se exploto sistematicamente.
Cuando se trata sobre la Escritura parece que en la tradicion reformada se juega sélo dos
violines, es decir, la iglesia reformada (occidental) y la fe reformada. Las condiciones sociales
y culturales de los lectores (nuevos) no son variables significativos en el tratamiento y
explicacion de la Biblia. También cabe destacar que no hubo actitud averiguadora hacia
nuevas interpretaciones y comentarios sobre la Escritura.

En los siglos 20 y 21, la fundamental mision reformada experimental tampoco incorpord tal
paradigma sobre la Escritura en su vision, ni lo encontramos en la obra del misi6logo
reformado dr. J.H. Bavinck.

La importancia hermenéutica de la autopistia (Capitulo 4)

En este capitulo estudiamos mas profundamente la posicion teoldgica del Texto biblico en
relacion con el concepto de la autopistia. Hacemos esto con el fin de tener més claro su efecto
al lector y el contexto. Especialmente prestamos atencidn al acoplamiento de la autopistia de
la Palabra con el Espiritu Santo. Tratamos en dos secciones extendidas sobre los aspectos de
la autopistia y la pneumatologia de la Biblia. En la Gltima seccion hacemos el puente hacia
nuestro tridngulo hermenéutico y sacamos nuestras conclusiones.

En este capitulo vemos que el concepto de autopistia no se limita solamente a una propiedad
de la Escritura. Ella esta en un contexto mas amplio en el que no solo el texto, sino también el
lector y su contexto, incluida la comunidad histérica y actual que se llama iglesia, tiene lugar.
En cuatro atributos la esencia de la doctrina sobre la autopistia es resumida: (1) autopistia se
refiere a la soberania de la Palabra, (2) autopistia se refiere a la verdad de la Palabra, (3)
autopistia se refiere a la Palabra del Espiritu y (4) autopistia esta vinculada a la Palabra de la
iglesia.

Concluimos que la relacion de la Palabra y el Espiritu es dificil de desbloquear. Por un lado la
Palabra y el Espiritu van juntos. EI Texto Sagrado es la Palabra del Espiritu Santo,
independiente, autbnoma y autorizada. Pero también existe una distincion. El Espiritu Santo
no se encierra en la Palabra. Parece que el lector o el oyente de la Palabra en la tradicion
reformada teoldgica es un enlace hermenéutico importante. Tal tradicion ha tenido mucha
atencion para la experiencia y los efectos y la elaboracion de la Palabra en el alma. Que el
Espiritu Santo mientras se trabaja con y por medio de la Palabra también sea activo en el
hombre, presupone que el propio contexto y la vida no sean insignificantes. Se hace hincapié
en la coherencia entre testimonium externum — la Palabra vinculada al Espiritu — y el

231



testimonium internum — el Espiritu que actla a través de la Palabra en el lector. Tenemos que
hablar con tres palabras: Palabra y el Espiritu y el lector.

En algunas conclusiones resumimos los hallazgos. (1) Con la afirmacion de que la Escritura
es autopistos, la teologia reformada profesa que el Espiritu respira la Escritura y por lo tanto
Ella tiene autoridad en si misma (auto-convincente). (2) El concepto de la autopistia no puede
ser aislado de la obra del Espiritu Santo. La triple obra del Espiritu en la Palabra, en el
creyente individual y en la comunion de los santos es vista como la piedra angular de la fe
cristiana. La Palabra es autopistos porque el Espiritu la respird pero el Espiritu no se impone
por la fuerza. Los creyentes son convencidos de su contenido a través del poder del Espiritu.
Sin embargo, la autopistia de la Escritura también funciona en el contexto de la iglesia como
la comunidad de los creyentes de todos los tiempos y lugares. (3) La Palabra y el Espiritu
estan estrechamente vinculados, pero no es suficiente afirmar que la Unica relacion sea la
Palabra con el Espiritu. En la tradicion reformada experimental la lectura gira en torno de la
relacién profunda entre la Palabra, el Espiritu y el lector. (4) La doctrina de la salvacion
(soteriologia), como se expresa en las confesiones reformadas, domina el testimonio de la
Escritura y al mismo tiempo ella da consistencia al mensaje del Antiguo y Nuevo Testamento.
La Escritura convence al lector que él puede encontrar la salvacién en Jesucristo. La
autopistia de la Escritura obra certeza de la salvacion en la persona. La fe cristiana por lo
tanto se centra en Cristo mas que en la autoridad formal de la Escritura. Al aceptar a Cristo se
incluye la aceptacion de la Escritura, porque Cristo nos esta impulsando a la Palabra escrita.
(5) Que la Escritura es autopistos, confirma al mismo tiempo que Ella es verdadera. La Biblia
contiene la realidad historica de salvacion. Las cosas basicas que en ella se encuentran, no
estan separadas de la vida humana y se consideran que tenga influencia real en todas las eras.

En la dltima parte del capitulo hacemos la aplicacion al tridngulo hermenéutico: el Texto, el
lector y el contexto por la reformulacién de los seis parametros del Capitulo 2: (1) Al hablar
la Escritura. ¢Acaso se habla la Palabra? (2) El ndcleo de la fe cristiana. ¢ Tiene la explicacion
una aplicacion soteriologica que pueda ser aceptada en vista de la confesion histérica y actual
de la iglesia? (3) El cauce de la iglesia con sus caracteristicas culturales y contextuales. ¢Se
lee la Biblia en el cauce de la iglesia? (4) El enfoque metddico exegético y la individual
aplicacion o apropiacion. ¢Se guarda una tension paraddjica entre la lectura exacta del texto y
la apropiacién espiritual o existencial en la aproximacién a la Escritura? (5) Instruccion. ¢Hay
instrucciones para lectores actuales y nuevos sobre el como llevarse con la Palabra? (6) La
Biblia. ;Cémo esta la disposicidn de traducciones veraces y claras de la Biblia?

Al final de este capitulo se concluye que el concepto central de la autopistia, incluyendo su
aspecto pneumatoldgico, sea fundamental para el proceso hermenéutico de la lectura e
interpretacion de la Biblia. La autopistia legitima el vinculo en el proceso hermenéutico entre
el Texto, el lector y el contexto en conjunto. Los frentes de la autopistia cambian. Sin
embargo, si este fuera la tradicion o el sentido del lector o el contexto, ella garantiza la
independencia de la Escritura en un proceso hermenéutico en el que el Texto, el lector y el
contexto estan inextricablemente unidos. La premisa de la autopistia proporciona un modelo
hermenéutico en lo cual (1) se asegura la primacia del Texto porque el Texto es la fuente a
través de la cual actia el Espiritu, (2) el lector obtiene un lugar porque debido a una correcta
comprension de la Escritura el Espiritu es el Intérprete de la Palabra en el lector y (3) la
iglesia y la tradicion también hablan porque ellas son creadas durante el tiempo por la Palabra
y el Espiritu.

232



Basada en nuestra investigacion, defendemos una definicion mas amplia de la autopistia en la
cual la dimensién pneumatoldgica emerge mas fuerte y en la cual no sélo el lector es el sujeto,
sino también el contexto religioso. Nuestra definicion mas amplia es: ‘La autopistia es
propiedad de la Escritura que se puede describir como la conviccién que la Palabra genera en
el lector o el oyente que le lleva a la fe sobre la cual se da el testimonio en la comunidad que
recibe la Escritura’.

Los lectores del Ecuador y el enfoque reformado experimental (Capitulo 5)

En el Capitulo 5 proyectamos al triangulo hermenéutico un experimento piloto en el Ecuador
donde leimos la parabola del hijo prédigo con grupos cristianos ecuatorianos. Entonces nos
enfrentamos los resultados con el enfoque hermenéutico comun de la actual comunidad
reformada experimental. Con esto investigamos la aplicabilidad de nuestro modelo en las
misiones.

En un ejercicio de lectura se meditd en seis grupos diferentes de lectores en el Ecuador, con
un minimo de instruccion, sobre el texto del hijo prédigo en el Evangelio segin San Lucas
Capitulo 15. En nuestro andlisis de esta lectura nos centramos en los siguientes cuatro
preguntas claves de los pardmetros involucrados: (1) ¢Acaso se habla la Palabra? (2) ¢ Tiene la
explicacion una aplicacion soterioldgica que puede ser aceptada en vista de las confesiones
historicas y actuales de la iglesia? (3) ¢Se lee la Biblia en el cauce de la iglesia? (4) ;Se
guarda una tension paraddjica entre la lectura exacta del texto y la apropiacion espiritual o
existencial en la aproximacién a la Escritura?

De las cuatro preguntas claves discutidas salta la de la apropiacion. Observamos que en la
lectura no hay distancia entre la Escritura y la actualidad. Vemos a una contribucion
apasionada del lector y una gran diferencia de aplicaciones del texto. Nuestra critica es que el
texto — lo que esta escrito, en qué contexto, la consistencia con lo demas de la Escritura, el
profundo respeto por el sensus literalis — no se escucha. El lector toma mucha franqueza para
leer su propia situacion en la Escritura. Lo critico contrario no tiene lugar. No hay distincion.
Estos lectores no utilizan otras fuentes escritas, tales como estudios biblicos, comentarios
entre otros. Tampoco se usa intencionalmente reglas de explicacion.

En las interpretaciones de los diversos grupos vemos influencias del contexto. Los lectores
interpretan la Escritura en particular mediante el uso del conocimiento que se ensefia en la
comunidad eclesial. Los lectores tienen su propio sustrato del catolicismo, el protestantismo,
el animismo, etcétera. Este sustrato desempefia un papel importante en la interpretacion de
textos. Instrucciones para leer la Biblia por lo tanto parecen indispensables. Sacamos
cautelarmente la conclusion que la apropiacién y la aplicacion también sean afectadas por
ejercicios de lectura y el conocimiento de la Escritura. Lectores avanzados parecen
encontrarse mas en el texto que lectores novatos sin entrenamiento.

En la segunda parte del capitulo investigamos la hermenéutica actual de la denominacion
reformada experimental. Discutimos cuatro instrucciones representativas sobre el leer de la
Escritura. Entonces proyectamos el enfoque a los ejemplos ecuatorianos de lectura. ¢Es tal
enfoque hermenéutico uatil para los nuevos lectores con un contexto cultural diferente? ;Qué
es su punto débil y su punto fuerte? ;Como funciona este método en un mundo cultural
diferente de lo que se pretende? ;Que puntos de vista hermenéutica cosechamos para el

233



triangulo, Texto, lector y contexto cuando confrontamos este enfoque con las lecturas
ecuatorianas?

La primera publicacion es ‘Het lezen van de Bijbel’, (La lectura de la Biblia), escrita por J.
van Bruggen, un prominente erudito del Nuevo Testamento y el pastor en las ‘Gereformeerde
Kerken Vrijgemaakt’. La secunda publicacion ‘Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen’,
(Ensefienos leer. Leer la Biblia con bendicion), escrita por W.C. Meeuse, el pastor en la
‘Protestantse Kerk Nederland’. La tercera publicacion es ‘Zin en mening. Een bezinning op de
uitleg van de Heilige Schrift’, (Sentido y significado. Reflexionar sobre la interpretacion de
las Sagradas Escrituras), escrita por A. Moerkerken, el pastor y el rector del seminario
teologico de las ‘Gereformeerde Gemeenten’. La cuarta publicacion es ‘Lessen bij de bron.
Omgang met de Bijbel’, (Lecciones donde la fuente. ; Como tratar con la Biblia?), escrita por
los profesores de educacion religiosa en una escuela secundaria reformada, W. van den
Hoorn, L. Snoek y Chr.J. Weststrate.

El Texto es en el enfoque de estos escritores el ganador. El lector obtiene algunas
herramientas exegéticas y se le entrega varias reglas de lectura que debe cumplir. La doctrina
y la tradicién de la iglesia son representadas en la regla de la analogia de la fe, pero ellas
juegan en la exégesis — definiendo asi el significado del texto — un papel subordinado. Tanto
el propio lector, como el camino a la aplicacion y la apropiacion siguen siendo invisibles. La
mayoria de los autores reconocen explicitamente que la iluminacion por y la oracion al
Espiritu Santo sean necesarias.

Los vértices, Texto, lector y contexto no se contrastan en el enfoque de estos autores. En el
enfoque hermenéutico, también nos falta la atencion por la tension paradojica que existe entre
una lectura correcta del texto y la apropiacion existencial espiritual en las propias vidas y
circunstancias de los lectores. Parece como si se huya por tal tensién por habilitar dos
métodos juntos para leer la Biblia: el cognitivo, el erudito y el método exegético por un lado,
y el método de meditacidn espiritual por otro lado. Llevarse con la Escritura es ante todo una
calle de direccion unilateral, desde el hombre a la Biblia. A pesar de que haya atencion para la
necesidad de un auto-examen critico y la guia del Espiritu Santo, el proceso de lectura es en
cierto sentido egocéntrico de naturaleza. Los enfoques de la lectura profesional y la lectura
popular estan entrelazados pero no esta claro cdmo estos estan mutuamente relacionados.

Si se compara los resultados de la lectura ecuatoriana con el enfoque de la tradicion reformada
experimental vemos que cada uno de los tres variables en nuestro triangulo hermenéutico
consigue un fuerte acento. Grupos de lectura del Ecuador leen con el corazén e
inmediatamente integran la Escritura en su propia percepcidn y experiencia, y prestan poca
atencion explicita al texto mismo. En el proceso de lectura son ellos mismos que estan en el
centro. En el enfoque de la reformada experimental, vemos que la Biblia estd en el centro,
sobre todo el enfoque histérico a través de la exégesis. A pesar de que el trato personal de la
Escritura sea tan importante, la pregunta como la pericopa se debe insertar en la propia vida,
apenas se discute.

Tanto en el enfoque ecuatoriano como de la tradicion reformada experimental se corre el
riesgo de que la Escritura sea robada de su autopistia. En efecto, si la Biblia no tiene la
oportunidad de funcionar como un testigo independiente en un nuevo contexto, basicamente,
ella estd amordazada y sometida al lector. En el método Ecuatoriano el dominio de su propia
experiencia evita que la Escritura hable. En el enfoque reformado experimental, la exégesis

234



paso a paso retiene el testimonio de la Escritura misma. El enfoque puede hacerse tan técnica,
que el corazdn esté excluido.

El variable contexto, que en este estudio hemos definido como la tradicion en la que la
Escritura es recibida e interpretada no juega un rol importante en los grupos de ecuatorianos.
En el enfoque reformado experimental éste variable se incluye en la regla de la analogia de la
fe. Sin embargo, como la Escritura ha sonado en la larga tradicion de la iglesia, desde el
momento en que los autores escribieron las palabras, no tiene lugar explicito en el proceso de
explicacion. Parece gque esto esta implicitamente presente en la presuposicion que el lector
tenga automéaticamente conocimiento de la tradicion y sea capaz de aplicar este conocimiento
al lectura. Eso significaria que estos autores escriben para tal tradicion especifica. Aqui se
hace visible la debilidad del método expuesto.

Reflexionando sobre nuestro tridngulo hermenéutico, llegamos a la conclusién de que un
énfasis excesivo en la parte del texto y el significado exegético no hace justicia a la autopistia
y la dimensién pneumatoldgica de ella. La Biblia no consigue ninguna oportunidad de resonar
en el corazon del lector. Como segundo variable el lector, su intuicion, su mundo de vida,
como vemos que ocurre en los grupos de lectores ecuatorianos juega un papel importante en
la comprension del texto. El lector esta dentro del rango de la Escritura que es autopistos. El
didlogo del lector con el texto biblico o pericopa debe conseguir su lugar en el proceso de la
explicacion. Sin embargo, cuando el lector obtenga el derecho exclusivo, la autopistia es
sobrestimada y apartada de su fuente, es decir, la Escritura. El tercer variable es el contexto.
De este lado puede venir la correccion y se puede insertar los contrastes. Mediante la
interpretacion de la historia el lector es enfrentado a algo extrafio en la explicacién: lo que no
esta presente en sus propios pensamientos y de su tradicion religiosa.

El Texto, el lector y el contexto en el siglo 21 (Capitulo 6)

El tridngulo hermenéutico basado sobre la autopistia se caracteriza por seis parametros tal
como se formuld en el Capitulo 4. En este capitulo se presenta una justificacion teorica. Tras
una breve presentacion de los modelos hermenéuticos diferentes (autor, texto y el lector;
pretexto, contexto y texto, lector, texto, autor y lo expresado por el texto) damos a los
variables de nuestro modelo una explicacion tedrica. Lo hacemos integrando los puntos de
vista de la hermenéutica moderna, que interactian sobre todo con el paradigma del cambio en
el pensamiento sobre el hombre. De cada variable, describimos tres supuestos. EI Texto: un
Autor eterno, (2) una referencia universal, (3) explicar, interpretar y aplicar. El lector: (1) el
método de la lectura: lectura versatil, (2) la actitud de la lectura: sumidos a la Escritura, (3) la
referencia cultural. El contexto: (1) la iglesia como una comunidad de lectura, (2) la
Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte, (3) la herencia confesional.

Concluimos que para la situacion actual, donde mas de treinta por ciento de todo el mundo se
llama a si mismo cristiano, y se basa en la Escritura, nuestro modelo hermenéutico es una
herramienta vital. El modelo es a la vez ortodoxo, ya que (1) introduce un alegato en favor de
una concepcion clésica de la Biblia como la Palabra de Dios, autopistos en la naturaleza, (2)
indica un papel importante al contexto historico en el que se leia la Palabra y explicaba. A la
vez el modelo es moderno, porque (1) lo da al lector un papel explicito en el proceso
hermenéutico, (2) toma en cuenta el equipaje cultural y conceptual que trae, y (3) da
importancia al mundo actual y real en el que se lee la Biblia.

235



La autopistia de la Escritura ofrece un modelo hermenéutico en lo cual no el texto y el
contexto historico y actual por si solo determinan la interpretacion, sino el lector y el contexto
juntos en profundo respeto a la Palabra de Dios como la autoridad suprema. Los lectores
inexpertos no son abandonados, sino reciben una inmersion en la tradicion de la lectura de la
iglesia, sin que esto signifique que el contexto histdrico y eclesial actual prevalezca sobre la
Biblia, ya que estos contextos estan sujetos a la autoridad de la Biblia. Se habla sobre la
anarquia hermenéutica cuando el texto estd completamente en manos del lector y se habla
sobre el totalitarismo hermenéutico si el significado es impuesto por el contexto. En el
modelo que aqui se ofrece, se evita unilateralidades y dominaciones.

La frase sola Scriptura necesita mayor explicacion, cuando se lo aplica a la hermenéutica.
Explicar es una interaccion continua entre el Texto, el lector y el contexto. El Texto tiene la
primacia. Ella es la fuente de la autopistia. Pero no se puede explicar sin implicar el lector y
el contexto implicado.

Viva Vox Dei (Capitulo 7)

En este capitulo volvemos a la pregunta y a la premisa de este estudio. A continuacion damos
tres aplicaciones eclesiésticas y cuatro misioneras de una hermenéutica basada sobre la
autopistia. El capitulo cierra con una conclusion.

En siete declaraciones respondemos la pregunta y la premisa de este estudio. (1) La premisa
de la autopistia no parece ser aislada al Texto solamente, sino que ella influye en el lector y el
contexto. (2) Con la autopistia como un principio hermenéutico, la Biblia tiene la primacia en
el proceso hermenéutico. (3) El Espiritu Santo trabaja con y a través de la Palabra en el lector.
Por lo tanto, en la hermenéutica se debe hablar con tres palabras: Palabra y el Espiritu y el
lector. (4) El concepto de la autopistia legitima una hermenéutica de la confianza en y la
rendicion a la Biblia desde cualquier circunstancias culturales. (5) La autopistia cabe a los
lectores de la Escritura no entrenados a leer la Biblia fructiferamente, pero no los deja solos.
(6) EI tridangulo hermenéutico da base a un uso legitimo de la herencia confesional para la
lectura biblica. (7) La autopistia legitima variaciones de métodos de interpretacion para llegar
a explicar, interpretar y aplicar el Texto.

Damos tres aplicaciones a los reformados experimentales: (1) un apoyo de una lectura pegada
al texto y a la vez espiritual, (2) la insercion de un momento critico en la explicacion (3) la
confrontacion con la explicacion de otras tradiciones. Pedimos a la atencion de cuatro
aplicaciones para la practica misionera: (1) la traduccion de la Biblia, (2) una concentracion
hacia la Escritura (3) la indispensabilidad de una educacion hermenéutica, (4) el promover la
lectura intercultural de la Biblia.

Mirando hacia atrds concluimos este estudio con una caracterizacion de una hermenéutica
basada sobre la autopistia dando lugar a su dimension pneumatoldgica: (1) una hermenéutica
incémoda, (2) una hermenéutica publica, (3) una hermenéutica que sobrepasa tiempo vy lugar,
(4) una hermenéutica trascendental, (5) una hermenéutica comunal, (6) una hermenéutica con
limites y (7) una hermenéutica misionera.

236



Bibliografie

Amezes, W., Vijf boeken van de consciéntie en haar regt of gevallen. Vertaalt en met
uytgedrukte schriftuurplaatsen vermeerdert door C. van Wallendal. Amsterdam: W.
Geesink 1896.

Andel, H.A. van, De zendingsleer van Gisbertus Voetius. Kampen: Kok 1912.

Augustijn, C., Kerk en belijdenis. Kampen: Kok 1969.

Bakhuizen van den Brink, J.N., De Nederlandsche Belijdenisgeschriften. Vergelijkende
teksten. Amsterdam: Holland 1940.

Bakker, J.T. (e.a.), Tussen openbaring en ervaring. Studies aangeboden aan prof. Dr. G.P.
Hartvelt. Kampen: Kok 1986.

Balia, D., Kim, K. (eds.), Edinburgh 2010. Witnessing to Christ Today. Volume Il. Oxford:
Regnum Books International 2010.

Balke, W., Klok, J.C., ’t Spijker, W. van (red.), Johannes Calvijn. Zijn leven, zijn werk.
Kampen: Kok 2008.

Barret, D.B., Johnson, T.M., World Christian Trends AD 30 — AD 2200. California: William
Carey Library 2001.

Barton, J., Reading the Old Testament. Method in Biblical Study. London: Darton, Longman
& Todd 1996 (2™ ed).

Bavinck, H., Gereformeerde Dogmatiek. 4 delen. Kampen: Bos 1906.

Bavinck, H., Handleiding bij het Onderwijs in den Christelijken Godsdienst. Kampen: Kok
1913.

Bavinck, H., De katholiciteit van christendom en kerk. Rede bij overdracht van het rectoraat.
Kampen: Zalsman 1888.

Bavinck, H., Gereformeerde katholiciteit (1888-1918). Serie Klassiek licht. Barneveld:
Nederlands Dagblad 2008.

Bavinck, J.H., Religieus besef en christelijk geloof. Kampen: Kok 1949.

Bavinck, J.H., The Impact of Christianity on the Non-Christian World. Grand Rapids:
Eerdmans 1948.

Bavinck, J.H., Inleiding in de zendingswetenschap. Kampen: Kok 1954.

Bavinck, J.H., Alzoo wies het Woord. Baarn: Bosch & Keuning z.j.

Beard, A., Text and Context. London: Routledge 2001.

Beek, A. van de, De adem van God. De Heilige Geest in kerk en kosmos. Nijkerk: Callenbach
1987.

Belt, H. van den, Autopistia. The Self-Convincing Authority of Scripture in Reformed
Theology. Faculty of Theology, Leiden University Dissertation 2006.

Belt, H. van den, The Authority of Scripture in Reformed Theology: Truth and Trust. Leiden:
Brill 2008.

Belt, H. van den, ‘Autonomie van de mens of autopistie van de Schrift’ in: G. Harinck en G.
Neven (red.), Ontmoetingen met Herman Bavinck. Barneveld: De Vuurbaak 2006, 287-
306.

Belt, H. van den, Betrouwbaar getuigenis. Het Geestelijk gezag van de Bijbel. Heerenveen:
Groen 2010.

Berg, J. van den, ‘Letterkennis en geestelijke kennis: een theologenstrijd in de achttiende
eeuw over de verstaanbaarheid van de Schrift’ in: Nederlands Archief voor
Kerkgeschiedenis. VVol. 60 (1980), 236-263.

Bergema, H., ‘De betekenis van Calvijn voor de Zending en de Missiologie’ in: Vox
Theologica, 29 (1958-’59), 44-54.

237



Berkhof, ﬁ!_., Principles of Biblical Interpretation. Grand Rapids: Baker Book House 1977
(15" ed.).

Berkhof, L., Beknopte Bijbelsche Hermeneutiek. Kampen: Kok 1911.

Berkouwer, G.C., De Heilige Schrift (I en I1). Dogmatische Studién. Kampen: Kok 1966.

Bezemer, J., Bijbelse geslachtsregisters: een uitdaging voor elke christen. Gouda: CGO-hbo
bachelorscriptie 2008.

Bierma, Lyle D., ‘The Purpose and Authorship of the Heidelberg Catechism’ in: Lyle D.
Bierma (e.a.), An Introduction to the Heidelberg Catechism. Sources, History, and
Theology. Grand Rapids: Baker Books 2005, 49-74.

Bijlsma, R., Schriftgezag en Schriftgebruik: een hermeneutiek van de Bijbel. Nijkerk: G.F.
Callenbach 1964.

Boer, C. den, Fundamenteel belijden. Opmerkingen over het Schriftgeloof in de Nederlandse
Geloofsbelijdenis. Kampen: Kok z.j.

Boersma, B., Feenstra, E., en Saane, W., See You in the Bible. Intercultureel bijbellezen in de
praktijk. Zoetermeer: Boekencentrum 2011.

Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, C.W.Th. van, De protestantsche kerk in
Nederlandsch-Indié haar ontwikkeling van 1620-1939. ’s-Gravenhage: Martinus
Nijhoff z.j.

Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam, C.W.Th. van, ‘De geschiedenis van de Maleische
bijbelvertaling in Nederlandsch-Indi€’ in: Tijdschrift van het Koninklijk Instituut voor
de Taal-, land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indié. VVol. 100 (1941), 27-48.

Boneschansker, J., Het Nederlandsch zendeling genootschap in zijn eerste periode een studie
over opwekking in de Bataafse en Franse tijd. Leeuwarden: Gerben Dykstra 1987.

Boone, A.Th., ‘Tot verbreydinge van het rijcke onses Heeren Jesu Christi. Een inleiding tot
de zendingsgedachten binnen het gereformeerd piétisme in Nederland’ in: De Nadere
Reformatie. Vol. 17 (1993), 1-17.

Brakel, W. a, Redelijke Godsdienst. Geheel onveranderd naar de beste uitgave (1700).
Utrecht: De Banier 1985 (6° dr.).

Brink, G. van den, ‘Theologische interpretatie als antwoord op de hedendaagse crisis in de
bijbeluitleg’ in: J. Hoek (red.), Sola Scriptura. De actualiteit van de gereformeerde visie
op de Schrift. Heerenveen: Groen 2008, 131-160.

Brinkman, M.E., De niet-westerse Jezus. Jezus als bodhisattva, avatara, goeroe, profeet,
voorouder en genezer. Zoetermeer: Meinema 2007.

Brinkman, M.E., ‘Bavinck en de katholiciteit van de kerk’ in: G. Harinck en G. Neven (red.),
Ontmoetingen met Herman Bavinck. Barneveld: De Vuurbaak 2006, 307-324.

Brinkman, M.E., ‘De gereformeerden en de oecumene’ in: W. Stoker, H.C. van der Sar (red.),
Theologie op de drempel van 2000. Kampen: Kok 1999, 236-253.

Brinkman, M.E, ‘Het Bijbelgebruik in de katholieke en protestantse traditie’ in: E. Eynikel, E.
Noort, T. Baarda en A. Denaux (red.), Internationaal Commentaar op de Bijbel.
Kampen: Kok 2001, 330-333.

Bruggen, J. van, Het lezen van de bijbel. Een inleiding. Kampen: Kok 1981 (1° dr.).

Bruggen, J. van, Het kompas van het christendom. Ontstaan en betekenis van een omstreden
bijbel. Kampen: Kok 2002.

Bruin, C.C. de en Broeyer, F.G.M., De Statenbijbel en zijn voorgangers. Haarlem:
Nederlands Bijbelgenootschap 1993.

Bruyn, J.G. de, Inventarisatie van de Prijsvragen, uitgeschreven door de Hollandsche
Maatschappij van Wetenschappen 1753-1917. Groningen: Tjeenk Willink 1977.

Calvijn, J., Het Evangelie van Johannes, opnieuw uit het Latijn vertaald door G.L. Goris.
Kampen: De Groot Goudriaan 1978.

238



Calvijn, J., De Evangelién van Mattheus, Markus en Lukas, opnieuw uit het Latijn vertaald
onder toezicht van A. Brummelkamp. Deel 1. Kampen: Zalsman 1895 (2° dr.).

Calvijn, J., Genesis, uitlegging van Johannes Calvijn, uit het Latijn door S.O. Los. Deel 1.
Middelburg: K. Le Cointre 1900.

Calvijn, J., Stemmen uit Genéve, Bundel V. Meeuwen: De Gereformeerde Bibliotheek 1968.

Calvijn, J., De Handelingen der Apostelen uitgelegd door Johannes Calvijn, opnieuw uit het
Latijn vertaald, naar de editie van Baum, Cunits en Reuss door G. Wielinga. Kampen:
Goudriaan de Groot 1984.

Calvijn, J., De profeet Jesaja. Deel I, hoofdstuk 1-14. Kampen: De Groot Goudriaan 1985.

Calvijn. J., Institutie of onderwijzing in de christelijke godsdienst, uit het Latijn vertaald door
Dr. A. Sizoo. 3 delen. Delft: Meinema z.j.

Calvijn. J., Institutie. Vertaald door Dr. C.A. de Niet. Houten: Den Hertog 2009.

Calvin, J., ‘Preface to the Geneva Bible’ in: Corpus Reformatorum. Vol. IX. Halle (Saale)
1834.

Campbell, W., Formosa under the Dutch. Described from Contemporary Records. London:
Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. Ltd 1903.

Campen, M. van, ‘De verhouding van Woord en Geest’ in: J. Hoek (red.), Sola Scriptura. De
actualiteit van de gereformeerde visie op de Schrift. Heerenveen: Groen 2008, 104-130.

Capelleveen, J.J. van, Het Woord gaat zijn weg. Een geschiedenis van bijbelvertalen en van
de invioed van bijbelvertalingen op de samenleving. Haarlem: Nederlands
Bijbelgenootschap 1996.

Carson, D.A., Collected Writings on Scripture. Nottingham: Apollos 2010.

Chijs, J.A. van der, Geschiedenis der Stichting van de Vereenigde O. I. Compagnie en der
maatregelen van de Nederlandsche regering betreffende de vaart op Oost-Indie, welke
aan deze stichting voorafgingen. Leiden: P. Engels 1857 (2° vermeerderde dr.).

Clark, M.P. (ed.), The Eliot Tracts. With Letters from John Eliot to Thomas Thorowgood and
Richard Baxter. London: Preager 2003.

Cogley, R.W., John Eliot’s Mission to the Indians before King Philip’s War. Cambridge:
Harvard University Press 1999.

Comrie, A., Verzameling van Leerredenen II, ‘Voorreden’. Utrecht. Buskes 1886.

Coolsma, S., De Zendingseeuw voor Nederlandsch Oost-Indié. Utrecht: C.H.E. Breijer 1901.

Costerus, F., De Geestelyke Mensch, in zyn Begin, Voortgang, en Uyt-einde, Voorgestelt in
verscheyden Predicatien. Amsterdam: Antoni Schoonenburg 1721.

Cowan, G.M., The Word that Kindles. New York: Christian Herald Books 1979.

Cramer, J.A., De Heilige Schrift bij Calvijn. Utrecht: Oosthoek 1926.

Deursen, A.Th. van, Bavianen en Slijkgeuzen. Franeker: Van Wijnen 1991 (2° dr.).

Dijk, K., Het profetische Woord (De leer der inspiratie). Amsterdam: De standaard 1931.

Dijk, K., De dienst der prediking. Kok: Kampen 1955.

Dingemans, G.D.J., In de leerschool van het geloof. Mathetiek en vakdidactiek voor catechese
en kerkelijk vormingswerk. Kampen: Kok 1995 (3° dr.).

Dohmen, C., Neue Formen der Schriftauslegung? Freiburg: Herder 1992.

Doleweerd, J.H. van, Het presbyteriaanse kerkmodel in de Latijns-Amerikaanse cultuur.
Doctoraalscriptie. Amsterdam: VU 2003.

Doleweerd, J.H. van, Latijns-Amerikaanse stedelijke (armoede)cultuur in missionair
perspectief. Een gezichtspunt. Machala 2005.

Doleweerd, J.H. van (red.), Gij zult Mijn getuigen zijn. Zending in bijbels perspectief. Houten:
Den Hertog 2006.

Doleweerd, J.H. van, Uitwerkingen lezingen Verloren Zoon Ecuador. Z.p. 2006.

239



Doleweerd, J.H. van, ‘Zending is Gods zending’ in: H. van den Belt (e.a.), Evangelisch en
reformatorisch: een wereld van verschil? Kampen: De Groot Goudriaan 2010, 165-186.

Donner, J.H., Hoorn, S.A. van den (red.), Acta of handelingen der Nationale Synode in de
Naam van onze Heere Jezus Christus, gehouden door autoriteit der Hoogmogende
Heren Staten-Generaal der Verenigde Nederlanden te Dordrecht in de jaren 1618 en
1619. Houten: Den Hertog 1987.

Douma, J., Verantwoord handelen. Inleiding in de christelijke ethiek. Kampen: Kok 1983 (3°
dr.).

Eco, U., De grenzen van de interpretatie. Amsterdam: Bert Bakker 1993.

Engen, Ch. van, Mission on the Way. Issues in Mission Theology. Grand Rapids: Baker Books
2000 (2nd Printing).

Enk, G.J. van, Drie Formulieren van Enigheid in missionair perspectief. Doctoraalscriptie.
Spakenburg 1984.

Fahner, Chr., Zending en bijbelvertaalwerk in het spoor van de Reformatie (1500-1700).
Apeldoorn: Willem de Zwijgerstichting 1997.

Flesseman-van Leer, E., The Bible, Its Authority and Interpretation in the Ecumenical
Movement. WCC: Geneva 1980.

Frederiks, M.T., Christendom: een interculturele leerschool. Utrecht: Faculteit
Geesteswetenschappen 2008.

Frei, H.W., The eclipse of biblical narrative. A Study in Eighteenth and Nineteenth Century
Hermeneutics. London: Yale University Press 1974.

Gadamer, H.-G., ‘Fragmenten uit Wahrheit und Methode’ in: W. Stoker, B. Vedder, H.M.
Vroom (red.), De Schriften verstaan. Wijsgerig-hermeneutische teksten. Zoetermeer:
Meinema 1995, 131-148.

Galm, M., Das Erwachen des Missionsgedankens im Protestantismus der Niederlande. St.
Ottilien 1915.

Geertz, C., The Interpretation of Cultures. Selected Essays by Clifford Geertz. New York:
Basic Books (2000 edition).

Geertz, C., Available Light. Anthropological Reflections on Philosophical Topics.
Oxford/Princeton 2001.

Genderen, J. van en Velema, W.H., Beknopte Gereformeerde Dogmatiek. Kampen: Kok
1992.

Genderen, J. van, Het getuigenis van de Heilige Geest. Alphen aan den Rijn: Holland 1961.

Ginsel, W.A., De Gereformeerde Kerk op Formosa of de lotgevallen eener handelskerk onder
de Oost-Indische Compagnie 1627-1662. Leiden: P.J. Mulder & Zoon 1931.

Goheen, Michael W., As The Father Has Sent Me, | am Sending You. Zoetermeer:
Boekencentrum 2000.

Goold, W.H., (ed), The Works of John Owen, volume IV. The Work of the Spirit. Edinburgh:
The Banner of Truth Trust 2004 (6™ Printing).

Gootjes, N.H., The Belgic Confession. Its History and Sources. Grand Rapids: Baker
Academics 2007.

Gort, J.D., Hoekema, A.G. (ed.), Mission: the Soul of Ecumenism. Essays by Jan van
Butselaar. Zoetermeer: Boekencentrum 2004.

Graafland, C., ‘Op zoek naar een gereformeerde hermeneutiek’ in: Kontekstueel, 1 (1986), 6-
14.

Graafland, C., ‘Vragen rondom ecen/de gereformeerde hermeneutiek’ in: Kontekstueel, 4
(1987), 23-35.

240



Graafland, C., ‘Nadere Reformatie. G. Voetius, W. a Brakel, J. Verschuir’ in: W. van ’t
Spijker e.a., Bij brood en beker. Leer en gebruik van het Heilig Avondmaal in het
Nieuwe Testament en in de geschiedenis van de westerse kerk. Kampen: De Groot
Goudriaan 1999 (2° dr.).

Graafland, C., ‘Schriftleer en Schriftverstaan in de Nadere Reformatie’ in: T. Brienen (red.),
Theologische aspecten van de Nadere Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 1993,
29-97.

Graafland, C., Gedachten over het ambt. ‘Och, of al het volk des Heeren profeten waren...!".
Zoetermeer: Boekencentrum 1999.

Greef, W. de, ‘De Ware Uitleg’. Hervormers en hun verklaring van de Bijbel. Leiden: Groen
en Zoon 1995.

Greef, W. de, Calvijn en zijn uitleg van de Psalmen. Een onderzoek naar zijn exegetische
methode. Kampen: Kok 2006.

Greef, W. de, Verstaan we wat we lezen? Calvijn als wegwijzer?! Apeldoorn: Willem de
Zwijgerstichting 1993.

Groe, Th. van der, ‘Verhandeling over de Plicht van het lezen der H. Schrift en andere
Godtgeleerde Boeken, hoe die, door de Genade Godts, dagelijks te verrigten met het
meeste profyt voor zyne Ziele’, voor het eerst verschenen in het derde deel van
Schatkamer van uitgelezene Godtgeleerde verhandelingen door Ralph en Ebenezer
Erskine, uitgegeven in 1747 bij Hendrik van Pelt en Adrianus Douci te Rotterdam. In
het hedendaags Nederlands uitgegeven onder de titel: Het lezen van de Heilige Schrift.
Houten: Den Hertog 2005.

Groe, Th. van der, Toetssteen der ware en valsche Genade, Ontdekkende in het
helderschijnend licht der zuiver Gereformeerde Waarheid, vervat in den
Heidelbergschen Catechismus, de wezenlijke gronden van onderscheid tusschen het
Zaligmakend Werk des Geestes in de harten der opregt geloovigen en tusschen het
Schijngeestelijk Werk der geveinsden en tijdgeloovigen. Deel 2. Nijkerk: Malga 1866.

Groenendijk, L.F., De nadere reformatie van het gezin. De visie van Petrus Wittewrongel op
de christelijke huishouding (diss.). Dordrecht 1984.

Grosheide, F.W., Hermeneutiek ten dienst van de bestudeering van het Nieuwe Testament.
Amsterdam: Bottenburg 1929.

Grothe, J.A., Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. Deel 1.
Aanteekeningen uit de acta der provinciale synoden van Noord-Holland. Utrecht: C.
van Bentum 1884.

Grothe, J.A., Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. Deel 2.
Aanteekeningen uit de verschillende synodale en classicale acta. Utrecht: C. van
Bentum, 1885.

Grothe, J.A., Archief voor de geschiedenis der Oude Hollandsche Zending. Deel 3, Utrecht:
C. van Bentum 1886.

Grothe, J.A., Het Seminarium van Walaeus. Overgedrukt uit de Utrechtsche Zendings
Vereeniging. Utrecht: Kemink & Zoon 1882.

Haak, C.J. (red.), Met vereende kerken. De zendingssynode’ van Middelburg 1896 na 100
jaar herdacht. GMO bulletin nr. 6 1996, 11-24.

Haak, C.J., Metamorfose. Intercultureel begeleiden van kerken in een niet-christelijke
omgeving. Zoetermeer: Boekencentrum 2002.

Haak, C.J., Gereformeerde missiologie & Oecumenica. Beknopt overzicht aan het begin van
de 21° eeuw A.D., Zwolle: De Verre Naaste 2005.

241



Haar, J. van der, ‘De kanttekeningen van de Statenvertaling’ in: P. Beekhuis e.a., ‘Niets kan
haar glans verdoven’. 350 jaar Bijbel in Statenvertaling. Dordrecht: Gereformeerde
Bijbelstichting 1987, 61-73.

Harinck, G. en Neven, G. (red.), Ontmoetingen met Herman Bavinck. Barneveld: De
Vuurbaak 2006.

Hepp, V., Het Testimonium Spiritus Sancti. Eerste deel Het Testimonium Generale. Kampen:
Kok 1914.

Heppe, H., Reformed Dogmatics. Revised and edited by Ernst Bizer, translated by G.T.
Thomson. Oregon: Wipf & Stock 2007.

Hiebert, P.G., Anthropological Insights for Missionaries. Grand Rapids/Michigan: Baker
Academics 2008 (23" Printing).

Hiebert, P.G., Transforming Worldviews: An Anthropological Understanding of How People
Change. Grand Rapids/Michigan: Baker Academics 2008.

Hoekstra, T., Het Woord Gods in de prediking. Kok: Kampen 1932.

Hofstede, G., Allemaal Andersdenkenden. Omgaan met cultuurverschillen. Amsterdam 2002
(15°dr.).

Hofstede, G., Cultures and Organizations, Software of the Mind. New York: McGraw-Hill
1997.

Holtrop, P.N., ‘Van kerkstaat naar particulier initiaticf. De Indische kerk en het Nederlandse
Zendelinggenootschap’ in: Schutte, G.J. (red.), Het Indische Sion. De Gereformeerde
kerk onder de Verenigde Oost-Indische Compagnie. Hilversum: Verloren 2002, 225-
236.

Hommius, F., Schatboek der verklaringen over den Nederlandschen Catechismus uyt de
Latynsche lessen van Dr. Zacharias Ursinus, opgemaakt van Ds. David Pareus, vertaalt
met Tafelen, verligt door Ds. Festus Hommius. Deel 1. Gorinchem: Nicolaas Goetzee
1736 (3°dr.).

Honig, A.G., Handboek van de Gereformeerde Dogmatiek. Kampen: Kok 1938.

Hoorn, W. van den, Snoek, L., Weststrate, Chr.J., Lessen bij de bron. Deel 3 Omgang met de
Bijbel. Apeldoorn: Jacobus Fruytier sg. 2007

Houtman, C., De Schrift wordt geschreven. Op zoek naar een christelijke hermeneutiek van
het Oude Testament. Zoetermeer: Meinema 2006.

Hunsberger, George R., Bearing the Witness of the Spirit. Lesslie Newbigin's Theology of
Cultural Plurality. Eerdmans: Michigan 1998.

Janse, C.S.L., Bewaar het pand. De spanning tussen assimilatie en persistentie bij de
emancipatie van de bevindelijk gereformeerden. Houten: Den Hertog 1985 (2° dr.).
Jongeneel, J.A.B., ‘De protestantse missionaire beweging’ in: A. Camps e.a. (red.),
Oecumenische inleiding in de missiologie. Teksten en Konteksten van het

wereldchristendom, Kampen: Kok 1988, 230-242.

Jongeneel, J.A.B., ‘Voetius’ zendingstheologie, de eerste comprehensieve protestantse
zendingstheologie’ in: J. van Oort e.a. (red.), De onbekende Voetius. Voordrachten
wetenschappelijk symposium Utrecht 3 maart 1989. Kok: Kampen 1989, 117-147.

Joosse, L.J., ‘Scoone dingen sijn swaere dingen’, Een onderzoek naar de motieven en
activiteiten in de Nederlanden tot verbreiding van de gereformeerde religie gedurende
de eerste helft van de zeventiende eeuw. Groen: Leiden 1992.

Kajaan, H., De pro-acta der Dordtsche synode in 1618. Rotterdam: T. de Vries 1914.

Kersten, G.H., De gereformeerde dogmatiek, voor de gemeenten toegelicht. Utrecht: De
Banier 1950.

Kievit, I., Het krijgen van woorden of teksten. Rotterdam: Lectori Salutem 1997.

242



Knijff, HW. de, Sleutel en Slot. Beknopte geschiedenis van de bijbelse hermeneutiek.
Kampen: Kok 1991.

Kierkegaard, S., For Self-Examination: Recommended for the Times. Howard V. Hong and
Edna H. Hong (ed.). Princeton, N.J.: Princeton University Press 1990.

Kommers, J., Ontwaakt gij die slaapt! Het reformatorisch getuigenis van Gottfried Daniel
Krummacher, Hermann Friedrich Kohlbriigge en Paul Geyser tijdens de Erweckung in
het Wuppertal van de negentiende eeuw. Heerenveen: Groen 2005.

Kooi, C. van der, Talstra, E., Wit, J.H. de, Het uitgelezen boek. Opstellen over de omgang met
de bijbel als het woord van God. Zoetermeer: Meinema 1995.

Kooi, C. van der, Als in een spiegel. God kennen volgens Calvijn en Barth. Kampen: Kok
2002.

Kooi, C. van der, Tegenwoordigheid van Geest. Verkenningen op het gebied van de leer van
de Heilige Geest. Kampen: Kok 2006.

Kooi, C. van der, ‘The Appeal to the Inner Testimony of the Spirit, especially in H. Bavinck’
in: Journal of Reformed Theology 2 (2008), 103-112.

Kooiman, W.J., Luther en de bijbel. Baarn: Ten Have 1977.

Koster, E., In betovering gevangen. Over verhaal en rationaliteit, religie en irrationaliteit.
Budel: Damon 2005.

Kromsigt, J.C., Wilhelmus Schortinghuis, Een bladzijde uit de geschiedenis van het piétisme
in de Gereformeerde Kerk van Nederland, Groningen, 1904.

Kroneman, D., ‘Bestaan er (specifieke) gereformeerde vertaalprincipes?’ in: J.H. van
Doleweerd (red.), In onze eigen taal. Conferentiebundel zending en bijbelvertaalwerk.
Woerden: ZGG 2011, 125-164.

Kroneman, D., Text, Context, Intertextuality, and Intercontextual Dialogue. Towards an
Ethics of Hermeneutics and Interpretation. Dallas: Bible Translation Conference
Wycliffe 2011.

Kruidhof, Jac., ‘Soevereiniteit van God’ in: C.J. Haak (red.), Met vereende kerken. De
‘zendingssynode’ van Middelburg 1896 na 100 jaar herdacht. GMO bulletin nr. 6
(1996), 11-24.

Krusche, W., Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin. Berlin: Evangelische
Verlagsanstalt 1957.

Kuyper, A., Het werk van den Heiligen Geest. Het werk van den Heiligen Geest voor de kerk
in haar geheel. Kampen: Kok 1927 (2° dr.).

Kuyper, H.H., De Post-Acta of Nahandelingen van de Nationale Synode van Dordrecht,
Amsterdam/Pretoria 1899.

Labberton, M., Ordinary Bible Reading. The Reformed Tradition and Reader-Oriented
Criticism. Cambridge: Faculty of Divinity 1990.

Lanser, A., ‘De groep als context. De groepsdynamische dimensie van het hermeneutisch
proces’ in: J.H. de Wit (red.), Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel
gelezen. Zoetermeer: Meinema 2004, 111-130.

Latourette, K.S., A History of Christianity. Volume Il Reformation to the Present. San
Francisco: Harper Collins 1975 (Revised Edition).

Lewis, O., The Five Families. Mexican Case Studies in the Culture of Poverty. New York:
Basic Books 1975.

Lewis, O., La vida: A Puerto Rican Family in the Culture of Poverty. New York: Random
House 1966.

Lewis, O., The Children of Sanchez. New York: Random House 1979.

Lewis, O., A Death in the Sanchez Family. New York: Random House 1969.

243



Lieburg, F.A. van, ‘Het piétisme en de bijbel. Vroeger en nu’ in: Theologia Reformata, 45
(2002), 145-158.

Lieburg, F.A. van (red.), Refogeschiedenis in perspectief: opstellen over de bevindelijke
traditie. Heerenveen: Groen 2007.

Linde, S. van der, De leer van den Heiligen Geest bij Calvijn. Bijdrage tot de kennis der
reformatorische theologie. Wageningen: H. Veenman & zonen 1943.

Lind van Wijngaarden, J.D. de, Antonius Walaeus. Leiden: G. Los 1891.

Loonstra, B., De Bijbel recht doen. Bezinning op gereformeerde hermeneutiek. Zoetermeer:
Boekencentrum 1999.

Loonstra, B., De geloofwaardigheid van de bijbel. Zoetermeer: Boekencentrum 1994.

Marsden, G.M., Jonathan Edwards. A Life. Virginia: Yale University 2003.

Mastricht, P. van, Beschouwende en praktikale Godgeleerdtheit, waarin door alle de
Godgeleerde Hoofdstukken henen, het Bijbelverklarende, Leerstellige, Wederleggende
en Praktikale deel, door ... le deel, met een voorrede van den Heer Cornelius van der
Kemp. Rotterdam: Henrik van Pelt 1749.

McKelway, A.J., ‘“The Spirit and the Letter’ in: W.M. Alston Jr., Michael Welker (eds.),
Reformed Theology. ldentity and Ecumenicity Il. Biblical Interpretation in the
Reformed Tradition. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans 2007, 198-216.

Meeuse, W.C., Leer ons lezen. Bijbellezen met zegen. Bunnik: De Banier 2008.

Meiden, A. van der, Welzalig is het volk: bijgewerkt en uitgebreid portret van De zwarte-
kousenkerken. Baarn: Ten Have 1981 (5° dr.).

Mesters, C., Orofino, F., De Bijbel verandert het leven. Voor Bijbellectuur bestemd voor de
basisgroepen in Brazilié. Sao Leopoldo: Contexto z.j.

Meulen, H.C. van der, ‘Over de brug komen. Over verstaan en vertolken in de prediking’ in:
Theologia Reformata, 54 (2011), 253-269.

Meurs-Lambregts, J., Loslaten...? Of vasthouden! Tussenrapportage jeugdonderzoek tussen
eigentijd(s) en traditie. Woerden: Jeugdbond Gereformeerde Gemeenten 2006.

Milton, A., The Britisch Delegation and the Synod of Dort (1618-1619). Church of England
Record Society — 13. Woodbridge UK: The Boydell Press 2005.

Moerkerken, A., ‘Zuiver als het allerfijnst metaal: de Heilige Schrift in het geding — een
dogmatische bezinning’ in: R. Seldenrijk, Oriéntatie en evaluatie. Theologische
bezinning op nieuwe uitdagingen. Utrecht: Den Hertog 2000, 121-164.

Moerkerken, A., Zin en mening. Een bezinning op de uitleg van de Heilige Schrift. Houten:
Den Hertog 2010.

Molhuysen, P.C. en Blok, P.J. (red.), Nieuw Nederlandsch Biografisch Woordenboek. Leiden:
Sythoff 1912.

Moreau, A.S., Corwin, G.R., McGee, G.B., Introducing World Missions. A Biblical,
Historical, and Practical Survey. Grand Rapids: Baker Academic 2004.

Muller, R.A., ‘Biblical Interpretation in the Era of the Reformation: The view from the
Middle Ages’ in: R.A. Muller, John L. Thompson (eds.), Biblical Interpretation in the
Era of Reformation. Grand Rapids/Michigan: Eerdmans 1996.

Muller, R.A., Dictionary of Latin and Greek Theological Terms. Drawn Principally from
Protestant Scholastic Theology. Michigan: Baker Books 1985.

Muller, R.A., Post-Reformation Reformed Dogmatics. The Rise and development of Reformed
orthodoxy, ca. 1520 to ca. 1725. 4 volumes. Grand Rapids/Michigan: Baker Academic
2006.

Ndegwah, D.J., Biblical Hermeneutics as a Tool for Inculturation in Africa: A Case Study of
the Pokot People of Kenya. Nairobi: Creations Enterprises 2007.

244



Neill, S., A History of Christian Missions. London: Penguin Books 1990.

Neurdenburg, J.C., Geschiedenis tegenover Kritiek: (naar aanleiding van S.E. Harthoorn's
geschrift: "De evangelische zending en Oost-Java"). Rotterdam: Wijt 1864.

Newbigin, L., The Open Secret. An Introduction to the Theology of Mission. Grand Rapids:
Eerdmans 1995 (Revised Edition).

Noordam, N.F., Inleiding in de historische pedagogiek. Groningen: Wolters-Noordhoff 1976
(3% dr.).

Nuys Klinkenberg, J. van, Nahuys, Ger.Joh., De Bijbel door beknopte uitbreidingen,
verklaerd. Amsterdam: Johannes Allart 1780.

Oehming, M., Biblische Hermeneutik. Eine Einfuhring. Darmstadt: Primus 1998.

Olst, P. van, Mijn verlosser leeft. Een onderzoek naar de overdracht van Bijbels-
gereformeerde Christuskennis op het zendingsveld in Ecuador. Portoviejo:
afstudeerscriptie HBO CGO 2011.

Oosterom, B., Johannes Hoornbeeck als zendingstheoloog en oecumenicus. Bijdrage tot het
onderzoek naar de zendingsgedachten in de Nadere Reformatie. Doctoraalscriptie.
Kampen: z.j.

Owen, J., ‘Of The Divine Original Authority, Self-Evidencing Light and Power of The Holy
Scriptures’ in: T. Russell (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol. IV. London:
Richard Baynes 1826, 400.

Owen, J., Eene verhandeling aangaande den Heiligen Geest. Leiden: Donner 1893.

Park, T.-H., The Sacred Rhetoric of the Holy Spirit. A Study of Puritan Preaching in a
Pneumatological Perspective. Apeldoorn: Theologische Universiteit 2005.

Peels, H.G.L., ‘Ontwikkelingen in de bijbelse hermeneutiek’ in: Theologia Reformata XL
(1997), 72-95.

Phillips, G.A., ‘The Ethics of Reading Deconstructivily, or Speaking Face-to-Face: The
Samaritan Woman Meets Derrida at the Well’ in: E.V. McKnight, E. Struthers Malbon
(eds.), The New Literary Criticism and the New Testament. Valley Forge: Trinity Press
International 1994, 283-325.

Polman, A.D.R., Onze Nederlandse Geloofsbelijdenis. Verklaard uit het verleden
geconfronteerd met het heden. 4 delen. Franeker: Wever z.j.

Polyander, J., Overeenstemming, benevens eene korte verklaring van onderscheidene plaatsen
uit de H. Schrift, welke schijnbaar met elkander in tegenspraak zijn, naar volgorde
opgesteld door Johannes Polyander; uit het Fransch in onze taal overgebracht door
Franciscus Nutius; bij vernieuwing door den oorspronkelijken schrijver nagezien, verb.
en met menige Schriftuurplaats verm. Middelburg: F.P. d’Huy 1899.

Polyander, J., e.a., Synopsis purioris theologiae, disputationibus quinquaginta duabus
comprehensa ac conscripta. Redactie en revisie door H. Bavinck. Leiden: Donner 1991.

Reenders, H., Alternatieve zending. Ottho Gerhard Heldring (1804-1876) en de verbreiding
van het christendom in Nederlands-Indié. Kampen: Kok 1991.

Reformed Ecumenical Council, Hermeneutics and Ethics. Athens 1992.

Reuver, A. de, ‘Bedelen bij de Bron’ Kohlbriigge’s geloofsopvatting vergeleken met
Reformatie en Nadere Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 1992 (2° dr.).

Reuver, A. de, Verborgen omgang. Sporen van spiritualiteit in Middeleeuwen en Nadere
Reformatie. Zoetermeer: Boekencentrum 2002.

Ricoeur, P., Hermeneutics and the Human Sciences. Cambridge and New York: Cambridge
University Press 1981.

245



Ricoeur, P., Tekst en betekenis. Opstellen over de interpretatie van literatuur. Baarn: Ten
Have 1991.

Ricoeur, P., A Ricoeur Reader, Reflection and Imagination. Edited by M.l. Wallace.
Minneapolis: Fortress 1995.

Rogers, J.B., Scripture in the Westminster Confession. A Problem of Historical Interpretation
for American Presbyterianism. Kampen: Kok 1966.

Rongen, G. van, Arntzen, M.J., De Westminster Confessie, met Grote en Kleine Catechismus.
Barneveld: De Vuurbaak 1986 (2° dr.).

Rooy, S.H., The Theology of Missions in the Puritan Tradition. A Study of Representative
Puritans: Richard Sibbes, Richard Baxter, John Eliot, Cotton Mather, and Jonathan
Edwards. Delft: W.D. Meinema 1965.

Rotterdam, A., Zions Roem en Sterkte. Kampen: Kok 1914 (1757).

Ruler, A.A. van, Verzameld Werk. Deel 2 Openbaring en Heilige Schrift. Bezorgd door Dr.
D. van Keulen. Zoetermeer: Boekencentrum 2008.

Russell, T. (ed.), The Works of John Owen, D.D., Vol IV. Of The Divine Original Authority,
Self-Evidencing Light and Power of The Holy Scriptures. London: Richard Baynes
1826.

Rutherford, S., De beproeving en zegepraal des geloofs uit het Engelsch vertaald ds. 1J.

Doornvelde en B. van Woerden. Leiden: Buurman & De Kler 1916, 106-107.

Sanchez Cetina, E., ‘Word of God, Word of People: Translating the Bible in Post Missionary
Times’ in: P.A. Noss, A History of Bible Translation. Roma: Edizioni Di Soria e
Letteratura 2007, 387-408.

Schaff, P., The Creeds of Christendom. New York 1919 (6th ed.).

Schutte, G.J. (red.), Het Indische Sion. De Gereformeerde kerk onder de Verenigde Oost-
Indische Compagnie. Hilversum: Verloren 2002.

Schreiter, R.J., The New Catholicity. Theology between the Global and the local. New York:
Orbis Books 1999.

Sepp, C., Uit het predikantenleven van vroeger tijden. Leiden: Brill 1890.

Shoki Coe, ‘Contextualization as the Way toward Reform’ in: Recollecions and Reflections,
New York: The Rev. Dr. Shoki Coe Memorial Foundation 1993.

Snoek, H., Een huis om in te wonen. Uitleg en interpretatie van de Bijbel. Kampen: Kok
2010.

Spijker, W. van ’t (red.), Oude Schrijvers. Een kennismaking. Houten: Den Hertog 1997.

Spijker, W. van ’t, < Gereformeerde orthodoxie’ in: Theologia Reformata, 53 (2010), 212-230.

Stoffels, H., Als een briesende leeuw. Orthodoxe-protestanten in de slag met de tijdgeest.
Kampen: Kok 1995.

Stoker, W., Sar, H.C. van der (red.), Theologie op de drempel van 2000. Kampen: Kok 1999.

Talstra, E., ‘Woord van God en Woord-vooraf. Op zoek naar de bijbel tussen brevet en
brevier’ in: C. van der Kooi, E. Talstra en J.H. de Wit, Het uitgelezen boek. Opstellen
over de bijbel als het Woord van God. Zoetermeer: Meinema 1995, 11-29.

Talstra, E., Oude en Nieuwe lezers. Een inleiding in de methoden van uitleg van het Oude
Testament. Kampen: Kok 2002.

Talstra, E., ‘De exegeet als geadresseerde. Over de rolverdeling rond de Bijbel” in: G.C. den
Hertog, C. van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen. De spanning tussen
bijbelwetenschap en geloofsleer, Kampen: Kok 2007, 87-113.

Talstra, E., De Ene God is de andere niet. Theologie en rolverdeling in Jeremia 5:1-9.
Amsterdam: VU University Press 2011.

246



Talstra, E., ‘Text, Tradition, Theology’ in: E. van der Borght and P. van Geest (eds.),
Strangers and Pilgrims on Earth. Essays in Honour of Abraham van de Beek. Leiden -
Boston: Brill 2012, 309-327.

Teellinck, W., Huys-boeck, ofte Eenvoudighe Verklaringhe ende toe-eygheninghe / vande
voor-naemste  Vraeg-stucken des Nederlandtschen Christelijcken Catechismi.
Vermeerdert met de Verklaringe ende toe-eygeninge over de Thien Geboden: ende het
gebedt onses Heeren. Middelburgh: Gillis Horthemels 1650.

Thiselton, A.C., New Horizons in Hermeneutics. The Theory and Practice of Transforming
Biblical Reading. Grand-Rapids/Michigan: Zondervan 1992.

Troostenburg de Bruyn, C.A.L. van, De hervormde kerk in Nederlandsch Oost-Indié onder de
Oost-Indische Compagnie (1602-1795). Arnhem: H.A. Tjeenk Willink 1884.

Vanhoozer, K.J., Is There a Meaning in This Text? The Bible, The Reader and the Morality of
Literary Knowledge. Grand Rapids: Zondervan 1989 (2009).

Veenhof, J., Revelatie en inspiratie. De Openbarings- en Schriftbeschouwing van Herman
Bavinck in vergelijking met die der ethische theologie. Amsterdam: Buijten &
Schipperheijn 1968.

Veenhof, J., ‘Heilige Geest en hermeneutiek’ in: J.T. Bakker, e.a., Tussen openbaring en
ervaring. Studies aangeboden aan prof. Dr. G.P. Hartvelt. Kampen: Kok 1986, 159-
173.

Velema, W.H., Oriéntatie in de christelijke ethiek. Zoetermeer: Boekencentrum 1990.

Verboom, W., De catechese van de Reformatie en de Nadere Reformatie. Amsterdam: Buijten
& Schipperheijn 1986.

Verboom, W., ‘De kerk als leergemeenschap’ in: W. van ’t Spijker e.a. (red.), De kerk.
Kampen: De Groot Goudriaan 1990, 404-422.

Verboom, W., ‘Vroomheidsbeleving in de gereformeerde belijdenis’ in: H.J. Lam, P.J.
Vergunst en L. Willschleger, Kerk rond het heilgeheim. Opstellen aangeboden aan prof.
Dr. A. de Reuver. Zoetermeer: Boekencentrum2007 (2e dr.), 80-96.

Verboom, W., De belijdenis van een gebroken kerk: de Dordtse leerregels, voorgeschiedenis

en theologie. Zoetermeer: Boekencentrum 2005.Verkuyl, J., Inleiding in de nieuwere

zendingswetenschap. Kampen: Kok 1975.

Versteeg, J.P. (e.a.), Gij die eertijds verre waart.... Een inleiding in de Gereformeerde
zendingswetenschap. Utrecht: De Banier 1978.

Visser, P.J., Bemoeienis en getuigenis. Het leven en de missionaire theologie van Johan H.
Bavinck. Zoetermeer: Boekencentrum 1999 (2° dr.).

Voetius, G., De Plantatione Ecclesiarum. Tractaat over de planting en de planters van
kerken, vertaald door D. Pol. Groningen: Bouwman & Venema 1910.

Voetius, G., De Plantatione Ecclesiarum. Tractaat over de planting en de planters van
kerken, vertaald door D. Pol. Groningen: Bouwman & Venema, 1910.

Voetius, G., De praktijk der godzaligheid. Tekstuitgave met inleiding, vertaling en
commentaar door dr. C.A. de Niet. Deel | en 11, Utrecht: De Banier 1996.

Vries, L. de, ‘Paratext and Skopos of Bible translations’ in: W.F. Smelik, A.A. den Hollander,
U.B. Schmidt (eds.), Paratext and Megatext as Channels of Jewish and Christian
traditions. Jewish and Christian Perspectives Series. Leiden/Boston: Brill Publishers
2003, 176-193.

Vries, O.H. de, ‘Méér dan de letter. Over de viervoudige Schriftzin, heilshistorisch verstaan’
in: Soteria, 25/1(2008), 7-17.

Vries, P. de, Die mij heeft liefgehad. De betekenis van de gemeenschap met Christus in de
theologie van John Owen (1616-1683). Heerenveen: Groen 1999.

Vries, P. de, Het onfeilbare Woord, Kampen: De Groot Goudriaan 1991.

247



Vrijer, M.J.A. de, Schortinghuis en zijn analogieén. Amsterdam: H.J. Spruyt Uitgevers-
Maatschappij 1942.

Walaeus, A., Synopsis purioris theologiae. Deel |. Enschede: J. Boersma 1975
(overeenkomstig de uitgave van D. Donner) Leiden 1881.

Wentsel, B., De Openbaring, het Verbond en de Apriori’s, Dogmatiek deel 2. Kampen: Kok
1982.

Wenz, G., ‘Sola scriptura? Erwdgungen zum reformatorischen Schriftprinzip’ in: J. Rohls, G.
Wenz, Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie und kirchliche Lehre.
Festschrift zum 60. Geburtstag von Wolfhart Pannenberg. Goéttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 1988, 240-567.

Whitaker, W., A Disputation On Holy Scripture Against The Papist, Especially Bellarmine
And Stapleton. Cambridge: The University Press 1610.

Wigram, C.E.M., The Bible and Mission in Faith Perspective. J. Hudson Taylor and the Early
China Inland Mission. Zoetermeer: Boekencentrum 2007.

Wilson, G.B., ‘The Doctrine of the Holy Spirit in the Reformed Tradition: A Critical
Overview’ in: G. van der Velde (ed.), The Holy Spirit, Renewing and Empowering
Presence. Winfield: Wood Lake Books 1989, 57-72.

Wind, A., ‘De protestantse missionaire beweging van 1789 tot 1963’ in: F.J. Verstraelen,
(red.), Oecumenische inleiding in de missiologie. Teksten en konteksten van het
wereldchristendom. Kampen: Kok 1988, 243-254.

Windschuttle, K., ‘The ethnocentrism of Clifford Geertz’ in: The New Criterion. Vol. 21.2,
(2002), 5-12.

Winship, G.P., The New England Company of 1649 and John Eliot. The Ledger for the Years
1650-1660 and The Record Book of Meetings between 1656 and 1686 of the
Corporation For The Propagation of the Gospel in New England. Printed from the
Original Manuscripts with an Introduction by George Parker Winship. New York: Burt
Franklin 1967.

Wisse, M., Scripture between Identity and Creativity. A Hermeneutical Theory Building upon
four Interpretations of Job. Between Utrecht: Ars Disputando 2003.

Wit, J.H. de, Leerlingen van de armen. VU Uitgeverij: Amsterdam 1991.

Wit, J.H. de, En la dispersion el texto es patria. Introduccion a la hermeneutica clésica,
moderna y posmoderna. Jan José, Costa Rica: Universidad Biblica Latinoamericana
2002.

Wit, J.H. de (red.), Putten uit de bron. Een Bijbelverhaal intercultureel gelezen. Zoetermeer:
Meinema 2004.

Wit, J.H. de (red.), Through the Eyes of Another. Intercultural Reading of the Bible. Indiana:
Elkhart 2004.

Wit, J.H. de, ‘Wereldwijd Bijbellezen. Dogmatiek, exegese en gewone gelovigen’ in: G.C.
den Hertog, C. van der Kooi (red.), Tussen leer en lezen. De spanning tussen
bijbelwetenschap en geloofsleer. Kampen: Kok 2007, 69-86.

Wit, J.H. de, Por un solo gesto de amor. Lectura de la Biblia desde una practica
intercultural. Buenos Aires: ISEDET 2010.

Witsius, H., Twist Des Heeren Met zynen Wyngaart, Dezelve overtuigende van misbruik zyner
Weldaden, Onvrugtbaarheid in 't goede en al te dertele weelderigheid in Schadelyke
nieuwigheden van Opinien, En schandelijke Oudheid van quade zeeden, Met
bedreyginge van zyn uyterste ongenade. Utrecht: Jacob van Poolsum 1748 (7° dr.).

Woelderink, J.G., De gevaren van de doperse geestesstroming (1941), bewerkt en ingeleid
door H. Maris. Barneveld: Nederlands Dagblad 2009 (5° bewerkte editie).

248



World Council of Churches, A Treasure in Earthen Vessels: An Instrument for an Ecumenical
Reflection on Hermeneutic. www.oikoumene.org.

World Missionary Conference 1910, Report of Commission | — VIII. Edinburgh and London:
Oliphant, Anderson & Ferrier 1910.

Zwaag, W. van der, William Carey. Pionier van de wereldzending. Kampen: De Groot
Goudriaan 2007.

Zwemer, J.P., In conflict met de cultuur. De bevindelijk gereformeerden en de Nederlandse
samenleving in het midden van de twintigste eeuw. Kampen: De Groot Goudriaan 1992,

Zwiep, A., Tussen tekst en lezer. Een historische inleiding in de bijbelse hermeneutiek.
Amsterdam: VU university Press 20009.

249



250



Register van persoonsnamen

Aa, C.H. van der, 75
Amesius, G., 38, 47, 52,
Andel, H.A. van, 64, 237
Arntzen, M.J., 28, 246
Athanasius, 40, 143

Bakhuizen van den Brink, J.N., 38, 41,
117, 238

Bakker, J.T., 138, 247

Balia, D., 102, 103, 104, 105, 237

Balke, W., 113, 133, 237

Barret, D.B., 104, 107, 143, 237

Barton, J., 183, 237

Baudartius, W., 44, 80, 81,

Bavinck, H., 29, 33, 58, 113, 116, 121,
122,123, 134, 236

Bavinck, J.H., 61, 78, 93, 94, 95, 96, 105,
236

Baxter, R., 65, 88, 91, 237

Beard, A., 17, 237

Beek, A. van de, 17, 119, 125, 132, 135,
136, 235

Bellarminus, R., 114

Belt, H. van den, 12, 15, 18, 54, 104, 111,
112, 113, 114, 115, 117, 118, 119, 120,
121, 122, 123, 124, 125, 126, 127, 134,
140, 237

Berg, J. van den, 47, 237

Bergema, H., 63, 237

Berkhof, L., 23, 27, 34, 35, 238
Berkouwer, G.C., 32, 37, 43, 52, 132, 238
Bijlsma, R., 199, 238

Boer, C. den, 119, 122, 238

Boetzelaer van Asperen en Dubbeldam,
C.W.Th. van, 82, 83, 84, 238

Bogerman, J., 65, 80, 81

Boneschansker, J., 64, 75, 238

Boone, A.Th., 67, 80, 238

Brainerd, D., 65, 67

Brakel, W. a, 29, 30, 33, 35, 36, 37, 38, 40,
44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 131, 237, 240
Brienen, T., 26, 40, 241

Brink, G. van den, 54, 238

Brinkman, M.E., 4, 10, 18, 43, 58, 107,
108, 123, 141, 143, 205, 238

Broeyer, F.G.M., 55, 73, 80, 81, 82, 238
Brouwerius, D., 82

251

Bruggen, J. van, 168, 169, 170, 171, 172,
222,232,238

Bruin, C.C. de, 55, 73, 80, 81, 82, 238
Bruyn, J.G. de, 76, 238

Bucer, 41

Bullinger, H., 23, 31, 35, 38, 41, 45, 46

Caesarea, E. van, 55, 56

Calvijn, J., 27, 29, 32, 33, 34, 36, 37, 38,
39, 40, 43, 44, 45, 46, 49, 50, 54, 55, 59,
63, 79, 106, 112, 113, 114, 116, 119, 120,
122, 123, 129, 132, 133, 134, 135, 143,
186, 203, 214, 237, 238, 239, 241, 243,
244

Campbell, W., 87, 239

Campen, M. van, 37, 2439

Candidius, G., 86, 87

Capelleveen, J.J. van, 63, 65, 73, 74, 82,
91, 239

Carey, W., 78, 97, 236, 249

Carson, D.A., 184, 239

Clark, M.P., 88, 89, 90, 91, 239

Cogley, R.W., 239

Comrie, A., 130, 239

Coolsma, S., 82, 84, 239

Corwin, G.R., 105, 244

Costerus, F., 130, 239

Cowan, G.M,, 74, 75, 239

Cramer, J.A., 27, 37, 45, 49, 239
Cyprianus, 56

De Lind van Wijngaarden, J.D., 87
Deursen, A.Th. van, 44, 66, 71, 73, 239
Dijk, K., 43, 54, 59, 135, 239

Dingemans, G.D.J., 46, 239

Dohmen, C., 32, 239

Doleweerd, J.H. van, 2, 3, 9, 13, 42, 53,
58, 65, 104, 148, 149, 150, 151, 152, 153,
154, 155, 156, 157, 159, 160, 161, 162,
163, 164, 165, 187, 240, 241, 244, 260
Donner, J.H., 29, 86, 94, 113, 240, 245,
248

Doreslaer, D. van, 69

Durand, N., 63

Eco, H., 188, 240
Edwards, J., 68, 77, 78, 88, 244, 246



Eliot, J., 5, 61, 65, 67, 71, 78, 80, 88, 89,
90, 91, 92, 93, 106, 218, 230, 239, 246,
248

Enk, G.J. van, 203, 240

Fahner, Chr., 70, 84, 85, 240
Flavius, J., 55

Flesseman-van Leer, E., 107, 240
Frederiks, M.T., 107, 240

Frei, HW., 33, 34, 240

Frere, W.H., 98

Gadamer, H.-G., 125, 126, 190, 191, 240
Geertz, C., 105, 109, 197, 240, 248
Genderen, J. van, 29, 31, 53, 114, 127,
129, 135, 137, 240

Ginsel, W.A., 67, 71, 72, 86, 87, 240
Goheen, M.W.,143, 240

Gomarus, F., 44, 115

Gootjes, N.H., 117, 240

Gort, J.D., 108, 240

Graafland, C., 18, 26, 29, 31, 34, 37, 38,
40, 47, 55, 240, 241

Greef, W. de, 32, 33, 35, 36, 38, 39, 40, 45,
59, 241

Groe, Th. van der, 37, 39, 43, 44, 48, 49,
131, 241

Groenendijk, L.F., 59, 241

Groot, H. de, 11, 29, 34, 41, 56, 59, 70, 78,
104, 122, 123, 129, 238, 239, 240, 241,
247, 249

Grosheide, F.W., 50, 55, 241

Grothe, J.A., 68, 69, 70, 71, 72, 77, 83, 84,
85, 86, 87, 241

Haak, C.J., 13, 96, 105, 240, 243
Haar, J. van der, 21, 27, 29, 30, 55, 133,
141, 242

Harinck, G., 58, 237, 238, 242

Hasel, J. van, 82

Hellenbroek, A., 38

Henry, M., 38, 55

Henzel, J., 98

Hepp, V., 112, 242

Heppe, H., 28, 29, 30, 31, 32, 35, 242
Heurnius, J., 67, 82, 85

Hiebert, P.G., 197, 198, 242
Hoekema, A.G., 108, 240

Hoekstra, T., 54, 242

Hofstede, G., 72, 75, 76, 242

252

Hofstede, P., 107, 242

Hollebeek, E., 75

Holtrop, P.N., 76, 242

Homerus, 23

Hommius, F., 54, 70, 116, 127, 242
Honig, A.G., 28, 30, 135, 136, 242
Hooker, T., 88

Hoorn, W. van den, 169, 223, 235, 2423
Hoornbeeck, J., 62, 64, 78, 245
Houtman, C., 17, 201, 242
Hulsebos, A.J., 69

Hunsberger, George R., 143, 242

Ilyricus, M.F., 23, 32

Janse, C.S.L., 11, 168, 169, 242

Johnson, T.M., 107, 143, 237

Jongeneel, J.A.B., 64, 65, 68, 84, 85, 94,
240

Joosse, L.J., 63, 66, 67, 68, 69, 79, 80, 85,
86, 87, 88, 240

Junius, R.,86, 87

Kajaan, H., 73, 240

Kemp, J.F. van der, 28, 77, 242

Kersten, G.H., 28, 53, 196, 202, 243
Kierkegaard, S., 192, 193, 243

Kievit, 1., 37, 243

Kim, K., 102, 103, 104, 105, 237

Klok, J.C., 113, 133, 237

Kohlbrugge, F., 129, 130, 131, 243, 245
Kommers, J., 66, 243

Kooi, C. van der, 17, 25, 26, 50, 106, 135,
243, 246, 248

Kooiman, W.J., 27, 243

Koster, E., 182, 184, 186, 193, 197, 243
Kromsigt, J.C., 50, 243

Kroneman, D., 10, 53, 191, 202, 243
Kruidhof, Jac., 96, 243

Krusche, W., 129, 243

Kuyper, A., 78, 93, 95, 113, 133, 134, 243
Kuyper, H.H., 64

Labberton, M., 51, 67, 68, 136, 138, 193,
243

Latourette, K.S., 62, 70, 243

Lery, J. de, 63

Lewis, O., 148, 243

Lieburg, F.A. van, 11, 46, 47, 242, 244
Linde, S. van der, 129, 244

Lodenstein, J. van, 64, 130



Loonstra, B., 18, 244
Loyola, I. van 63
Lydius, B., 44

Marsden, G.M., 78, 244

Martinet, J.F., 75

Mastricht, P. van, 28, 36, 39, 40, 41, 45,
46, 47,50, 128, 130, 131, 244

Maurits, 85

McGee, G.B., 105, 244

McKelway, A.J., 36, 58, 244

Meeuse, W.C., 7, 169, 172, 173, 174, 179,
222,233, 244

Meiden, A. van der, 11, 244

Mesters, C., 182, 183, 244

Meulen, H.C. van der, 183, 189, 244
Meurs-Lambregts, J., 11, 244

Milton, A., 65, 244

Moerkerken, A., 7, 28, 30, 169, 174, 175,
176, 178, 185, 222, 233, 244

Moreau, A.S., 105, 244

Mott, J., 98

Muller, R.A., 12, 14, 31, 32, 33, 35, 38, 40,
41, 44, 46, 48, 53, 112, 114, 117, 118, 119,
120, 121, 122, 132, 134, 244

Munzer, T., 114

Nahuys, G.J., 39, 245

Nazianze, G. van, 56

Ndegwah, D.J., 18, 245

Neill, S., 62, 63, 70, 245

Neurdenburg, J.C., 85, 245

Neven, G., 58, 238, 239, 242

Newbigin, L., 143, 243, 245

Noordam, N.F., 73, 245

Nuys Klinkenberg, J. van, 38, 39, 76, 245
Nyssa, G. van, 56

Oehming, M., 183, 245

Oldham, J.H., 98

Olevianus, C., 37

Olst, P. van, 166, 245

Oosterom, W., 62, 245

Orofino, F., 182, 244

Owen, J., 27, 35, 41, 93, 113, 114, 115,
116, 120, 121, 122, 125, 128, 129, 133,
136, 240, 245, 246, 247

Park, T.-H., 133, 245

Parvé, J.F.,75

Peels, H.G.L., 181, 182, 245

253

Perkins, W., 46

Phillips, G.A., 191, 245

Plato, 23

Polman, A.D.R., 53, 55, 117, 245

Reenders, H., 77, 79, 245

Ricoeur, P., 184, 186, 187, 188, 190, 196,
245, 246

Rogers, J.B., 31, 54, 127, 246

Rogers, N.,

Rongen, G. van, 28, 118, 246

Rooy, S.H., 88, 90, 92, 93, 246
Rotterdam, A., 45, 246

Ruler, A.A. van, 33, 246

Russell, T., 27, 35, 120, 121, 245, 246
Ruyl, A.C., 82

Sanchez, C.E., 148, 243, 246

Sar, H.C. van der, 43, 238, 246

Schaff, P., 31, 246

Schreiter, R.J., 108, 197, 246

Schutte, G.J., 69, 70, 71, 76, 80, 242, 246
Shepard, T., 88

Shoki Coe, 194, 246

Sibbes, R., 65, 88, 246

Simons, M., 114

Snoek, H., 167, 185, 246

Snoek, L., 169, 222, 234, 242

Spijker, W. van ’t, 11, 12, 29, 59, 113, 133,
238, 241, 246, 247

Stapleton, T., 32, 114, 248

Stoa, 23

Stoker, W., 43, 125, 126, 190, 239, 240,
246

Stridon, H. van, 55

Talstra, E., 17, 26, 177, 190, 243, 246
Teellinck, W., 130, 247

Tertullianus, 55

Thiselton, A.C., 23, 24, 25, 28, 40, 67, 184,
185, 189, 194, 200, 201, 247

Troostenburg de Bruyn, C.A.L. van, 75,
77,84, 247

Udemans, G., 64

Ursinus, Z., 37, 54, 116, 126, 135, 242
Vanhoozer, K.J., 184, 186, 187, 188, 192,
193, 196, 201, 247

Veenhof, J., 33, 129, 134, 135, 138, 139,
246



Velema, W.H., 29, 31, 52, 53, 127, 129,
240, 247

Venema, H., 64, 247

Verboom, W., 46, 47, 59, 118, 196, 247
Verkuyl, J., 78, 247

Versteeg, J.P., 13, 247

Villegaignon, 63

Visser, P.J., 61, 78, 93, 94, 96, 105, 247
Voetius, G., 28, 29, 34, 44, 47, 49, 61, 64,
65, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 73, 78, 93, 94,
95, 96, 115, 130, 237, 241, 242, 247

Vorm, P. van der, 82, 83

Vries, L. de, 80, 81, 247

Vries, O.H. de, 32, 247

Vries, P. de, 41, 113, 115, 122, 133, 136,
247

Vrijer, M.J.A., 48, 246

Walaeus, A., 5, 29, 61, 68, 80, 85, 86, 87,
88, 218, 230, 242, 245, 248
Wentsel, B., 51, 248

254

Weststrate, Chr.J., 169, 222, 234, 242
Whitaker, W., 32, 33, 44, 112, 114, 115,
248

Whitefield, G., 77

Wilkins, J., 188

Wind, A., 105, 248

Windschuttle, K., 109, 248

Winship, G.P., 90, 91, 248

Winslow, E., 88

Wisse, M., 18, 185, 248

Wit, J.H. de, 4, 10, 17, 18, 24, 25, 34, 107,
149, 167, 177, 178, 182, 184, 188, 191,
194, 195, 202, 243, 246, 248

Witsius, H., 130, 248

Woelderink, J.G., 138, 248

Zanchius, H., 38, 40, 48
Zinzendorf, graaf L. van, 67

Zwaag, W. van der, 9, 78, 97, 249
Zwemer, J.P., 11, 249

Zwiep, A., 24, 32, 34, 189, 190, 249
Zwingli, A., 35, 45



Register van zaken

Algonquin-indianen, 65

Allegorese, 34, 38, 114

Allegorische exegese, 32

Ambtsdragers, 54, 55, 172, 203, 214
Analogia fidei, 30, 35, 40, 58

Analogie, 17, 32, 40, 58, 158, 164, 166,
169, 174, 176, 177, 179

Analogie des geloofs, 40, 58, 166, 176,
177,179

Analogieén, 48, 175, 248

Analogische lezing, 33

Anglicanen, 98

Antropologie, 59, 105, 106

Apostolische Geloofsbelijdenis, 16, 41, 53,
66, 71

Applicatio, 184

Auctoritas, 27, 28, 41, 182, 216, 228
Auctor primarius, 33, 34, 133

Auctor secundarius, 33, 169

Auteur, 24, 25, 39, 40, 58, 112, 148, 149,
170, 175, 181, 182, 183, 184, 185, 186,
187, 190, 191, 209

Autopistie, 1, 2, 3, 6, 11, 12, 13, 14, 15, 16,
17, 18, 19, 20, 21, 26, 36, 37, 41, 58, 59,
60, 93, 106, 108, 111, 112, 113, 114, 115,
116, 117, 119, 120, 121, 122, 123, 124,
125, 126, 132, 134, 139, 140, 141, 142,
143, 144, 145, 146, 147, 160, 167, 168,
176, 179, 180, 181, 184, 185, 186, 187,
188, 189, 190, 191, 195, 196, 197, 198,
199, 201, 203, 205, 207, 208, 209, 210,
211, 213, 237

Autopistos, 12, 21, 28, 79, 111, 114, 115,
119, 120, 121, 122, 124, 125, 139, 140,
143, 180, 185, 192, 196, 202, 204, 211,
212, 220, 224, 232, 235
Basisgemeenschappen, 182

Batavia, 70, 71, 72, 82, 83, 87

Bekering, 49, 61, 63, 64, 65, 66, 76, 89, 93,
94, 95, 97, 122, 125, 141, 143, 144, 151,
154, 157, 158, 159, 160, 162, 169, 171,
173, 196, 197

Belijdenisgeschriften, 12, 14, 16, 26, 42,
43, 53, 55, 56, 57, 58, 82, 113, 115, 126,
138, 169, 172, 197, 200, 202, 203, 208
Bevindelijk gereformeerden, 9, 11, 12, 18,
19, 20, 147, 168, 169, 179, 195, 200, 209,
210, 242, 249

255

Bible Societies, 100

Bijbelauteurs, 52

Bijbelcommentaren, 9, 13, 120, 200, 210
Bijbelgebruik, 107, 141, 145, 205, 211,
238

Bijbelgenootschappen, 74, 84, 100, 101,
104

Bijbellezen, 9, 14, 18, 20, 22, 25, 26, 44,
46, 47,51, 59, 79, 123, 147, 148, 149, 166,
167, 168, 169, 172, 173, 174, 178, 179,
191, 193, 196, 208, 209, 211, 222, 234,
244, 248

Bijbelvertalen, 74, 104, 210, 211
Bijbelwetenschappen, 25

Bijzondere openbaring, 94, 120, 127
Biografische ervaringen, 178, 198

British and Foreign Bible Society, 101
Brontekst, 144, 211

Catechismus van Genéve, 203

Claritas, 27, 29, 42

Cognitieve methode, 173

Commentaren, 16, 26, 38, 50, 55, 99, 108,
142, 148, 167, 170, 175, 177, 179, 202,
208, 210

Communicatie, 24, 25, 54, 128, 184
Comprehensieve zendingstheologie, 64
Concilie van Trente, 114

Confessio Helvetica Posterior, 39
Confessionele erfenis, 7, 199, 201, 202,
203, 208, 209

Congregatio de Propaganda Fide, 63, 75
Contemplatio, 173

Context, 5, 7, 13, 14, 15, 16, 17, 19, 20, 21,
22, 23, 24, 26, 32, 39, 40, 43, 52, 54, 56,
58, 59, 60, 61, 81, 87, 96, 104, 105, 106,
107, 111, 113, 115, 125, 126, 137, 139,
140, 141, 143, 145, 146, 147, 148, 149,
163, 165, 166, 167, 168, 171, 173, 177,
178, 179,180, 181, 183, 184, 187, 189,
192, 193, 194, 195, 198, 199, 200, 202,
204, 205, 207, 208, 211, 212, 213, 216,
217, 218, 219, 220, 221, 222, 223, 224,
225, 243

Cultureel referentiekader, 7, 17, 194, 197
Culturele context, 9, 16, 20, 21, 106, 198
Cultuur, 11, 18, 20, 25, 30, 56, 86, 87, 105,
106, 107, 109, 125, 138, 143, 144, 148,



170, 194, 195, 197, 198, 199, 239, 249,
257

Cum verbo, 118, 127, 133

Curriculum, 86, 103, 212

Dordtse Leerregels, 11, 14, 57, 65, 66, 117,
127, 196

Ecclesiologie, 102, 113

Edinburgh, 6, 80, 97, 98, 100, 101, 102,
103, 104, 105, 107, 125, 218, 219, 237,
240, 248

Eisegese, 175

Elenctiek, 95, 96

Enarratio, 41

Enkelvoudige betekenis, 31
Ethnocentrisch, 84

Exegese, 16, 18, 24, 25, 32, 33, 38, 39, 50,
58, 59, 60, 108, 115, 169, 170, 171, 172,
173, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 182,
184, 185, 190, 192, 248

Existentiéle toepassing, 144

Explicatio, 184

Fabrica Idolorum, 95

Geest en Christus, 112, 126, 135

Geest en geloof, 27

Geloof, 11, 13, 16, 28, 29, 30, 31, 32, 36,
37, 38, 40, 41, 42, 43, 46, 47, 48, 51, 53,
54, 55, 56, 60, 63, 66, 89, 93, 94, 95, 97,
105, 108, 111, 114, 116, 117, 119, 120,
121, 122, 123, 124, 126, 127, 128, 129,
130, 131, 133, 135, 136, 137, 138, 139,
140, 141, 142, 143, 146, 153, 155, 157,
160, 165, 169, 174, 175, 196, 197, 201,
202, 207, 211, 214, 237, 239
Geloofsbelijdenis van Nicea, 16

Geneefse Catechismus, 46

Gereformeerd bevindelijke traditie, 1, 2, 3,
56,9, 11, 12, 13, 14, 17, 18, 19, 20, 21,
23, 27, 35, 38, 41, 43, 45, 50, 51, 52, 53,
54, 55, 56, 59, 60, 61, 62, 67, 77, 78, 79,
80, 97, 100, 106, 108, 111, 113, 114, 116,
119, 121, 122, 123, 124, 126, 128, 129,
132, 135, 136, 137, 138, 139,140, 141,
142, 144, 145, 169, 181, 185, 189, 191,
194, 195, 196, 199, 202, 203, 207, 209,
211, 213

Gereformeerde dogmatiek, 28, 113, 242
Gereformeerde Gemeenten, 10, 11, 148,
168, 169, 222, 234, 245, 258
Gereformeerde hermeneutiek, 5, 18, 19,
20, 22, 24, 25, 26, 33, 34, 43, 56, 57, 58,

256

59, 60, 61, 105, 107, 108, 139, 142, 181,
183, 184, 185, 186, 187, 188, 191, 195,
196, 198, 200, 214, 240, 244
Gereformeerde Kerken in Nederland, 78,
93, 94, 98, 106

Gereformeerde orthodoxie, 5, 11, 12, 16,
23, 26, 27, 28, 29, 31, 32, 33, 34, 36, 37,
38, 40, 41, 46, 47, 50, 51, 53, 54, 55, 56,
58, 61, 62, 64, 67, 79, 92, 106, 108, 112,
113,114, 115, 186, 193

Gereformeerde theologen, 38, 45, 60, 66,
68, 93, 112, 130, 134

Gereformeerde zending, 5, 13, 19, 22, 61,
62, 63, 69, 78, 79, 93, 97, 104, 105, 106,
107, 111, 211

Gereformeerde zendingsgeschiedenis, 19,
22,61, 106

Getuigenis van de Heilige Geest, 15, 16,
37,112, 114,117, 118, 119, 127, 130, 131,
132, 133, 134, 135, 137, 145, 202, 207,
240

Gevorderde lezers, 166

Gewone lezer, 51, 57, 59, 97, 108, 142,
168, 170, 178, 189, 195, 199, 200

Gloria Dei, 94

Grondregels, 174

Heidelbergse Catechismus, 11, 14, 37, 38,
44, 53, 54, 57, 58, 67, 71, 84, 116, 117,
122, 126, 160, 196

Heilige Geest, 13, 15, 19, 20, 21, 27, 30,
31, 35, 36, 37, 41, 42, 43, 45, 47, 49, 50,
51, 53, 54, 55, 56, 57, 59, 60, 65, 71, 80,
81, 84, 90, 93, 96, 111, 112, 113, 114, 115,
116, 117, 118, 119, 120, 122, 124, 125,
126, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 133,
134, 135, 136, 137, 138, 139, 140, 141,
142, 144, 145, 153, 155, 156, 158, 159,
173, 174, 176, 177, 178, 183, 184, 185,
186, 187, 188, 189, 192, 193, 196, 198,
199, 201, 202, 207, 208, 211, 212, 213,
237, 243, 247

Heren XIX, 70

Hermeneutiek, 10, 11, 14, 16, 17, 18, 19,
22, 23, 24, 25, 27, 51, 58, 102, 104, 108,
115, 138, 139, 168, 169, 174, 175, 181,
182, 183, 185, 186, 189, 191, 194, 197,
199, 205, 207, 208, 209, 210, 212, 213,
214, 238, 242, 245, 247, 249



Hermeneutische driehoek, 16, 19, 20, 111,
139, 147, 168, 179, 181, 182, 183, 200,
201, 208

Hermeneutische methode, 27, 39, 57, 59,
60, 183, 213

Hermeneutische vierhoek, 183
Hermeneutisch onderwijs, 210, 212
Hermeneutisch proces, 16, 17, 25, 51, 108,
137, 139, 145, 175, 177, 185, 188, 189,
190, 192, 193, 198, 199, 200, 201, 202,
204, 207, 208, 209, 213, 243

Historische context, 47, 52, 142, 170, 173,
181, 204

Hollandsche Maatschappij
Wetenschappen, 75, 76, 239
Homo scriptoris, 39
Hoog-Maleis, 82

Horizonten, 24, 187, 190, 191
Hulpvariabelen, 142
Identificatie, 26, 161, 165, 167, 188, 190,
200

Identificatiepatronen, 25

Inculturatie, 18, 102

Indianen, 63, 71, 78, 89, 91, 92

Institutie, 29, 36, 37, 40, 46, 54, 119, 129,
132, 143, 240

Instructie, 13, 23, 57, 61, 126, 142, 144,
147, 148, 149, 178, 195

Instrumentarium, 45, 176
Inter-contextualiteit, 202

Intercultureel Bijbellezen, 18, 22, 167,
210, 212

Interculturele dialoog, 200
Interpretatieproces, 17, 18, 179, 182, 183,
185, 191, 192, 194

Interpretatieruimte, 15, 21, 23, 57, 58, 1009,
166, 193, 207

Interpretatio, 34, 41

Interpreteren, 7, 16, 20, 21, 24, 53, 57, 59,
60, 126, 140, 145, 147, 159, 162, 167, 173,
177, 184, 185, 186, 189, 190, 192, 194,
203, 210

Intuitieve leeshouding, 166

Jezuieten, 63, 64

Kanttekeningen, 9, 50, 55, 74, 81, 158,
168, 176, 211, 241

Katholiciteit, 53, 58, 108, 123, 143, 202,
238, 238

Kerkelijke interpretatie, 53

Kinderdoop, 58

van

257

Kort Begrip, 71, 76, 84

Lectio divina, 173

Leergezag, 114, 119

Leerregels, 118, 248

Lees- en uitleggemeenschap, 16, 26
Leesattitude, 7, 194, 196
Leesgemeenschap, 7, 52, 54, 55, 57, 59,
60, 158, 197, 199, 200, 201, 209
Leeshouding, 43, 48, 49, 51, 177, 193, 196,
197

Leesmethode, 7, 193, 194

Leesoefeningen, 166

Leesproces, 58, 60, 144, 160, 178, 179,
184,193, 194, 195, 197, 203

Leessleutel, 40, 43, 58
Levensgeschiedenis, 9, 20, 21, 51, 107,
137, 147,194, 208

Lezer, 5, 7, 9, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17,
19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 32, 34, 35,
36, 37, 38, 40, 41, 42, 43, 48, 49, 50, 51,
52, 55, 56, 58, 59, 60, 61, 62, 67, 81, 109,
111, 112, 114, 115, 119, 124, 125, 126,
128, 129, 131, 132, 133, 134, 136, 137,
138,139, 140, 141, 142, 144, 145, 146,
147, 149, 158, 161, 166, 167, 168, 171,
173, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 180,
181, 182, 183, 184, 185, 186, 187, 189,
190, 191, 192, 193, 194, 195, 196, 197,
198, 199, 200, 201, 203, 204, 205, 207,
208, 209, 210, 211, 212, 213, 249

Literaire context, 170, 173

Literaire tekst, 24

Locus methode, 31, 38

London Missionary Society, 77
Maatschappij tot Nut van het Algemeen,
74

Maiestas, 119

Massachusetts, 65, 88, 89, 91

Meditatie, 38, 46, 97, 172

Meditatief lezen, 50, 173

Meditatio, 173

Menswetenschappen, 59, 106

Metaphrasis, 41

Methodisch exegetische aanpak, 57, 142,
144

Middeleeuwen, 246

Missio Del, 65, 78, 94

Missiologie, 19, 61, 74, 85, 97, 105, 109,
241, 242, 248, 257

Missionaire theologie, 61, 93, 94, 247



Missionaire toepassingen, 207

Nadere Reformatie, 11, 12, 26, 28, 29, 31,
34, 37, 38, 40, 46, 47, 62, 64, 66, 67, 70,
129, 130, 168, 169, 238, 239, 245, 247
Nationale Synode, 64, 65, 80, 81, 240, 243
Necessitas, 27, 29, 42, 182, 216, 228
Nederlandse Geloofsbelijdenis, 11, 12, 14,
15, 16, 17, 27, 30, 31, 41, 53, 55, 57, 84,
116, 117, 119, 123, 127, 128, 136, 143,
175, 187, 203, 213, 214, 238, 245

Nicea, 15, 40

Noodzakelijkheid van de Schrift, 29
Norma normans, 43, 58, 122, 217, 227
Norma normata, 43, 58, 114, 122, 217, 228
Observatio, 41

Oecumenische belijdenissen, 14, 31, 57
Onderzoekend lezen, 49, 50
Oosters-orthodoxe Kerk, 98

Oost-Indische Kerken, 69
Openbaringsgeschiedenis, 170

Oratio, 173

Ordinary readers, 13, 14, 22, 84
Overleveringsgeschiedenis, 26, 197
Overzetting, 33, 47, 57, 80, 81, 84, 142,
144, 161, 212

Parameters, 5, 6, 19, 20, 23, 56, 60, 142,
181, 217, 218, 221, 224, 225

Patristieke traditie, 33

Perspicuitas, 27, 29, 42

Per verbum, 118, 127, 133

Perfectio, 27, 30, 42
Postdenominationalisme, 107

Postmoderne cultuur, 18

Praktische leesregels, 42

Pre-texto, con-texto, texto, 182

Primaat van de tekst, 145, 207

Principium unicum, 113, 121

Professionele lezer, 43, 57, 168, 178, 199,
200, 209

Professionele lezersattitude, 200
Protestantisme, 53, 62, 63, 106, 167
Protestantse scholastiek, 118
Psychoanalyse, 194

Reader-response, 21, 25, 138, 185, 193,
194, 200

Referentiekader, 162, 186, 194, 201
Reformatie, 23, 31, 41, 43, 46, 47, 53, 56,
57, 58, 59, 62, 63, 65, 66, 67, 70, 73, 79,
85, 106, 113, 114, 129, 130, 143, 168, 169
Reformatoren, 31, 53, 62, 114

258

Religieus besef, 94

Renaissance, 67, 115

Rotterdamsche Courant, 74
Schriftzekerheid, 137

Scopus, 35, 40, 41, 170

Seminarium Indicum, 5, 61, 63, 68, 80, 85
Semper reformanda, 143

Sensus literalis, 27, 31, 32, 33, 35, 42, 149,
166, 167, 177, 222, 233

Sensus spiritualis, 27, 31, 33, 34, 35

Sola Scriptura, 11, 14, 16, 20, 21, 30, 42,
61, 80, 81, 85, 106, 114, 123, 124, 143,
145, 205, 207, 211, 225, 227, 228, 236
Soteriologische concentratie, 140, 141
Soteriologische spits, 6, 93, 138, 141, 142,
149, 153, 158, 196

Statenvertalers, 53, 82, 211
Statenvertaling, 5, 9, 50, 55, 61, 73, 79, 80,
82, 83, 84, 88, 97, 168, 174, 176, 218, 230,
242

Stijlfiguren, 40, 175

Studerend lezen, 49

Sufficientia, 27, 30, 42

Syllogismus, 45

Symbolische stoffen, 175

Synode van Middelburg, 78

Syntactische betekenis, 39

Systematische theologie, 19, 21, 58

Tekst, 5, 7, 11, 14, 16, 19, 20, 21, 22, 23,
24, 25, 26, 27, 31, 36, 39, 52, 56, 60, 61,
92,103, 111, 115, 124, 125, 136, 137, 139,
142, 145, 147, 166, 167, 168, 171, 174,
176, 177, 178, 179, 181, 183, 184, 187,
188, 189, 190, 192, 194, 195, 197, 204,
205, 207, 208, 211, 213, 245

Testimonium, 15, 36, 37, 112, 117, 118,
119, 120, 127, 132, 134, 135, 138, 208,
220, 232

Testimonium externum, 112, 138, 208, 220,
232

Testimonium internum, 112, 132, 134, 138,
208, 232

Testimonium Spiritus Sancti, 37, 112
Theologia elenctica, 94

Theologische Hogeschool te Geneve, 63
Theopneustie, 52, 116, 121, 122
Theorieén, 185, 193, 194, 200

Tota Scriptura, 29, 41, 142, 145, 177, 211
Typologische stoffen, 175

Typologische uitleg, 38



Uitlegtraditie, 139, 159, 160, 168, 177, 199
Unie van Utrecht, 64, 68

United Bible Societies, 14, 103
Universalisme, 109, 189, 194
Universaliteit, 52

Universele referentie, 7, 187, 201

Utrecht Missionary Society, 98

Verenigde  Oost-Indische  Compagnie
(VOC), 5, 62, 64, 68, 69, 75, 76, 79, 85,
242, 246

Verklaren, interpreteren en toepassen, 177,
184, 185, 189, 190, 199

Verlichting, 30, 36, 38, 42, 43, 47, 48, 56,
59, 118, 127, 128, 129, 131, 132, 133, 141,
173, 174, 176, 197

Verstaanshorizont, 191

Vertaalprincipes, 53, 61, 84, 243
Viervoudige Schriftzin, 32, 247

Viva Vox Dei, 1, 2, 3, 7, 35, 184, 207, 2009,
215, 225, 226, 236

Volwassenonderwijs, 74

Vrede van Munster, 67

Wedergeboorte, 11, 36, 38, 43, 51, 127,
160, 196

259

Wereldbeeld, 21, 50, 51, 111, 193, 195,
198, 212

Wereldkerk, 60, 141, 171, 199, 207
Wereldzendingsconferentie, 62, 97, 98
West Indische Compagnie, 5, 62, 64, 68,
75

Westminster Confessie, 14, 28, 29, 30, 31,
35, 38, 39, 44, 53, 54, 57, 93, 118, 122,
123, 127, 128, 135, 143, 246

Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte, 7,
126, 199, 201, 203, 208, 213, 235

Woord en Geest, 31, 35, 36, 37, 38, 42, 47,
48, 94, 112, 116, 117, 124, 126, 127, 128,
129, 130, 131, 132, 133, 136, 137, 138,
139, 140, 141, 142, 143, 144, 199, 208,
239

Woycliffe Bible Translators International,
74,103

Zelfinterpretatie, 190
Zendingsgeschiedenis, 19, 61, 97
Zendingsstrategie, 97, 105

Ziekentroosters, 69, 70, 85



260



Curriculum vitae

Jan van Doleweerd werd geboren op 7 juni 1961 te Zeist. Na het Voortgezet Onderwijs
volgde hij zijn eerste studie aan de Pedagogische Academie De Driestar te Gouda (1978-
1981). Na het behalen van de akte voor Speciaal Onderwijs aan het Seminarium voor
Orthopedagogiek te Zeist (1982-1983) en Sociale Pedagogiek (bachelor) (1984-1989) aan de
Nutsacademie te Rotterdam startte hij zijn theologische opleiding aan de Theologische
Hogeschool Johannes Calvijn te Ede (1991). De theologische studie werd in 2003 afgesloten
aan de Vrije Universiteit te Amsterdam met een doctoraal examen (cum laude) in de
missiologie.

Hij werkte van 1989-1991 in Nigeria en van 1995-2005 in Ecuador, namens de Zending
Gereformeerde Gemeenten (ZGG). Vanaf 2005 is hij voor deze organisatie werkzaam als
missioloog en toeruster. Hij is tevens docent Godsdienst-, cultuur- en zendingswetenschappen
en Missiologie aan de hbo-opleiding van de Cursus Godsdienstonderwijs Gereformeerde
Gemeenten te Gouda.

Hij is getrouwd met Wilma Verduijn. Ze hebben vijf zoons: Arco, Timon, Joas, Samuel en
Ruben.

261



